#### GOVERNMENT OF INDIA

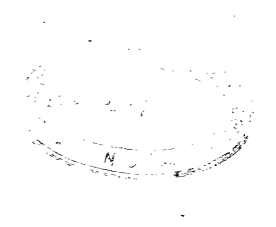
#### DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05 Z.D.M.G. Acc. No. 25887

D.G.A. 79.

GIPN-S4-2D. G. Arch.N. D./57-25-9-58-1,00,000



.

.

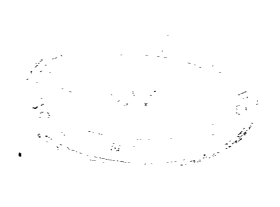
.

•

ì

•

| , |  |     |               |
|---|--|-----|---------------|
|   |  |     |               |
|   |  |     | •             |
|   |  |     | ~             |
|   |  |     |               |
|   |  |     |               |
|   |  | * 4 |               |
|   |  |     |               |
|   |  |     |               |
|   |  |     |               |
|   |  |     | -             |
|   |  |     | 5 <b>34</b> - |
|   |  |     |               |
|   |  |     |               |



.



# Zeitschrift

der

## Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

Herausgegeben

#### von den Geschäftsführern,

in Halle C. Brockelmann,
E. Hultzsch,

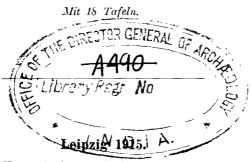
in Leipzig H. Stumme, E. Windisch,

unter der verantwortlichen Redaktion von

H. Stumme.

891.05 Z.D.M.G.

69. Band.



In Kommission bei F. A. Brockhaus.

# LIBRARY, NEW DELHI.

to. 2.5 7 D. M. S. 71. 65 / L. D. M. S. 71. 65 / L.

#### Inhalt

des neunundsechzigsten Bandes der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Seite Nachrichten über Angelegenheiten der D. M. G. IV VII XXI Mitgliedernachrichten Verzeichnis der für die Bibliothek eingegangenen Schriften usw. VIII XXII Allgemeine Versammlung der D. M. G. zu Halle a/S. V VII Protokollarischer Bericht über die zu Halle a/S. abgehaltene Allgemeine XV Versammlung Auszug aus der Rechnung über Einnahme und Ausgabe bei der Kasse der D. M. G. 1914 XVIII Verzeichnis der auf Kosten der D. M. G. veröffentlichten Werke (bloß der neuesten Veröffentlichungen) . VI Aufsätze. Ksemendra's Darpadalanam ("Dünkelsprengung"). Von Richard Schmidt Die Reihenfolge der Buchstaben im Alphabet. Von Wanda v. Bartels 52 Die Anordnung des arabischen Alphabets. Von P. Schwarz. 59 Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften. 18 Tafeln. Von Eugenio Griffini. 63 Assyrische Beschwörungen. Von Erich Ebeling 89 Weitere Bemerkungen zu den Upanisads. Von Alfred Hillebrandt 104 Die Repetition in der Serersprache von Senegambien. Von Ferdinand Hestermann 107 Indologische Analekta. Von *Johannes Hertel* Kritische Bemerkungen zur Rājataraugini. Von *E. Hultzsch* 113 129 Die "Eselstadt" Damaskus. Von Paul Haupt 168 Duryodhana (skr.) = Dū Raidan (arab.). Von E. Griffini . 173 Die Scholien des Barhebraeus zu Exodus. Von Siegbert Pincus 225 Kritische Bemerkungen zur Rajatarangini. Nr. IV. Von E. Hultzsch 271 Der Mondgott bei den Hebräern. Von Ed. König 283 Indologische Analekta. (Schluß.) Von Johannes Hertel 289 Wann lebte der Verfasser der Garā'ib al-ķur'ān? Von P. Schwarz 300 Die Senkereh-Tafel. Von F. H. Weißbach. 305 Die Legende des heiligen Parsva, des 23. tīrthakara der Jainas. Aus Devendra's tikā zu Uttarādhyayana XXIII veröffentlicht und übersetzt von Jarl Charpentier 321 Zu Kautilya. Von Alfred Hillebrandt. 360 Bemerkungen zu der "arabischen Homilie des Cyrillus" (Vision des Apa

365 369

379

383

Schenute). Von Georg Graf Kollektaneen zum Kautilīya Arthaśāstra. Von Julius Jolly

Das Determinativpronomen im Babylonischen. Von Arthur Ungnad

Ğauharī und die Anordnung des arabischen Alphabets. Von C. Brockelmann

|                                                                                                                                                                       | Seite             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Miscellanea, I. Zu Wellhausen, Reste arabischen Heidentums <sup>2</sup> , S. 34. —                                                                                    |                   |
| <ul> <li>II. Zu Śanfarā's Lāmija, S. 50. — III. Zu 'Amr ben Kultûm, Mu'allaqa 22.</li> <li>IV. Zu F. Hirth &amp; W. W. Rockhill's Chan Ju-Kua. — V. Zu den</li> </ul> |                   |
| Ta-shi des Chan Ju-Kua. — VI. Zu Herodot IV, 2. Von J. J. Hess                                                                                                        | 385               |
| Elohim als Elativ? Von Wilhelm Caspari                                                                                                                                | 393               |
| Was ist יכליל? Von E. Baneth                                                                                                                                          | 402               |
| Gothanus 643 ist nicht 'Abd al 'azīz al Nasafī's Kifājat al fuhūl fī 'ilm                                                                                             |                   |
| al usul, sondern ein älterer Kommentar zu 'Omar al Nasafi's 'Akāid.                                                                                                   |                   |
| Von C. F. Seybold                                                                                                                                                     | 405               |
| Zu Ebeling's Aufsatz ZDMG, 69, 89 ff. Von Bruno Meigher                                                                                                               | 412               |
| Die Buddhalehre in ihrer erreichbar-ältesten Gestalt (im Dīghanikāya).                                                                                                |                   |
| Von R. Otto Franke                                                                                                                                                    | 455               |
| Bemerkungen zur altbabylonischen Briefliteratur. Von B. Landsberger Die Legende von Devadäruvana. Von Wilhelm Jahn                                                    | $\frac{491}{529}$ |
| Zu meinem Artikel "Elohim als Elativ?". ZDMG. 69, 393 ff. Von Wil-                                                                                                    | -                 |
| helm Caspari                                                                                                                                                          | $\frac{558}{559}$ |
| Semitische Sprachprobleme. Von H. Bauer. 5. Die Verwandtschaftsnamen                                                                                                  | 300               |
| und $il\bar{a}h$ "Gott" im Semitischen. — 6. Die Entstehung des semitischen                                                                                           |                   |
| Passivums. — 7. Das aramäische Aoristpräfix $n$                                                                                                                       | 561               |
|                                                                                                                                                                       |                   |
| Anzeigen.                                                                                                                                                             |                   |
| Catalogue of Coins in the Panjab Museum, by R. B. Whitehead, Indian                                                                                                   |                   |
| Civil Service. Published for the Panjab Government. Vol. I, Indo-                                                                                                     |                   |
| Greek Coins. Vol. II, Coins of the Mughal Emperors. Angezeigt von                                                                                                     |                   |
| E. Hultzsch                                                                                                                                                           | 175               |
| the Coins of the Gupta Dynasties and of Sasanka, King of Gauda, by                                                                                                    |                   |
| John Allan. Angezeigt von E. Hultzsch                                                                                                                                 | 178               |
| University of California Publications in Semitic Philology. 1909-1913.                                                                                                |                   |
| Abū l-Mahâsin Ibn Taghri Birdi's Annals. Entitled An-Nujûm az-                                                                                                        |                   |
| Zahira fi Mulûk Misr wal-Kahira, edited by William Popper, published                                                                                                  | 180               |
| by the University of California Press. Angezeigt von M. Sobernheim<br>Bruchstücke des ersten Clemensbriefes, nach dem achmimischen Papyrus                            | 100               |
| der Straßburger Universitäts- und Landesbibliothek mit biblischen                                                                                                     |                   |
| Texten derselben Handschrift herausgegeben und übersetzt von Fried-                                                                                                   |                   |
| rich Rösch. Angezeigt von J. Schleifer                                                                                                                                | 184               |
| Abû-Muhammed-'Ali-Ibn-Hazm-al-Andalusi Tauk-al-bamâma, publié d'après                                                                                                 |                   |
| l'unique manuscrit de la Bibliothèque de l'Université de Leide par D. K. Pétrof. Angezeigt von I. Goldziher                                                           | 192               |
| D. R. 1 ett of. Angezeigt von 1. Gottesmei                                                                                                                            | 102               |
| Urkunden des altbabylonischen Zivil- und Prozeßrechts. Bearbeitet von                                                                                                 |                   |
| M. Schorr. Angezeigt von A. Walther                                                                                                                                   | 415               |
| James A. Montgomery, Aramaic Incantation Texts from Nippur. An-                                                                                                       |                   |
| gezeigt von A. Walther.                                                                                                                                               | 434               |
| Die Oden Salomos überarbeitet oder einheitlich? Von Gerhard Kittel.<br>Mit 2 Beilagen: I. Bibliographie der Oden Salomos. II. Syrische                                |                   |
| Konkordanz der Oden Salomos. Angezeigt von Joseph Schäfers.                                                                                                           |                   |
| Rich, Garbe: Indien und das Christentum. Eine Untersuchung der religions-                                                                                             |                   |
| geschichtlichen Zusammenhänge. Angezeigt von Jarl Charpentier.                                                                                                        | 440               |
| Mary Inda Hussey, Ph. D., Sumerian Tablets in the Harvard Semitic                                                                                                     |                   |
| Museum. Part II: From the Time of the Dynasty of Ur. Copied                                                                                                           |                   |
| with Synopsis of the Contents of the Tablets and Indexes. Angezeigt von Arthur Ungnad                                                                                 | 446               |
|                                                                                                                                                                       | 3.0               |

Inhalt. V

| Kleine Mitteilungen.                                                                                                       | Seite       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Zu meinem Aufsatze "Das Arabische und das Türkische bei Ritter Arnold von Harff" der Windisch-Festschrift. Von Hans Stumme | 208         |
| Zu S. 74, 22. Von I. Goldziher                                                                                             | 451         |
| Zu S. 204, 23. Von I. Goldziher                                                                                            | 451         |
| Zu Mudrārākṣasa Akt III, v. 7. Von Alfred Hillebrandt                                                                      | 452         |
| Zum Status constructus. Von H. Reckendorf                                                                                  | 452         |
| Hebr. natán "geben" im Arabischen und Äthiopischen. Von Paul Haupt                                                         | 564         |
| Armen, g für u. Von Paul Haupt                                                                                             | 564         |
| Das aramäische Ittaf'al ein Intaf'al. Von Paul Haupt                                                                       | 565         |
| Die Herkunft des Wortes גֹוֹל "Volk". Von H. Bauer                                                                         | 566         |
| Die hebräischen "Duale" בהרים und בהרים. Von H. Bauer                                                                      | 566         |
| Zu meinen "Miscellanea", ZDMG, 69, 383 ff. Von J. J. Hess                                                                  | 567         |
| Zu Erich Graefe's wissenschaftlichem Nachlaß. Von Hans Stumme .                                                            | 567         |
| Wissenschaftlicher Jahresbericht.                                                                                          |             |
| Die abessinischen Dialekte (und das Sabao-Minäische). Von F. Praetorius                                                    | 209         |
| Ägyptologie (1914). Von Günther Roeder                                                                                     | 210         |
| ing protogre (1011). For Gameries House,                                                                                   | 210         |
| De Goeje-Stiftung (datiert November 1915)                                                                                  | <b>5</b> 70 |
| Verzeichnis der bei der Redaktion eingegangenen Druckschriften 223 453                                                     | 3 571       |
| Index                                                                                                                      | 573         |
| Tafeln: Tafel I-XVIII gehört zum Artikel E. Griffini                                                                       | 63          |

#### Der wissenschaftliche Inhalt des Bandes

nach den einzelnen Fächern geordnet.

| Allgemeines.                                                                                                                                     | Seite             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Die Reihenfolge der Buchstaben im Alphabet. Von Wanda v. Bartels Miscellanea. IV. Zu F. Hirth & W. W. Rockhill's Chan Ju-Kua. — V. Zu            | 52                |
| den Ta-shi des Chan Ju-Kua, — VI. Zu Herodot IV, 2. Von J. J. Hess (Vgl. auch die letzte Aufführung unter Indisch.)                              | 390               |
| Semitisch.                                                                                                                                       |                   |
| Allgemeines und Vergleichendes.                                                                                                                  |                   |
| Semitische Sprachprobleme. Von H. Bauer. 5. Die Verwandtschaftsnamen und $il\bar{a}h$ "Gott" im Semitischen. — 6. Die Entstehung des semitischen |                   |
| Passivums. — 7. Das aramäische Aoristpräfix n                                                                                                    | 561               |
| Zum Status constructus, Von H. Reckendorf                                                                                                        | 452               |
| Hebr. natán "geben" im Arabischen und Äthiopischen. Von Paul Haupt                                                                               | 564               |
| Die "Eselstadt" Damaskus. Von Paul Haupt                                                                                                         | 168               |
| Babylonisch und sonstiges Keilschriftliches.                                                                                                     |                   |
| Das Determinativpronomen im Babylonischen. Von Arthur Ungnad .                                                                                   | 379               |
| Bemerkungen zur altbabylonischen Briefliteratur. Von B. Landsberger Urkunden des altbabylonischen Zivil- und Prozeßrechts. Bearbeitet von        | 491               |
| M. Schorr. Angezeigt von A. Walther                                                                                                              | 415               |
| James A. Montgomery, Aramaic Incantation Texts from Nippur. An-                                                                                  |                   |
| gezeigt von A. Walther                                                                                                                           | 434               |
| Assyrische Beschwörungen. Von Erich Ebeling Zu Ebeling's Aufsatz ZDMG. 69. 89 ff. Von Bruno Meißner                                              | 89<br><b>4</b> 12 |
| Mary Inda Hussey, Ph. D., Sumerian Tablets in the Harvard Semitic                                                                                | 412               |
| Museum. Part II: From the Time of the Dynasty of Ur. Copied                                                                                      |                   |
| with Synopsis of the Contents of the Tablets and Indexes. Angezeigt                                                                              |                   |
| von Arthur Ungnad                                                                                                                                | 446               |
| Die Senkereh-Tafel. Von F. H. Weißbach                                                                                                           | 305               |
| Hebräisch.                                                                                                                                       |                   |
| Der Mondgott bei den Hebräern. Von Ed. König                                                                                                     | 283               |
| Elohim als Elativ? Von Wilhelm Caspari                                                                                                           | 393               |
| Zu meinem Artikel "Elohim als Elativ?". ZDMG, 69, 393 ff. Von Wil-                                                                               |                   |
| helm Caspari                                                                                                                                     | 558               |
| Was ist יכליל? Von E. Baneth                                                                                                                     | 402               |
| Die Herkunft des Wortes גֹּוֹי "Volk". Von H. Bauer                                                                                              | 566               |
| Die hebraischen "Duale" ידרים und דרבים. Von H. Bauer                                                                                            | 566               |
| ,                                                                                                                                                |                   |

| Inhalt nach den einzelnen Fächern geordnet.                                                                                                                                                                                        | VII   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Die Oden Salomos überarbeitet oder einheitlich? Von Gerhard Kittel.<br>Mit 2 Beilagen: I. Bibliographie der Oden Salomos. II. Syrische<br>Konkordanz der Oden Salomos. Angezeigt von Joseph Schäfers.                              | Seite |
| Aramäisch.                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Das aramäische Ittaf'al ein Intaf'al. Von Paul Haupt                                                                                                                                                                               | 565   |
| Die Scholien des Barhebraeus zu Exodus. Von Siegbert Pincus.  (Vgl. auch die vierte Aufführung unter Babylonisch, den Schluß der ersten Aufführung unter Semitisch und die letzte Aufführung unter Hebräisch.)                     | 225   |
| Arabisch.                                                                                                                                                                                                                          |       |
| Die Anordnung des arabischen Alphabets. Von P. Schwarz                                                                                                                                                                             | 59    |
| Ğauharī und die Anordnung des arabischen Alphabets. Von C. Brockelmann Miscellanea. I. Zu Wellhausen, Reste arabischen Heidentums <sup>2</sup> , S. 34. — II. Zu Sanfarā's Lāmija, S. 50. — III. Zu 'Amr ben Kultūm, Mu'allaqa 22. | 383   |
| ** T T TT                                                                                                                                                                                                                          | 385   |
| Von J. J. Hess  (IV, V und VI dieser "Miscellanea" s. in der Abteilung "Allgemeines".)                                                                                                                                             | 000   |
| Zu meinen "Miscellanea", ZDMG. 69, 383 ff. Von J. J. Hess. Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften. Mit                                                                                                       | 567   |
| 18 Tafeln. Von Eugenio Griffini                                                                                                                                                                                                    | 63    |
| Zu S. 74, 22. Von I. Goldziher                                                                                                                                                                                                     | 451   |
| Wann lebte der Verfasser der Garā'ib al-kur'ān? Von P. Schwarz. Gothanus 643 ist nicht 'Abd al 'azīz al Nasafī's Kifājat al fuhūl fī 'ilm al uṣūl, sondern ein alterer Kommentar zu 'Omar al Nasafī's 'Akāid.                      | 300   |
| Von C, F. Seybold                                                                                                                                                                                                                  | 405   |
| University of California Publications in Semitic Philology. 1909—1913.  Abū l-Mahâsin Ibn Taghri Birdi's Annals. Entitled An-Nujûm az-<br>Zâhira fî Mulûk Mişr wal-Kâhira, edited by William Popper, published                     | 100   |
| by the University of California Press. Angezeigt von M. Sobernheim<br>Abû-Muhammed-'Ali-Ibn-Hazm-al-Andalusî Tauk-al-hamâma, publié d'après<br>l'unique manuscrit de la Bibliothèque de l'Université de Leide par                  | 180   |
| D. K. Pétrof. Angezeigt von I. Goldziher                                                                                                                                                                                           | 192   |
| Zu S. 204, 23 von I. Goldziher                                                                                                                                                                                                     | 451   |
| Bemerkungen zu der "arabischen Homilie des Cyrillus" (Vision des Apa                                                                                                                                                               |       |
| Schenute). Von Georg Graf                                                                                                                                                                                                          | 365   |
| Hispano-Arabica IV. Von C. F. Seybold                                                                                                                                                                                              | 559   |
| Duryodhana (skr.) = Du Raidan (arab.). Von $E$ . $Griffini$                                                                                                                                                                        | 173   |
| Zu meinem Aufsatze "Das Arabische und das Türkische bei Ritter Arnold                                                                                                                                                              |       |
| von Harff" der Windisch-Festschrift. Von Hans Stumme                                                                                                                                                                               | 208   |
| Zu Erich Graefe's wissenschaftlichem Nachlaß. Von Hans Stumme .                                                                                                                                                                    | 567   |
| Abessinisch und Sabäo-Minäisch.                                                                                                                                                                                                    |       |
| Die abessinischen Dialekte (und das Sabäo-Minäische). Von F. Praetorius                                                                                                                                                            | 209   |
| *                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| Ägyptisch und Koptisch.                                                                                                                                                                                                            |       |
| Agyptologie (1914). Von Günther Roeder                                                                                                                                                                                             | 210   |
| Bruchstücke des ersten Clemensbriefes, nach dem achmimischen Papyrus<br>der Straßburger Universitäts- und Landesbibliothek mit biblischen                                                                                          |       |
| Texten derselben Handschrift herausgegeben und übersetzt von Friedrich Rösch. Angezeigt von <i>J. Schleifer</i>                                                                                                                    | 184   |
| Ammariach                                                                                                                                                                                                                          |       |
| Armenisch.                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Armen. g für y. Von Paul Haupt                                                                                                                                                                                                     | 564   |

| Indisch.                                                                          | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Die Buddhalehre in ihrer erreichbar-ältesten Gestalt (im Dīghanikāya).            |       |
| Von R. Otto Franke                                                                | 455   |
| Indologische Analekta. Von Johannes Hertel                                        | 289   |
| Die Legende des heiligen Pärsva, des 23. tīrthakara der Jainas. Aus               |       |
| Devendra's $t ar{t} k ar{a}$ zu Uttarādhyayana XXIII veröffentlicht und übersetzt |       |
| von Jarl Charpentier                                                              | 321   |
| Die Legende von Devadāruvana. Von Wilhelm Jahn                                    | 529   |
| Ksemendra's Darpadalanam ("Dunkelsprengung"). Von Richard Schmidt                 | 1     |
| Zu Kautilya. Von Alfred Hillebrandt                                               | 360   |
| Kollektaneen zum Kautilīya Arthasastra. Von Julius Jolly                          | 369   |
| Weitere Bemerkungen zu den Upanisads. Von Alfred Hillebrandt .                    | 104   |
| Kritische Bemerkungen zur Rājatarangiņi. Von E. Hultzsch . 129                    | 271   |
| Zu Mudrārākṣasa Akt III, v. 7. Von Alfred Hillebrandt                             | 452   |
| Catalogue of Coins in the Panjab Museum, by R. B. Whitehead, Indian               |       |
| Civil Service. Published for the Panjab Government. Vol. I, Indo-                 |       |
| Greek Coins. Vol. II, Coins of the Mughal Emperors. Angezeigt von                 |       |
| E. Hultzsch                                                                       | 175   |
| A Catalogue of the Indian Coins in the British Museum. — Catalogue of             |       |
| the Coins of the Gupta Dynasties and of Saśānka King of Gauda, by                 |       |
| John Allan. Angezeigt von $E.\ Hultzsch$                                          | 178   |
| Rich, Garbe: Indien und das Christentum. Eine Untersuchung der religions-         |       |
| geschichtlichen Zusammenhänge. Angezeigt von Jarl Charpentier.                    | 440   |
| (Vgl. auch die drittletzte Aufführung unter Arabisch.)                            |       |
| Türkisch.                                                                         |       |
| (Vgl. die zweitletzte Aufführung unter Arabisch.)                                 |       |
| (vgi. die zweitietzte Kuitum ang unter Mabison.)                                  |       |
| Chinesisch.                                                                       |       |
| (Vgl. die zweite Aufführung in der Abteilung Allgemeines)                         |       |
| Negersprachen.                                                                    |       |
| Die Repetition in der Serersprache von Senegambien. Von Ferdinand                 |       |

## Nachrichten

über

Angelegenheiten

der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.



## Zur Beachtung.

Die Mitglieder der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft werden von den Geschäftsführern ersucht:

- eine Buchhandlung zu bezeichnen, durch die sie die Zusendungen der Gesellschaft erhalten wollen, — falls sie nicht vorziehen, dieselben auf ihre Kosten durch die Post\*) zu beziehen;
- ihre Jahresbeiträge an unsere Kommissions-Buchhandlung F. A. Brockhaus in Leipzig entweder direkt portofrei oder durch Vermittlung einer Buchhandlung regelmäßig einzusenden;
- 3) Veränderungen und Zusätze für das Mitgliederverzeichnis, namentlich auch Anzeigen vom Wechsel des Wohnortes, nach Halle a. d. Saale, an den Schriftführer der Gesellschaft, Prof. Dr. E. Hultzsch (Reilstr. 76), einzuschicken;
- 4) Briefe und Sendungen, welche die Bibliothek und die anderweitigen Sammlungen der Gesellschaft betreffen, an die "Bibliothek der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft in Halle a. d. Saale" (Wilhelmstr. 36/37) ohne Hinzufügung einer weiteren Adresse zu richten;
- 5) Mitteilungen für die Zeitschrift und für die Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes entweder an den verantwortlichen Redakteur, Prof. Dr. H. Stumme in Leipzig (Südstr. 72), oder an einen der drei übrigen Geschäftsfuhrer der Gesellschaft, Prof. Dr. E. Windisch in Leipzig (Universitätsstr. 15), Prof. Dr. E. Hultzsch in Halle (Reilstr. 76) und Prof. Dr. C. Brockelmann in Halle (Reilstr. 91), zu senden.

Die Satzungen der D. M. G. — mit Zusätzen — siehe in der Zeitschrift Bd. 67 (1913), S. LXXI—LXXVIII. — Die Bibliotheksordnung siehe in der Zeitschrift Bd. 59 (1905), S. LXXXIX; Nachträge zu ihr siehe Zeitschrift Bd. 64 (1910), S. LIII.

Freunde der Wissenschaft des Orients, die durch ihren Beitritt die Zwecke der D. M. G. fördern möchten, wollen sich an einen der Geschäftsführer in Halle oder Leipzig wenden. Der jährliche Beitrag beträgt 18 Mark, wofür die Zeitschrift gratis geliefert wird.

Die Mitgliedschaft auf Lebenszeit wird durch einmalige Zahlung von 240 Mark (= £ 12 = 300 frcs.) erworben. Dazu für freie Zusendung der Zeitschrift auf Lebenszeit in Deutschland und Österreich 15 Mark, im übrigen Ausland 30 Mark.

Das jeweilig neueste Verzeichnis der Mitglieder der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft wird zum Preise von 60 Pf. (für Mitglieder: 45 Pf.), das Verzeichnis der auf Kosten der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft gedruckten Werke zum Preise von 30 Pf. (für Mitglieder: 20 Pf.) portofrei versandt.

<sup>\*)</sup> Höflichst werden die Mitglieder der D. M. G., welche ihr Exemplar der Zeitschrift direkt durch die Post beziehen, ersucht, bei der Zahlung ihres Jahresbeitrags zugleich das Porto für freie Einsendung der vier Hefte zu bezahlen, und zwar mit 1 Mark in Deutschland und Österreich, mit 2 Mark im übrigen Auslande.

#### Mitgliedernachrichten.

Der D. M. G. sind ab 1915 als ordentliche Mitglieder beigetreten:

1558 Herr Dr. Arthur Wurzbach Edler von Tannenberg, Rechtsanwalt in Laibach.

1559 Herr Dr. Karl Ferdinand Johansson, Prof. a. d. Univ. Upsala, S:t Persgatan 28,

1560 Herr Dr. phil. Peter Thomsen. Oberlehrer in Dresden, A. 19, Kügelgenstr. 11 II, und

1561 Herr Dr. phil. Friedrich Weller in Leipzig, Arndtstr. 59 I.

Die Gesellschaft trat in Schriftenaustausch mit:

der Biblioteca del Ministero delle Colonie in Rom, im Palazzo Odescalchi, Corso.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft ihr ordentliches Mitglied:

Herrn Geh. Konsistorialrat Prof. Dr. Heinrich August Klostermann in Kiel, † 11. Febr. 1915.

Ihren Austritt erklärten die Herren Prof. Dr. A. Baumgartner und Prof. Dr. Oskar Mann

Ihre Adresse änderten die folgenden Mitglieder:

Herr Prof. A. Alt in Basel, Tellstr. 29,

Herr Dr. E. Erkes in Leipzig, Thomasiusstr. 1c II l.,

Herr Legationsrat Dr. H. Gies in Berlin-Charlottenburg, Leibnizstr. 41 II,

Herr Prof. Dr. H. Grimme in Münster i/W., Erphostr. 49,

Herr Prof. Dr. J. Horovitz in Frankfurt a/M., Röderbergweg 24,

Herr Prof. Dr. J. F. McCurdy in New York, Park Avenue,

Herr Generalkonsul J. H. Mordtmann in Pera, Boîte 102,

Herr Dr. S. Pincus in Breslau, Andersenstr. 6 I,

Herr Dr. G. Roeder in Hildesheim, Pelizaeus-Museum,

Herr Dr. M. Schorr in Baden bei Wien, Wiener Str. 24,

Herr Dr. W. Schubring in Berlin-Friedenau, Albestr. 1 III, und

Herr Dr. R. Tschudi, Prof. am Kolonialinstitut in Hamburg.

Bemerkung. Der geschäftsführende Vorstand hat beschlossen, das sonst am Anfange jedes Jahres veröffentlichte Mitgliederverzeichnis vorläufig nicht zu bringen, da der Kriegszustand die nötigen Feststellungen unmöglich macht.

# A l l g e m e i n e V e r s a m m l u n g der D. M. G. am 12. Oktober 1915 zu Halle a/S.

Die vorjährige Allgemeine Versammlung hat als Ort der nächsten Versammlung diejenige Stadt in Aussicht genommen, in der die nächste Versammlung der Deutschen Philologen und Schulmänner tagen wird. Da infolge des Krieges das Zustandekommen einer solchen Tagung ausgeschlossen erscheint, so berufen wir die diesjährige Allgemeine Versammlung nach Halle a S. ein, wo sie am Dienstag, 12. Oktober 1915,  $10^{1}/_{2}$  Uhr früh, in der Bibliothek der D. M. G. (Wilhelmstr. 36/37, Eingang von der Friedrichstr.) zusammentreten wird.

Sollte wider Erwarten noch im laufenden Jahr eine Philologenversammlung stattfinden und Ort und Zeit ihrer Tagung bis 1. September endgiltig festgesetzt sein, so wird unsere Hauptversammlung, wie ursprünglich beabsichtigt, sich ihr anschließen. Alle Einzelheiten würden in diesem Fall in Heft III bekannt gegeben werden, das am 10. September 1915 zur Versendung gelangen wird.

Halle und Leipzig, im Mai 1915.

Der geschäftsführende Vorstand.

#### Letztes Verzeichnis der auf Kosten der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft veröffentlichten Werke

s. ZDMG. Bd. 68, S. XXII ff.

#### Neue Veröffentlichungen seitdem:

- Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Herausgegeben von den Geschäftsführern. Band 68. 1914. 18 M. (für Mitglieder der D. M. G. 9 M.). Der Preis eines einzelnen Heftes dieses 68. Bandes beträgt 5 M. (für Mitglieder der D. M. G. 2 M. 50 Pf.).
- Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Herausgegeben von den Geschäftsführer. Band 69. 1915. Doppelheft 1/2. 10 M. (für Mitglieder der D. M. G. 5 M.).
- Griffini, Eugenio, Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften. (26 S.) Mit 18 Tafeln. 1915. 3 M. (für Mitglieder der D. M. G. 2 M.). (Sonderabdruck aus der Zeitschrift der D. M. G., Band 69.)

Sehr erwünscht ist der Bibliothek die vollständige Zuwendung der neuerscheinenden

orientalistischen Dissertationen, Programme u. s. w.

der Universitäten und anderer Lehranstalten.

#### Mitgliedernachrichten.

Der D. M. G. ist ab 1915 als ordentliches Mitglied beigetreten: 1562 Herr Sebastian Beck, Mitglied der Nachrichtenstelle für den Orient, in Berlin, W 50, Tauentzienstr. 3 III.

In die Stellung eines ordentlichen Mitglieds ist ab 1915 getreten: 60 das Seminar für orientalische Sprachen der Universität Frankfurt a/M.

Seinen Austritt erklärte Herr Dr. F. Baedeker,

Ihre Adresse änderten die folgenden Mitglieder:

Herr Prof. Dr. W. Caspari in Breslau, IX, Sternstr. 38,

Herr Prof. Dr. C. F. Lehmann-Haupt in Bad Landeck in Schlesien, Villa Viktoria, und

Herr Geh. Regierungsrat Prof. Dr. J. Wackernagel in Basel, Gartenstr. 89.

# A l l g e m e i n e V e r s a m m l u n g der D. M. G. am 12. Oktober 1915 zu Halle a/S.

Wie bereits im letzten Heft (S. V) gemeldet, wird die diesjährige Allgemeine Versammlung zu Halle a/S. in der Bibliothek der D. M. G. (Wilhelmstr. 36/37, Eingang von der Friedrichstr.) um  $10^{1}/_{2}$  Uhr früh stattfinden.

Im Anschluß daran wird der Deutsche Palästina-Verein in unserer Bibliothek tagen.

Um 2 Uhr werden sich beide Gesellschaften zu einem Mittagessen im Hotel "Tulpe" (nahe der Universität) vereinigen, zu dem die Damen der Mitglieder willkommen sind.

Auch am Vorabend, 11. Oktober, um 8 Uhr wird ein Tisch in der "Tulpe" für Mitglieder beider Gesellschaften belegt sein.

Halle und Leipzig, im August 1915.

#### Der geschäftsführende Vorstand.

# Verzeichnis der vom 20. November 1914 bis 1. Juli 1915 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften usw.

- I. Fortsetzungen und Ergänzungen von Lücken.
- Zu Ab 77. 40. Bulletin of the Philippine Library. Vol. III. Number 3.4. Manila 1914.
- Zu Ab 130. Catalogus codicum manu scriptorum Bibliothecae Regiae Monacensis. Tomi I pars VII. Codices Zendicos completens. Die Zendhandschriften der K. Hof- und Staatsbibliothek in München. Beschrieben von Christian Bartholomae. München 1915. (Von der K. Bibliothek.)
- Zu Ab 370. 4<sup>0</sup>. Berliner Titeldrucke... C. Orientalische Titel. Berlin 1914. C. No. 2.
- Zu Ae 5. 4°. Abhandlungen der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften. Philos.-Hist. Klasse. Jahrgang 1915. Nr. 1. 2. 3. Berlin 1915.
- Zu Ae 8. 4<sup>0</sup>. Abhandlungen der philologisch-historischen Klasse der Königl. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften. Band XXX. No. 4. Leipzig 1915.
- Zu Ae 10. 4<sup>0</sup>. Abhandlungen der Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und historische Klasse. XXVII. Band, 1. u. 2. Abhandlung. XXVIII. Band, 2. Abhandlung. XXIX. Band, 1. u. 2. Abhandlung. München 1914 u. 1915.
- Zu Ae 30. Nachrichten von der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philol.-hist. Klasse. 1914. Heft 2. Geschäftliche Mitteilungen. 1914. Heft 2. Berlin 1914.
- Zu Ae 45. Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. Serie quinta. Vol. XXIII. Fasc. 1—2. Roma 1914.
- Zu Ae 115. 4°. [Gelegenheitsreden und -Schriften der k. b. Akademie der Wissenschaften zu München.] Wölfflin, Heinrich. Die Architektur der Deutschen Renaissance. Festrede ... München 1914. von Heigel, K. Th. Krieg und Wissenschaft. Rede ... München 1914. von Heigel, K. Th. Benjamin Thomson, Graf von Rumford. Festrede ... München 1915.
- Zu Ae 155. 4º. Memorie della R. Accademia delle Scienze dell' Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Serie I. Tomo VIII. 1913—14. Sezione di scienze storico-filologiche. Fascicolo unico. — Sezione di scienze giuridiche. Fascicolo unico. Bologna 1914.
- Zu Ae 155. 8°. Rendiconto delle sessioni della R. Accademia delle Scienze dell' Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Serie I. Vol. VII. 1913—14. Bologna 1914.

- 12. Zu Ae 165. 40. Sitzungsberichte der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. 1914. XIX-XLVII. 1915. I-XXIV. Berlin 1914, 1915.
- 13. Zu Ae 185. Sitzungsberichte der Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und historische Klasse. Jahrgang 1914, 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. Abhandlung, Schlußheft. Jahrgang 1915, 1. Abhandlung. München 1914. 1915.
- 14. Zu Ae 190. Sitzungsberichte der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philos.-hist. Klasse. 175. Band, Abh. 5. 176. Band, Abh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 8. 177. Band, Abh. 2. 3. 5. 178. Band, Abh. 1. 3. Wien 1914, 1915.
- 15. Zu Ac 183. Harrassowitz, Otto, Bericht über neue Erwerbungen. Neue Serie Nr. 15 (Nr. 89). Juli 1914. Leipzig.

  — Bücher-Katalog 367. Volkskunde. Folklore I.

  368. Volkskunde. Folklore II.
  - - 369. Spanien und Portugal. Leipzig 1915.
- 16. Zu Af 155. Skrifter utgifna af Kungl. Humanistiska Vetenskaps-Samfundet i Uppsala. Band 15 u. 16. Uppsala. Leipzig 1913-1914. (Von der Univ.-Bibliothek Uppsala.)
- 17. Zu Ah 20. Jahres-Bericht des jüdisch-theologischen Seminars Fraenkelscher Stiftung für das Jahr 1914. Voran geht: Horowitz, S. Der Einfluß der griechischen Skepsis auf die Entwicklung der Philosophie bei den Arabern. Breslau 1915. (Vom jüd.-theol. Seminar.)
- 18. Zu Bb 10. Bibliographie, Orientalische, begründet von August Müller ... Bearbeitet und herausgegeben von Lucian Scherman. XXIII/XXIV. Jahrgang (für 1909/10). Drittes Heft. Berlin 1915.
- 19. Zu Bb 606. Bessarione. Pubblicazione periodica di studi orientali. Fasc. 128-129. 130. Anno XVIII = Vol. XXX della Collezione. Fasc. 2-3. 4. Roma 1914.
- 20. Zu Bb 608. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Deel 70. 2. 3. 4. Aflevering. 's-Gravenbage 1914.
- 21. Zu Bb 800. 40. Orientalistische Literatur-Zeitung. Herausgegeben von F. E. Peiser. 17. Jahrgang, Nr. 11. 12. 18. Jahrgang. Nr. 1. 2. 3. 4, 5. 6. Leipzig 1914. 1915.
- Zu Bb 825. Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen an der Königlichen Friedrich Wilhelm-Universität zu Berlin. Jahrgang XVI. 1.-3. Abteilung. Berlin 1914.
- 23. Zu Bb 830. 40. Österreichische Monatsschrift für den Orient. Herausgegeben vom k. k. Österreichischen Handelsmuseum in Wien. 40. Jahrgang, No. 11-12. 41. Jahrgang, No. 1-2. 3-4. Wien 1914. 1915.
- 80. Le Monde Oriental. Archives pour l'histoire et Zu Bb 834. l'ethnographie, les langues et littératures, religions et traditions de l'Europe orientale et de l'Asie Rédaction: K. F. Johansson, K B. Wiklund, K. V Zetterstéen. Vol. VII. 1913. Fasc. 3. Vol. VIII. 1914. Fasc. 1. 2. 3. Uppsala.
- 25. Zu Bb 901. Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde . . . Deel LV. Aflevering 3. 4. 5. 6. Deel LVI, Afl. 1 en 2. Batavia 's Hage 1914.
- 26. Zu Bb 920. Die Welt des Islams. Zeitschrift der deutschen Gesellschaft für Islamkunde, herausgegeben von Georg Kampffmeyer. Band II. Heft 2-4. Mit Bibliographie Nr. 170-224. Band III. Mit Bibliographie Nr. 225-268. Berlin 1914. 1915.

- Zu Bb 925. Zeitschrift für Kolonialsprachen, herausgegeben von Carl Meinhof. Mit Unterstützung der Hamburgischen Wissenschaftlichen Stiftung. Bd. V. Heft 2. 3. Berlin 1914, 1915.
- Zu Bb 930. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.
   Band. 4. Heft. 69. Band. 1./2. Heft. Leipzig 1914. 1915. (2 Expl.)
- 29. Zu Bb 933. 4º. Ostasiatische Zeitschrift. Beiträge zur Kenntnis der Kunst und Kultur des fernen Ostens. Herausgegeben von Otto Kümmel und William Cohn. Dritter Jahrgang. Heft 3. Berlin 1914.
- Zu Bb 945. Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes...
   XXVIII. Band. Heft 2-3. 4. Wien 1914.
- Zu Bb 1220. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Scriptores Syri. Textus. Series II. Tomus XCII: Anonymi auctoris Expositio officiorum Ecclesiae Georgio Arbelensi vulgo adscripta, edidit R. H. Connolly. II. Parisiis 1913. Versio. Series II. Tomus XCI: Anonymi auctoris Expositio officiorum Ecclesiae Georgio Arbelensi vulgo adscripta interpretatus est R. H. Connolly. I. Romae 1913. (R.)
- Zu Bb 1242. Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft (E. V.).
   Jahrgang. 1914, 2. Brandenburg, Erich. Über Felsarchitektur im Mittelmeergebiet. Leipzig 1915.
- 33. Zu Ca 9. Sphinx. Revue critique embrassant le domaine entier de l'Égyptologie, publiée . . . par Ernst Andersson George Foucart. Vol. XVIII. Fasc. II. III. IV. V. VI. 1914. Upsala 1914.
- Zu Db 251. Zeitschrift für Assyriologie und verwandte Gebiete. Herausgegeben von Carl Bezold. XXIX. Band. 1—2. Heft. Straßburg 1914.
- 35. Zu De 2847. 40. 'A bû 'l-Maḥāsin ibn Taghrî Birdî's Annals entitled an-nujûm az-zâhira fî mulûk mişr wal-kâhira. (Vol. VI, part 1, No. 1.) Edited by William Popper. [= University of California Publications in Semitic Philology. Vol. 6, No. 1. March 1915.] Berkeley 1915.
- 36. Zu Ed 1365. 40. Handes amsorya. Monatsschrift für armenische Philologie. Herausgegeben und redigiert von der Mechitaristen-Kongregation in Wien unter Mitwirkung zahlreicher Armenisten. XXVIII. Jahrgang. No. 7. 8/9. 10/11. Wien 1914.
- 37. Zu Fa 76. Szemle, Keleti... Revue orientale pour les études ouraloaltaïques. XV. évfolyam. 1—2. 3. szám. Budapest 1913. 1914.
- Zu Ia 92. 4°. Oriens Christianus. Halbjahrshefte für die Kunde des Christlichen Orients . . . herausg. von A. Baumstark. Neue Serie. Vierter Band, II, Heft. Leipzig 1915.
- 39. Zu Ia 135a. 80. Tijdschrift, Nieuw Theologisch. Onder Redactie van H. J. Elhorst... Vierde Jaargang, Afl. 1. 2. 3. Haarlem 1914.
- Zu Ia 140. Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins. Herausgegeben ...von C. Steuernagel. Band XXXVII. Heft 4. Register zu den Jahrgängen 1895—1912. Band XXVIII. Heft 1. 2. Leipzig 1914. 1915.
- 41. Zu Ia 140 b. Das Land der Bibel. Gemeinverständliche Hefte zur Palästinakunde. Im Auftrag des Deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas herausgegeben von G. Hölscher. Band 1, Heft 4: Hartmann, Richard. Palästina unter den Arabern 632—1516. Leipzig 1915.
- Zu Mb 135. 4°. Monats blatt der Numismatischen Gesellschaft in Wien.
   Nr. 376. 377. = IX. Band (Nr. 35. 36). 1914. Nr. 378. 378. 380.
   381. 382. = X. Band (Nr. 1. 2. 3. 4. 5. 6). 1915.
- Zu Mb 245. Numismatische Zeitschrift, herausgegeben von der Numismatischen Gesellschaft in Wien. Neue Folge, Band VIII, 1914. Der ganzen Reihe Band XLVIII. Heft 1. Wien 1915.

- Zu Na 139. American Journal of Archaeology. Second Series . . .
   Vol. XVIII, Number 4. Vol. XIX, Number 1. Concord, N. h. 1914. 1915.
- 45. Zu Ne 260. Der Islam. Zeitschrift für Geschichte und Kultur des Islamitischen Orients. Herausgegeben von C. H. Becker. Mit Unterstützung der Hamburgischen Wissenschaftlichen Stiftung. Band V, Heft 4. Band VI, Heft 1. Straßburg 1914. 1915.
- Zu Nh 170. Archiv für österreichische Geschichte. Herausgegeben von der Historischen Kommission der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften. 104. Band, II. Hälfte. Wien 1915.
- Zu Nh 202. Zeitschrift des Historischen Vereines für Steiermark . . .
   XII. Jahrgang, Heft 1-2. Graz 1914.
- Zu Oa 256. 4°. Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin. 1914. No. 9. 10. — 1915. No. 1. 2. 3. 4. 5. Berlin.
- Zu Oc 1000. Mitteilungen zur j\u00fcdischen Volkskunde... Herausgegeben von M. Grunwald. 17. Jahrgang, 4. Heft. (Der ganzen Reihe 52. Heft.) Wien 1914.
- Oc 2210. 4°. Katalog des Ethnographischen Reichsmuseums. Band VIII. Batakländer. Mit Anhang: Malaiische Länder an der Nordostküste Sumatras. [Sumatra II] von H. W. Fischer. Leiden 1914. — Band IX. Java. Erster Teil von H. H. Juynboll. 1914.
- 51. Zu P 522. Wiedemann, Eilhard. [55.] Roger Bacon und seine Verdienste um die Optik. [SA. aus Roger Bacon Essays, contributed by various writers on the occasion of the commemoration of the seventh centenary of his birth, collected and edited by A. G. Little.] Oxford 1914. [59.] Über arabische Parfüms. [SA. aus dem Archiv für Gesch. d. Medizin, Band VIII, Heft 2 und 3.] Leipzig 1914. [60.] Über Charlatane unter den arabischen Zahnärzten und über die Wertschätzung des Zahnstochers bei den muslimischen Völkern. [SA. aus dem "Correspondenz-Blatt für Zahnärzte" Heft 3, 1914.] (Vom Verfasser.)
- 52. Zu P 524. Wiedemann, Eilhard. Beiträge zur Geschichte der Naturwissenschaften. XXXIII. Über optische Täuschungen nach Fahr al Din al Razi und Nasir al Din al Ţûsi. XXXIV. Über die Gewichte der Kubikelle usw. verschiedener Substanzen nach arabischen Schriftstellern. [SA. aus den Sitzungsber. der phys.-med. Sozietät in Erlangen. Band 45 (1913).] XXXV. Über Nivellieren. XXXVI. Über Musikautomaten. XXXVII. Über die Stundenwage. XXXVIII. Theorie des Regenbogens von Ibn al-Haitam. XXXIX. Über die Camera obscura bei Ibn al-Haitam. XL. Über Verfalschungen von Drogen usw. nach Ibn Bassâm und Nabarâwî. [SA. aus Band 46 (1913).] [Vom Verfasser.]

#### II. Andere Werke.

- 13509. Université Saint-Joseph Beyrouth (Syrie). Mélanges de la Faculté orientale. I—VI. 1906—1913.  $4^{0}$ . (R.) Bb  $\frac{818}{20}$ .
- 13510. Hrozný, Friedrich. Das Getreide im alten Babylonien. Ein Beitrag zur Kultur- und Wirtschaftsgeschichte des alten Orients. I. Teil. Mit einem botanischen Beitrage von Franz von Frimmel: "Über einige antike Samen aus dem Orient". Mit 2 Tafeln (= SWA. 173, 1.) Wien 1914. (R.)
- 13511. Frankenberg, Wilhelm. Der Organismus der semitischen Wortbildung.
  (= Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentl. Wissenschaft XXVI.)
  Gießen 1913. (R.)
  Da 410.

- 13512. Bauerreiβ, Heinrich. Zur Geschichte des spezifischen Gewichts im Altertum und Mittelalter. (Diss. phil. Erlangen.) Erlangen 1914. (Von Herrn Prof. Wiedemann.)
- 13513. Leclère, Adhémard. Histoire du Cambodge depuis le 1er siècle de notre ère. D'après les inscriptions lapidaires, les annales chinoises et annamites et les documents européens des six derniers siècles. Paris 1914. (R.) Ng 940.

50

- 13514. Leaves from three ancient Qurâns possibly pre-'othmânic, with a list of their Variants Edited by Alphonse Mingana and Agnes Smith Lewis. Cambridge 1914. (R.) De 1737.
- 13515. Kittel, Rud. Judenfeindschaft oder Gotteslästerung? Ein gerichtliches Gutachten von . . . Mit einem Schlußwort: Die Juden und der gegenwartige Krieg. Leipzig 1914. (R.) Hb 1324.
- 13516. al-Hallāğ. Quatre textes inedits, relatifs à la biographie d'al Hosaynibn Manşoür al Hallāj. Publiés avec tables, analyses et index par Louis Massignon. Paris 1914. (R.) De 5216. 40.
- 13517. al-Huwārazmī Abū Ğa'far. Die astronomischen Tafeln des Muhammed ibn Mūsā al-Khwārizmī in der Bearbeitung des Maslama ibn Ahmed al-Madjrīṭī und der lateinischen Übersetzung des Athelhard von Bath auf Grund der Vorarbeiten von A. Bjørnbo † und R. Besthorn in Kopenhagen herausgegeben und kommentiert von H. Suter. (= Mém. de l'Acad. R. des Sciences et des Lettres de Danemark, Copenhague, 7me série, Section des Lettres, t. III, no. 1.) København 1914. (Vom Herausgeber.)
- 13518. 'Alī b. Aḥmad b Ḥazm. Abû-Muhammed-Alì-Ibn-Hazm al-Andalusî, Ṭauḥ-al-Ḥamāma. Publié d'après l'unique manuscript de la bibliothèque de l'université de Leide par D. K. Pétrof. Leide 1914. (R.)

  De 3379.
- 13519. Heepe, Martin. Die Komorendialekte Ngazidja und Nzwani auf Grund älteren und neueren Materials. (Leipziger Diss.) Hamburg 1914. (Von Herrn Geheimrat Prof. Fischer.) Fd 404. 4°.
- 13520. Weismann, Jakob. Talion und öffentliche Strafe im mosaischen Rechte. Aus der Festschrift für Adolf Wach. Leipzig 1913. (R.) K 305.
- 13521. Beiträge zur Religionswissenschaft. Herausgegeben von der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm. 1. Jahrgang (1913/14). Heft 1 und 2. Stockholm-Leipzig. (R.) Ha 15.
- 13522. Guthe, Hermann. Geschichte des Volkes Israel. Dritte, vielfach verbesserte Auflage. Mit fünf Abbildungen im Text und vier Karten. (= Grundriß der theologischen Wissenschaften. Vierzehnte Abteilung.)
  Tübingen 1919. (R.)
- 13523. Ibn Ğinnī. Das Kitāb el-mudakkar wa 'l-mu'annat des Ibn Ğinnī. Herausgegeben von O. Rescher. (SA. aus "Le Monde Oriental", VIII. 1914.) (Vom Herausgeber.) De 6297.
- 13524. Ueberschaar, Johannes. Die Stellung des Kaisers in Japan. Eine staatsrechtlich-historische Skizze. (Leipziger Diss.) Borna-Leipzig 1912. (Von Herrn Geheimrat Prof. Fischer.) Ng 415.
- 13525. Quistorp, Martin Mannergesellschaften und Altersklassen im alten China. Mit Exkursen über primitive wirtschaftliche Differenzierung und Mutterrecht bei den Chinesen. (Diss. phil. Leipzig.) Berlin [1915]. (Von demselben.) Oc 2038.
- 13526. Loewenthal, John. Die Religion der Ostalgonkin. (Leipziger Diss.) Berlin 1913. (Von demselben.)
  Hb 3880.

- 13527. Simon, Edmund M. H. Beiträge zur Kenntnis der Riukiu-Inseln. (Leipziger Diss.) Leipzig 1913. (Von demselben.) Ob 2537.
- 13528. Moser, Gerhard. Untersuchungen über die Politik Ptolemaeos I. in Griechenland (323-285 a. Chr. n.). Mit einer Voruntersuchung über die Begründung der ptolemäischen Seeherrschaft und einem Anhang über König Philokles von Sidon. (Leipziger Diss.) Weida i. Th. 1914. (Von demselben.)
  Nh 334.
- 13529. Katz, Benzion. Die Erkenntnistheorie S. Maimons in ihrem Verhältnis zu Kant. (Leipziger Diss.) Berlin-Charlottenburg 1914. (Von demselben.) L 197.
- 13530. Leszynsky, Rudolf. Mohammedanische Traditionen über das jüngste Gericht. Eine vergleichende Studie zur jüdisch-christlichen und mohammedanischen Eschatologie. (Heidelberger Diss.) Kirchhain 1909. (R) Hb 854.
- 13531. Salzberger, Georg. Die Salomo-Sage in der Semitischen Literatur. Ein Beitrag zur vergleichenden Sagenkunde. Berlin-Nikolassee 1907. (R.) Hh 220
- 13532. Sung Yüh. Erkes, Eduard. Das "Zurückrufen der Seele" (Chao-Hun) des Sung Yüh. Text, Übersetzung und Erläuterungen. (Leipziger Diss.) Leipzig 1914. (Von Herrn Geheimrat Prof. Fischer.) Ff 997.
- 13533. Gandz, Salomon. Die Mu'allaqa des Imrulqais. Übersetzt und erklärt. (= SWA. 170, 4.) Wien 1913. (Vom Verfasser.) De 7616.
- 13534. Festschrift, Ernst Windisch zum siebzigsten Geburtstag am 4. September 1914 dargebracht von Freunden und Schülern. Leipzig 1914.
   (R.) Bb 1429.
- 13535. Ibn Maimūn. Mose ben Maimûn's Mischnah-Kommentar zum Traktat Baba Bathra (Kap. I—IV) Arabischer Urtext mit hebräischer Übersetzung, Einleitung, deutscher Übersetzung nebst kritischen und erläuternden Anmerkungen herausgeg. von Jacob Sänger. (Würzburger Diss.) Kirchhain 1912. (Von Herrn Geheimrat Prof. Fischer.) De 6687.
- 13536. Hond, Meijer de. Beiträge zur Erklärung der Elhidrlegende und von Korân, Sure 18 59 ff. (Der korānisierte Elhidr.) (Würzburger Diss.) Leiden 1914. (Von Herrn Prof. Streck.) Hb 157.
- 13537. Ahikartexte. Stummer, Friedr. Der kritische Wert der altaramaischen Ahikartexte aus Elephantine. (Diss. phil. Würzburg.) Münster i.W. 1914 (Von demselben.) De 611.
- 13538. Friedmann, Joseph. Der gesellschaftliche Verkehr und die Umgangsformen in talmudischer Zeit. (Würzburger Diss.) Galata 1914. (Von demselben.) Nd 187.
- 13539. Klein, Hugo. Das Klima Palästinas auf Grund der alten hebräischen Quellen. (Würzburger Diss.) Halle (Saale). (Von demselben.) Ob 1411.
- 13540. Streck, Maximilian. Researches in Assyrian and Babylonian Geography, part I, by Olaf A. Toffteen. Besprochen von . . . . (SA. aus Babyloniaca II, 4.) Paris 1908. (Von demselben.) Db 205.
- 13541. Seybold, Cristian Federico. Hispano-Arabica I—IV. (SA. aus der "Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su reino".)

  Granada 1913 u. 1914. (Vom Verfasser.)

  De 226.
- 13542. aš-Šanfarā. Jacob, Georg. Schanfarā-Studien. 1. Teil. Der Wortschatz der Lāmīya nebst Übersetzung und beigefügtem Text. (= SBA., phil. Klasse 1914, 8.). München 1914. (Vom Verfasser.) De 10306.

- 13543. Bopadeva. Vopadeva's Mughabodha. Herausgegeben und erklärt von Otto Böhtlingk. St. Petersburg 1847. (Von Herrn Geheimrat Prof. Zachariae.)
  Eb 2426.
- 13544. Deutsche Bücherei des Börsenvereins der Deutschen Buchhändler zu Leipzig. Urkunden und Beiträge zu ihrer Begründung und Entwicklung.
   9. Ausgabe abgeschlossen am 31. Dezember 1914. (Von der Deutschen Bücherei.)

  Aa 18. 40.
- 13545. Erster Bericht über die Verwaltung der Deutschen Bücherei des Börsenvereins der Deutschen Buchhändler zu Leipzig im Jahre 1913. (Von derselben.)
  Aa 13.
- 13546. as Šanfarā. Schanfaras Lamījat al-'Arab, auf Grund neuer Studien neuer Studien übertragen von Georg Jacob. Mit 1 Tafel. Kiel 1915. (Vom Verfasser.) De 10307.
- 13547. Rhodokanakis, N. Der Grundsatz der Öffentlichkeit in den südarabischen Urkunden. [= SWA. 177, 2.] Wien 1915. (Vom Verfasser.) Df 145.
- 13548. Zimmern, Heinrich Akkadische Fremdwörter als Beweis für babylonischen Kultureinfluß. (Sonderdruck aus dem Renunziationsprogramm der Philosophischen Fakultät der Universität Leipzig für 1913/14.) Leipzig 1915. (Vom Verfasser.) Db 257. 4°.
- 13549. Streck, Maximilian. Hayastan Khrdastan ev Arevmtean Parskastan babelakan-asorestaneay sepagrerow hamazayn. Shargmaneç Barnabas Bilezikğean. (= Azgayin Matenadaran. L.) Wien 1904. (Vom Verfasser.)
  Ed 1830.
- 13550. Rehse, Hermann. Wörtersammlung des Ruziba. (Aus dem Jahrbuch der Hamburgischen Wissenschaftlichen Anstalten. XXXI. 1913.
   10. Beiheft: Mitteilungen, veröffentlicht vom Seminar für Kolonialsprachen) Hamburg 1915.
- 13551. Endemann, Carl. Erste Übungen in Nyakyusa. (Aus dem Jahrbuch der Hamburgischen Wissenschaftlichen Anstalten. XXXI. 1913.
  10. Beiheft: Mitteilungen, veröffentlicht vom Seminar für Kolonialsprachen.) Hamburg 1915.
  Fd 430.
- 13552. Maimonides. Simonsen, D. Maimoniana. [SA. aus der Festschrift für Jakob Guttmann.] Leipzig 1915. (Vom Verfasser.) Dh 6086.
- 13553. Viscanātha Devavarman, Srīrukmiņīpariņayam. (Mit Kommentar seiner Gattin Rādhapriya.) Calcutta 1912. (Von Herrn Geheimrat Prof. Zachariae.)
- 13554. Vetālapañcavimśatiḥ. Uhle, Heinrich. Die Vetalapancavimsatika des Sivadasa nach einer Handschrift von 1487 (samv. 1544). I.
   (= BKSGW. 66, 1.) Leipzig 1914. (Vom Verfasser.) Eb 3708.
- 13555. Lalita Vistara, Zum Lalita Vistara. I. Über die Prosa des Lal. Vist, von Friedrich Weller. Leipzig 1915. (Vom Verfasser.) Eb 3087.
- 13556. Ibn al-Muqaffa'. Das kleine Adab-Buch des Ibn al-Moqaffa' nach der Ausgabe Cairo 1329/1911 [ed. Ahmed Zeki Pascha] aus dem Arabischen übersetzt von O. Rescher. Stuttgart 1915. (Vom Verfasser.) De 6809.
- 13557. 'Antara. Rescher, Oscar. La "Mo'allaqa" de 'Antara avec le commentaire d'Ibn el-Anbārī [271—328 de l'hégire]. (Extrait de la "Rivista degli Studi Or." voll. IV. VI.) Roma 1914. (Vom Herausgeber.)

De 3584.

#### Protokollarischer Bericht über die am 12. Oktober 1915 zu Halle a/S. abgehaltene Allgemeine Versammlung der D. M. G.

Die Sitzung wird 10<sup>30</sup> in der Bibliothek der D. M. G. durch Herrn Prof. Dr. Hultzsch eröffnet. Die Versammlung wählt ihn zum Vorsitzenden und Herrn Prof. Dr. Brockelmann zu seinem Stellvertreter; zu Schriftführern die Herren Dr. Schindler und Dr. Walther; zu Rechnungsprüfern die Herren Geheimrat Dr. Steindorff und Prof. Dr. Weißbach.

Liste der Teilnehmer s. in Beilage A.

 Die satzungsgemäß aus dem Vorstande ausscheidenden Herren Kuhn, Praetorius und Windisch werden wiedergewählt.

Der Gesamtvorstand setzt sich demgemäß aus folgenden Mitgliedern zusammen:

| gewählt in Marburg 1913 | Leipzig 1914 | Halle 1915 |
|-------------------------|--------------|------------|
| Brockelmann             | Erman        | Kuhn       |
| Fischer                 | Kirste       | Praetorius |
| Hultzsch                | Reinisch     | Windisch   |
| Zimmern                 | Stumme       |            |

- 2. Als Ort der nächsten Allgemeinen Versammlung wird diejenige Stadt bestimmt, in der die nächste Versammlung der Deutschen Philologen und Schulmänner tagen wird, oder für den Fall, daß eine solche Versammlung im Jahre 1916 nicht stattfinden sollte, Leipzig.
- 3. Über Herrn Prof. Weißbach's Vorschlag, die Abgabe von mehr als dreißig Sonderabzügen an die Verfasser von Artikeln in der Zeitschrift zuzulassen (vgl. Bd. 68, S. LXVf.), findet ein erneuter Meinungsaustausch statt. Die Zusage des Redakteurs der Zeitschrift, von nun an in weitgehendem Maße Verkaufsexemplare der in der Zeitschrift erscheinenden Artikel anfertigen zu lassen, veranlaßt Herrn Prof. Weißbach, seinen Vorschlag zurückzuziehen.
- 4. Über einen Antrag der Herren Proff. Geyer und Brockelmann wird die Beschlußfassung bis auf weiteres ausgesetzt.
- 5. Herr Prof. Hultzsch verliest den Bericht des Schriftführers für 1914/15 (s. Beilage B).
- 6. Herr Prof. Stumme verliest den Redaktionsbericht für 1914/15 (s. Beilage C).
- 7. Herr Dr. Bauer verliest den Bibliotheksbericht für 1914/15 (s. Beilage E).

Eine Anfrage Herrn Dr. Schindler's nach dem Schicksal mehrerer wertvoller Handschriften und Bücher, die unser Mitglied Frau Agnes Smith Lewis in Cambridge (England) seinerzeit der "Weltausstellung für Buchgewerbe und Graphik in Leipzig 1914" geliehen hatte und bei Ausbruch des Krieges in der Bibliothek der D. M. G. hatte verwahrt wissen wollen, führt zu einer Besprechung der Behandlung auch anderer wissenschaftlicher Leihgaben aus dem Auslande innerhalb jener Ausstellung. Herr Geheimrat Steindorff wird gebeten, sich der Sache anzunehmen, und sagt bereitwilligst zu.

8. Herr Prof. Stumme verliest den Kassenbericht für 1914/15 (s. Beilage D), der den Rechnungsprüfern seit Beginn der Sitzung vorlag. Die Rechnungsprüfer beantragen Entlastung der Kassenführung, die erteilt wird.

Die Sitzung wird 11 50 geschlossen.

Die Vorsitzenden

E. Hultzsch. Brockelmann.

Die Schriftführer

Schindler. Walther.

#### Beilage A.

Liste der Teilnehmer<sup>1</sup>) an der Allgemeinen Versammlung der D. M. G. am 12. Oktober 1915 zu Halle.

- 1. Brockelmann.
- 2. B. Schindler.
- 3. A. Walther.
- 4. Stumme.
- 5. Steindorff.
- 6. Weißbach.
- 7. Zimmern.
- 8. Guthe.
- 9. J. W. Rothstein.
- 10. Steuernagel.
- Hölscher.
   Zachariae.
- 13. Bauer.

- 14. Schäfers.
- 15. R. Kittel.
- 16. \*G. Kittel.
- 17. \*Sickenberger.
- 18. Dalman.
- 19. \*Marquart.
- 20. Braunlich.
- 21. E. Hultzsch.
- 22. \*Deißmann.
- 23. \*Weidenkaff.
- 24. \*Baumann.
- 25. \*Graf.

#### Beilage B.

Bericht des Schriftführers für 1914-1915.

Seit dem letzten Jahresbericht (Bd. 68, S. LXVII.) sind der D. M. G. 7 Personen (Nr. 1557—1563) und eine Körperschaft (Nr. 60) als ordentliche Mitglieder beigetreten. Ihren Austritt erklärten die Herren Baedeker, Baumgarten und Oskar Mann. Die Gesellschaft verlor außer dem im letzten Berichte genannten Herrn Dr. Weyh noch drei hoffnungsvolle jüngere Fachgenossen auf dem Felde der Ehre. Es sind dies die Herren Graefe, Klauber und Wenig. Ferner entriß uns der Tod die ordentlichen Mitglieder Barth, Klostermann und Thibaut.

Am 31. Dezember 1914 zählte die Gesellschaft 498 Mitglieder gegen 485 am 31. Dezember 1913, erhielt also im letzten Jahre einen Zuwachs von 13 Mitgliedern.

<sup>1)</sup> Die Aufführung erfolgt nach der eigenhändigen Eintragung in die Liste. Die mit \* versehenen sind nicht Mitglieder der D. M. G.

Von der ZDMG. wurden im Jahre 1914 556 Exemplare an Mitglieder und Gesellschaften versandt und 146 Exemplare an Buchhändler abgesetzt. Der Gesamtabsatz der Veröffentlichungen der Gesellschaft ergab im Jahre 1913 Mk. 4853,58, dagegen im Jahre 1914 nur 3631,55, also Mk. 1222,03 weniger als im Vorjahre — eine offensichtliche Wirkung des Weltkrieges. Eine weitere Begleiterscheinung des Kriegszustandes ist die große Zahl der Mitglieder, welche mit ihrem Beitrag im Rückstande geblieben sind. Es waren dies im Jahre 1913 20 Mitglieder mit Mk. 336,80, dagegen im Jahre 1914 122 Mitglieder mit Mk. 2101,55. Diese Rückstände werden wahrscheinlich erst nach Beendigung des Krieges eingehen, da gegenwärtig der Verkehr mit den Angehörigen feindlicher Staaten unmöglich oder doch nur auf Umwegen durch neutrale Vermittlung zu erreichen ist.

Die Gesellschaft unterstützte in den beiden letzten Jahren die Zeitschrift für ägyptische Sprache mit je Mk. 400 und die Enzyklopädie des Islam mit je Mk 300, dazu im Jahre 1913 das Pañchavidhasütra mit Mk. 200 und im Jahre 1914 die Orientalische Bibliographie (für einen Doppelband) mit Mk. 1000.

Das Fleischerstipendium wurde in der Höhe von Mk. 350 am 4. März 1915 nochmals an den Privatdozenten Herrn Dr. Hans Bauer verliehen.

E Hultzsch.

#### Beilage C.

Redaktionsbericht für 1914-1915.

Das 4 Heft des 68. Bandes der ZDMG. gelangte am 10. Februar 1915 zur Ausgabe; gegenüber 752 Seiten (arab. Seitenzählung) jenes Bandes wird der 69. Band nur etwas über 500 Seiten aufweisen, doch nicht wegen Mangels an Manuskript. Als erste Heftverschickung dieses 69. Bandes ging am 10. Juni ein Doppelheft 1/2 in die Welt; Heft 3 folgte am 20. September; Heft 4 wird um die Jahreswende ausgegeben werden können. Von den "Wissenschaftlichen Jahresberichten" erschienen im 69. Bande einer über die Abessinischen Dialekte und einer über Ägyptologie. Die Rubrik "Chronik der Reisen, Ausgrabungen und Erwerbungen" konnte in ihm, da die Weltlage es so wollte, nicht mit Mitteilungen bedacht werden. Als Separatum erschien aus Heft 1/2 des 69. Bandes "Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften. Von Eugenio Griffini. Mit 18 Tafeln". Mit großer Freude ist es zu begrüßen, daß zwei Hefte der "Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes" publiziert werden konnten, nämlich Nr. 2 und 3 des XIII. Bandes derselben, betitelt "Neuaramäische Märchen uud andre Texte aus Ma'lūla (Nr. 2 die Texte, Nr. 3 die deutsche Übersetzung enthaltend). Hauptsächlich aus der Sammlung E. Prym's und A Socin's herausgegeben von G. Bergsträßer. Gedruckt mit Unterstützung von seiten der Witwe E. Prym's, der Nachkommen A. Socin's und mehrerer Schüler des Letzteren". Die Korrekturbogen dieser nützlichen Publikation, die der Kasse der D. M. G. keinen Pfennig kostet, hat der (jetzt zum Professor der semitischen Sprachwissenschaft an der Universität in Konstantinopel ernannte) Herr Dr. G. Bergsträßer zum Teil inmitten der Ein- und Doppeldecker seines Flugparkes im Felde lesen müssen. H. Stumme.

Beilage D.

Auszug aus der Rechnung über Einnahme und Ausgabe bei der Kasse der D. M. G. auf das Jahr 1914

| Elnnahmen.                               | en.      |            | Ausgaben.                               | n.         |         |       |
|------------------------------------------|----------|------------|-----------------------------------------|------------|---------|-------|
|                                          | Mark Pf. | Mark Pf.   |                                         | Mark   Pf. | Mark    | . Pf. |
| Kassabestand vom Jahre 1913              |          | 28704 . 45 | Satz, Druck und Lithographie der        |            |         |       |
| Rückständige Jahresbeiträge 1912         | 15       | _          | Zeitschrift Band 67, Heft 4             | 1994 60    |         |       |
| " 1913                                   | 96 20    |            |                                         | 2460 34    |         |       |
| Vorausgezahlte " 1915                    | 15 -     | -          | :                                       |            |         |       |
| Porti                                    | <u> </u> |            |                                         |            |         |       |
| Summa                                    | <u> </u> | 133 50     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | 1530       |         |       |
| Jahresbeiträge 1914                      | 5652 05  |            | 4                                       | 979 37     |         |       |
| Porti                                    | 226      |            | Summa der Herstellungskosten            |            | 9285    | 72    |
| Summa                                    |          | 5878 05    | Verschiedene Drucksachen etc            |            | 57      | 80    |
| Vermögenszuwachs der Fleischer-Stiftung  | ·        |            | Honorare im Jahre 1914 und früher .     |            | 1117    | 92    |
| Laut geprüftem Abschluß 1914             | 11976 66 |            | Unterstützung orientalischer Druckwerke |            | 1700    |       |
| " 1913                                   | 11917 11 |            | Gehälter Redaktion Remmeration (ein.    |            |         |       |
| Daher Zuwachs auf 1914                   | 1        | 59 55      | sobliofitab Buolument) and              | 9110       |         |       |
| Zinsen auf Wertpapiere etc               |          | 860 58     | schilebilen Duellwart) und              |            |         |       |
| Unterstützungen:                         | _        |            | Kechnungsmonenten                       |            |         |       |
| Von der Königl. Preußischen Regierung    | 1800 -   |            | Summs                                   |            | 2150    |       |
| " Sächsischen "                          | 006      | :          | Porti, Bestellgelder, Frachten          |            | 177     | 54    |
| " Württemberg. "                         | 350 -    |            | Heizung der Bibliothek                  | 300        |         |       |
| Summa der Unterstützungen                | <br>     | 3050 —     | Beleuchtung.                            | 22 60      |         |       |
| Geschenke:                               | _        |            |                                         |            |         |       |
| Von Herrn Geh Rat Prof. Dr E. Windisch   | 105      |            | Rumas                                   | ****       | 322     | 09    |
| Von Gönnerseite (OrientKongreß)          | 12       |            | Buchbinderarbeiten                      |            | 551     | 54    |
| Summa der Geschenke                      |          | 117        | Feuerversicherung (Halle a/S)           |            | 33      | 1     |
| Druckkosten-Beitrag: .                   |          |            | Reisekosten                             |            | 4       | 80    |
| Für Griffini, Die jüngste ambrosianische |          | =:         | Amtsgerichtskasse                       |            | 10      | 9     |
| Sammlung arab. Handschriften             | _        | 200        | Allg. D. CredAnst.: Rückzahlungen .     |            | 2765 23 | 23    |

|                                        |                                 |                                               |                                   |                                          |                                   |                                    | Em                                 | ınai                              | nm        | en                 | u.                              | Au      | <b>s</b> gat |
|----------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------|-----------|--------------------|---------------------------------|---------|--------------|
| 150                                    | 1479 50                         |                                               |                                   |                                          |                                   |                                    |                                    |                                   | 207 90    | 20013 95           |                                 |         |              |
| Führung der Kasse: F. A. Brockhaus .   | m, Porti etc. "                 | 11 79 Insgemein: Als für Schreib- und Biblio- | thatement Varnorbungs n Varschief | Soras, referencings at resource.         | ungskosten, vormatung und waschen | von Handtüchern, Reinigen und Auf- | warten in den Raumen. Aufbewahrung | der Wertpapiere. Kleine Anschaff- | ungen etc | Summa dor Ausgaben |                                 |         |              |
| Führung                                | 3631 55 Provision, Porti etc. " | 11 79 Insgeme                                 | e thates                          |                                          | 50597 88 migsik                   | l nov                              |                                    | 30583 93 der                      | uegun     | 16600              | 11976 66                        | 2007 27 | 30583 93     |
| Absatz von Publikationen im Jahre 1914 | durch F. A. Brockhaus           | Kursdissenzen, Portovergütungen etc           | Darlehen:                         | Allg. Deutsche Credit-Anstalt, Leipzig . | Summa der Einnahmen               | Hiervon ab:                        | Summa der Ausgaben                 | verbleibt Bestand                 | und zwar: | In Wertpapieren    | Vermögen der Fleischer-Stiftung | In Bar  | wie oben     |

# Vermögen der D.M.G. am 31. Dezember 1914.

|          | Ľ.         | 95                       | 95                                      |                                       | 1                                      | 58       | 48       |            |                            |                  |                        |
|----------|------------|--------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|----------|----------|------------|----------------------------|------------------|------------------------|
|          | Mark   Pf. | 638 95                   | 3568 95                                 |                                       | 2000                                   | 26477 58 | 32685 48 |            |                            |                  |                        |
| Passiva. | -          | Honorare, noch zu zahlen | Allg. Deutsche Credit Anstalt: Darlehen | Durch Vermittlung von Herrn Prof. Dr. | II Stumme erwirktes zinsloses Darlchen | Vermögen |          | Mark   Pf. | 14 26477 58                | ,, 1913 26453 80 | 23 78                  |
| Aktiva.  | Mark   Pf  | Kassenbestand            | Rückständige Mitgliederbeiträge 2101 55 |                                       |                                        |          | 32685 48 | ì          | Vermögen am 31. Dez. 1914. |                  | Vermögens-Zuwachs 1914 |

Königl. Universitäts-Kassen-Rendant Rechnungs-Rat A. Hesse in Halle a. S., als Monent.

F. A. Brockhaus in Leipzig, als Kassierer,

#### Beilage E.

Bibliotheksbericht für 1914-1915.

Der Bücherbestand hat sich im Berichtsjahre um 80 Werke (13478—13557) vermehrt. Der Eingang der Fortsetzungen aus dem feindlichen Ausland stockte natürlich mit Ausbruch des Krieges vollständig; auch einige deutsche und österreichische Zeitschriften, mit denen wir im Austausch stehen, wurden durch den Krieg in Mitleidenschaft gezogen.

Ausgeliehen waren während des Berichtsjahres 178 Bücher (272 Bände) und 1 Handschrift. Das Lesezimmer war auch im abgelaufenen Jahr fast jeden Tag besucht.

H. Bauer.

#### Mitgliedernachrichten.

Der D. M. G. sind als ordentliche Mitglieder beigetreten:
ab 1915:

1563 Herr Prof. W. Witschel, Oberlehrer am Luisenstädtischen Realgymnasium zu Berlin, in Charlottenburg, Kantstr. 129, und ab 1916:

1564 Herr Dr. Hermann Möller, Prof. a. d. Univ. Kopenhagen, F, Mathildevej 2.

In die Stellung eines ordentlichen Mitglieds ist ab 1915 getreten: 61 die Stadtbibliothek in Budapest, IV, Grof Karolyi-utca 8.

Durch den Tod verlor die Gesellschaft ihr ordentliches Mitglied: Herrn Dr. Paul Schroeder, Kaiserl. Deutschen Generalkonsul a. D., † in Jena am 13. Okt. 1915.

Ihre Adresse änderten die folgenden Mitglieder:

Herr Dr. S. Beck in Berlin, W. 62, Bayreuther Str. 27/28,

Herr Dr. G. Bergsträßer, Prof. a. d. Univ. Konstantinopel, Hôtel Germania,

Herr Prof. Dr. J. Eggeling in Witten (Westfalen) bei Herrn Pastor Wilm, Vorsteher des Diakonissenhauses,

Herr Prof. Dr. C. F. Lehmann-Haupt in Konstantinopel,

Herr Prof. Dr. G. Hölscher in Halle a/S., Richard Wagnerstr. 28,

Herr Prof. Dr. J. Horovitz in Frankfurt a/M., Melemstr. 2,

Herr Prof. Dr. G. Jacob in Kiel, Roonstr. 5,

Herr Prof. Dr. V. Lesný in Smíchov b. Prag, Hořejší náb. 7,

Herr Dr. O. Rescher in Wünsdorf b. Berlin, Halbmondlager,

Herr Prof. Dr. P. Rheden in Brixen (Tirol), Grießg. 9 (Kreuzschwestern),

Herr Dr. A. Schaade in Berlin, NW. 7, Dorotheenstr. 51,

Herr Dr. B. Schindler in Leipzig, Ranstadter Steinweg 42, Erdg.,

Herr Prof. B. Schütthelm in Mannheim, Lameystr. 18 III,

Herr Dr. H. Torczyner in Wien, II, Gredlerg. 2,

Herr Prof. Dr. A. Ungnad in Jena, Moltkestr. 6 II,

Herr Dr. A. Yahuda, Prof. a. d. Univ. Madrid, und

Vereeniging "Koloniaal Instituut" in Amsterdam, Sarphatistraat 36.

#### Zur Kenntnis!

Soeben erscheint: Verzeichnis der Mitglieder der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft nach dem Bestande vom 25. Juli 1914 unter Eintragung der bis zum 3. Januar 1916 gemeldeten Veränderungen. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1916. Preis 60 Pfennige (für Mitglieder 45 Pfennige), portofreie Zusendung.

# Verzeichnis der vom 1. Juli bis 10. Dezember 1915 für die Bibliothek der D. M. G. eingegangenen Schriften usw.

- I. Fortsetzungen und Ergänzungen von Lücken.
- Zu Au 13. Zweiter Bericht über die Verwaltung der Deutschen Bücherei des Börsenvereins der Deutschen Buchhändler zu Leipzig im Jahre 1914. (Von der Deutschen Bücherei)
- Zu Ab 77. 4º. Bulletin of the Philippine Library. Vol. III. Number 5. 6.
   8. 9. Manila 1915.
- Zu Ac 183. Harrassowitz, Otto. Bücher-Katalog 370. Slavica. Leipzig 1915. — 371. Ural-altaische Völker und Sprachen. Die Türkei. Ost- und West-Türkisch. Nebst Anhang Albanien. Leipzig 1915.
- Zu Ae 5. 4<sup>0</sup>. Abhandlungen der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften. Philos.-Hist. Klasse. Jahrgang 1915. Nr. 4. 5. 6. Gedächtnisrede auf Reinhold Koser von Otto Hintze. Berlin 1915.
- Zu Ae 8. 4°. Abhandlungen der philologisch-historischen Klasse der Königl. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften. Band XXXI. No. 1. 2. Leipzig 1915.
- Zu Ae 30. Nachrichten von der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philol.-hist. Klasse. Beiheft 1914. 1915, Heft 2. Berlin 1914.
- Zu Ae 51 Berichte über die Verhandlungen der Königlich Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig. Philologisch-historische Klasse. 66. Band. 1914. 1. 2. 3. — 67. Band. 1915. 1. Leipzig 1915.
- Zu Ae 165. 4°. Sitzungsberichte der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. 1915. XXV—XL. Berlin 1915.
- Zu Ae 190. Sitzungsberichte der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philos.-hist. Klasse. 178. Band, Abh. 2. 4. 179. Band, Abh. 1. 3. Wien 1915.
- Zu Af 3. 4°. Abhandlungen des Hamburgischen Kolonialinstituts.
   XXV. (Reihe B. 15.) Dahl, Edmund. Nyamwesi-Wörterbuch. Hamburg 1915.
- Zu Af 94. 4°. Vereeniging "Koloniaal Instituut" Amsterdam. Beschrijving der Bouwplannen. [Amsterdam 1915.]
- Zu Af 124. Proceedings of the American Philosophical Society...
   Vol. LXIII. No. 213. 214. Philadelphia 1914.
- Zu Af 160. Transactions and Proceedings of the American Philologican Association. 1913. Volume XLIV. Boston, Mass.
- Zu Ah 12. XXII. Jahresbericht der Israelitisch-Theologischen Lehranstalt in Wien für das Schuljahr 1914/15. Voran geht: Das Schriftwort in der rabbinischen Literatur. Heft V. Von V. Aptowitzer. Wien 1915.

- Zu Ai 55. Kern, H., Verspreide Geschriften, onder zijn toezicht verzameld.
   Derde Deel. Voor-Indie, slot; Achter-Indie, eerste gedeelte. 's Gravenhage 1915. (Vom Koninglijk Instituut.)
- Zu Bb 608. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Deel 71. Eerste en tweede Aflevering. 's-Gravenhage 1915.
- Zu Bb 608e. Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Naamlijst der Leden op 1. Juni 1914.
   Juli 1915. o. O. u. J.
- Zu Bb 720. Journal of the American Oriental Society... Volume 34.
   Part IV. Volume 35. Part I. II. New Haven 1915.
- Zu Bb 800. 4<sup>0</sup> Orientalistische Literatur-Zeitung. Herausgegeben von F. E. Peiser. 18. Jahrgang. Nr. 7. 8. 9. 10. 11. Leipzig 1915.
- Zu Bb 819. 4°. Memnon. Zeitschrift für die Kunst- und Kulturgeschichte des Alten Orients. Herausgegeben von Reinhold Freiherrn von Lichtenberg. Band VII. 4. Berlin, Stuttgart, Leipzig 1915.
- Zu Bb 830. 4°. Österreichische Monatsschrift für den Orient. Herausgegeben vom k. k. Österreichischen Handelsmuseum in Wien. 41. Jahrgang, No. 5-8. Wien 1915.
- Zu Bb 834. 8º. Le Monde Oriental. Archives pour l'histoire et l'ethnographie, les langues et littératures, religions et traditions de l'Europe orientale et de l'Asie. Rédaction: K. F. Johansson, K. B. Wiklund, K. V Zetterstéen. Vol. IX. 1914. Fasc. 1. Uppsala.
- Zu Bb 920. Die Welt des Islams. Zeitschrift der deutschen Gesellschaft für Islamkunde, herausgegeben von Georg Kampffmeyer. Band III.
   Heft 2. Mit Bibliographie Nr. 269—288. Berlin 1915.
- Zu Bb 925. Zeitschrift für Kolonialsprachen, herausgegeben von Carl Meinhof. Mit Unterstützung der Hamburgischen Wissenschaftlichen Stiftung. Bd. V. Heft 4. Bd. VI. Heft 1. Berlin 1915.
- Zu Bb 930. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.
   Band. 3. Heft. Leipzig 1915. (2 Expl.)
- 26. Zu Bb 933. 4º. Ostasiatische Zeitschrift. Beiträge zur Kenntnis der Kunst und Kultur des fernen Ostens. Herausgegeben von Otto Kümmel und William Cohn. Dritter Jahrgang. Heft 4. Berlin 1915.
- Zu Bb 945. Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes...
   XXIX. Band. Heft 1-2. Wien 1915.
- Zu Bb 1114. Leipziger Semitistische Studien. Herausgegeben von A. Fischer und H. Zimmern. VI, 1/2. Landsberger, Benno. Der kultische Kalender der Babylonier und Assyrer. Erste Halfte. Leipzig 1915.
- Zu Ca 9. Sphinx. Revue critique embrassant le domaine entier de l'Égyptologie, publiée . . . par Ernst Andersson — George Foucart. Vol. XIX. Fasc. I. II. 1915. Upsala 1915.
- Zu Ca 15. 4<sup>0</sup>. Zeitschrift für Ägyptische Sprache und Altertumskunde. Herausgegen von Georg Steindorff. 52. Band. Leipzig 4915.
- 31. Zu Db 251 Zeitschrift für Assyriologie und verwandte Gebiete. Herausgegeben von Carl Bezold. XXIX. Band. 3-4. Heft. Straßburg 1915.
- 32. Zu De 6697. 4º. Ibn Sa'd. Biographien Muhammeds . . . Band V. Biographien der Nachfolger in Medina, sowie der Gefährten und der Nachfolger in dem übrigen Arabien, Herausgeg. von K. V. Zetterstéen. Leiden 1905. (Vom Herausgeber)

#### **XXIV** Verz. der für die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften usw.

- Zu Eb 6230 [Monographs.] Gypsy Lore Society. Monographs No. 3. Macalister, R. A. Stewart. The Language of the Nawar or Zutt, the Nomad Smiths of Palestine. London [1914]. (R.)
- Zu Fb 17. Renwardt Brandstetters Monographien zur Indonesischen Sprachforschung. XII. Die Lauterscheinungen. Luzern 1915. (Vom Verfasser.)
- Zu Ff 1925. Journal, The, of the Siam Society. Volume XI. Part I. Bangkok 1914. (Von der Siam Society.)
- Zu Ha 5. Archiv für Religionswissenschaft. 18. Band. Heft 1—4. Leipzig und Berlin 1915.
- 37. Zu Ia 135 a. 80. Tijdschrift, Nieuw Theologisch. Onder Redactie van H. J. Elhorst... Vierde Jaargang, Afl. 4. Haarlem 1915.
- 38. Zu Ia 140. Zeitschrift des Deutschen Palastina-Vereins. Herausgegeben ... von C. Steuernagel. Band XXVIII. Heft 3. 4. Leipzig 1915.
- 39. Zu Ia 140 b. Das Land der Bibel. Gemeinverständliche Hefte zur Palästinakunde. Im Auftrag des Deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas herausgegeben von G. Hölscher. Band 1, Heft 5. 6: Killermann, S. Die Blumen des heiligen Landes. Leipzig 1915.
- Zu Mb 135. 4°. Monats blatt der Numismatischen Gesellschaft in Wien.
   Nr. 384. 385. 386. 387. = X. Band. Nr. 7. 8. 9 10. Wien 1915.
- Zu Mb 245. Numismatische Zeitschrift, herausgegeben von der Numismatischen Gesellschaft in Wien. Neue Folge, Band VIII, 1915 Der ganzen Reihe Band XLVIII. Heft 2. Wien 1915.
- Zu Na 139. Journal of Archaeology, American. Second Series . . .
   Vol. XIX. 1915. Number 3. Norwood, Mass.
- Zu Ne 145. 4<sup>0</sup>. Enzyklopaedie des Islām. Herausgegeben von M. Th. Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset und H. Bauer. 21. Lieferung: Gulbadan Bēgam—Hamadhān. Leiden. Leipzig 1915.
- 44. Zu Ne 260. Der Islam. Zeitschrift für Geschichte und Kultur des Islamitischen Orients. Herausgegeben von C. H. Becker. Mit Unterstützung der Hamburgischen Wissenschaftlichen Stiftung. Band VI, Heft 2. Straßburg 1915.
- 45. Zu Ng 874. The Burney Papers. Printed by order of the Vajirañāṇa National Library. (Printed for privat circulation.) Vol. IV. Part 2. Bangkok 1913. Vol. V. Part 1. 1914.
- 46. Zu Nh 170. Archiv für österreichische Geschichte. Herausgegeben von der Historischen Kommission der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften. 106. Band, I. Hälfte. Wien 1915.
- Zu Oa 256. 4°. Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin. 1915. No. 6. 7. 8. Berlin.
- Zu Oc 30. 4°. Anthropos. Internationale Zeitschrift für Völker- und Sprachenkunde. Band IX. 1914. Heft 6. Wien.
- Zu Oc 1000. Mitteilungen zur jüdischen Volkskunde... Herausgegeben von M. Grunwald. 18. Jahrgang, 1—2. Heft. (Der ganzen Reihe 53. Heft.) Wien 1915.

#### II. Andere Werke.

13558. Taeschner, Franz. Glossar zu den transskribierten Texten in Georg Jacob's Hilfsbuch für Vorlesungen über das Osmanisch-Türkische. Berlin 1915. (Vom Verfasser.)
Fa 2575.

51 a

- 13559. Jacob, Georg. Hilfsbuch für Vorlesungen über das Osmanisch-Türkische.
   2. stark vermehrte Auflage.
   1. Teil. Berlin 1915. (Vom Verfasser.)
   Fa 2575.
   517
- 13560. aš-Šanfarā. Jacob, Georg. Schanfarā-Studien. 2. Teil. Parallelen und Kommentar zur Lâmîja. Schanfarā-Bibliographie. (= SBA., phil. Klasse 1915, 4.) München 1915. (Von demselben.) De 10306a.
- 13561. Heinke, Kurt. Monographie der algerischen Oase Biskra. (Leipziger Diss.) Halle a S. 1914. Ob 755.
- 13562. Laufer, Berthold. The Story of the Pinna and the Syrian Lamb. (Repr. from the Journ. of American Folk-Lore, Vol. XXVIII, 1915) (Vom Verfasser.)
  P 162.
- 13563. Laufer, Berthold. The Eskimo Screw as a Culture-Historical Problem. (Repr. from the "American Anthropologist", Vol. 17, 1915.) (Vom Verfasser.)
  P 163.
- 13564. Perthes, Justus. Hauptkatalog von Justus Perthes, Gotha. Gotha 1915. (Vom Verlag.) Ac 359.  $4^0$ .
- 13565. al-Mufaddal b. Salama. The Fäkhir of al-Mufaddal b. Salama. Edited from Manuscripts et Constantinople and Cambridge by C. A. Storey. Leiden 1915. (Von der Verwaltung des "Fond de Goeje".)

  De 8722.
- 13566. Šukasaptati. Das indische Papageienbuch. Aus dem Sanskrit übersetzt von Richard Schmidt. (= Meisterwerke orientalischer Literaturen, herausgeg. von Hermann v. Staden. Dritter Band) München 1913. (Vom Übersetzer.)
  Eb 3530.
- 13567. Hempel, Johannes, Die Schichten des Deuteronomiums. Ein Beitrag zur israelitischen Literatur- und Rechtsgeschichte. (Diss. phil Leipzig.) Leipzig 1914 (Von Herrn Prof. Stumme.) Ic 510.
- 13568. Tschernowitz, Heinr. Die Entstehung des Schulchan-Aruch. Beitrag zur Festlegung der Halacha. (Diss. Würzburg 1914) (Von Herrn Prof. Streck.)
  Dh 7305.
- 13569. Alexander, Siegfried. Beiträge zur Ornithologie Palästinas auf Grund der alten hebräischen Quellen. (I. Die Geflügelzucht.) Würzburger Diss. Berlin 1915. (Von demselben.) Oc 862.
- 13570. Lauer, Ch. Zur Renaissance der hebräischen Sprache. (SA. aus dem "Isr. Wochenblatt".) Zürich 1915. (Von Herrn Josef Kaplan, Zürich)

  Dh  $\frac{689}{40}$
- 13571. Schmidt, Marianne. Zahl und Zählen in Afrika. (SA. aus Band XLV [der dritten Folge Band XV] der Mitt. der Anthropol. Ges. in Wien.)
  Wien 1915. (Von der Verfasserin.)
  Fd 72.
- 13572. Kahle, Paul. Untersuchungen zur Geschichte des Pentateuchtextes. (SA. aus Theol. Studien und Kritiken. 1915, 4.) (Vom Verfasser.) Ic 228.
- 13573. Ğalāl ad-Dīn Rūmī. Mesnevi oder Doppelverse des Scheich Mewlānā Dschelāl ed-dīn Rūmi. Aus dem Persischen übertragen von Georg Rosen, mit einer Einleitung von Friedrich Rosen. München 1913. (R.)
- 13574. Julius von Goor, Maria E. De buddhistische Non. Geschetst naar gegevens der P\u00e4li-literatuur. (Leidener Proefschrift) Leiden 1915. (Von der Verfasserin.) Hb 2527.
- 13575. Elementa Persica. Persische Erzählungen, mit kurzer Grammatik und Glossar von Georg Rosen. Neu bearbeitet von Friedrich Rosen. Leipzig 1915. (R.)
  Ec 1578

#### XXVI Verz. der für die Bibliothek der D. M. G. eingeg. Schriften usw.

- 13576. Manu. Manu törvényei. Mānava Dharmašāstra. Szanszkritból forditotta Büchler Pál. Budapest 1915. (Vom Übersetzer.) Eb 3170.
- 13577. List of works in the New York public Library relating to Persia. [Compiled by Ida A. Pratt, under direction of Richard Gottheal.] (Von der Bibliotheksverwaltung.)
  Ec 1434.
- 13578 The Crawfurd Papers. A Collection of Official Records relating to the Mission of Dr. John Crawfurd sent to Siam by the Government of India in the year 1821. Bangkok 1915. Ng 878.
- 13579. Saʻadjā Gāʻon al-Faijūmī. Mieses, Jósef. Rozbiór krytyczny arabskiego przekładu ksiąg I. i II. Pentateuchu Rabbi Sadjasza Gaona. (w. X.) Część I. (Programm des poln. Gymnasiums im Przemyśl) Przemyśl 1914 (Vom Verfasser.) Ib 1697.
- 13580. Muhammad b. Ahmad b Jüsuf al-Huwārazmī. Die Medizin im Kitāb mafātih al-'ulūm, von Ernst Seidel. (SA. aus den Sitz. Ber. d. phyr.-med. Societāt in Erlangen, Band 47 [1915].) (Vom Verfasser.) De 8823.
- 13581. Klein, S. Hebräische Ortsnamen bei Josephus. (SA. aus der Monatsschrift für Gesch. u. Wissenschaft des Judentums. 59 Jahrg., Heft 7—10.) (Vom Verfasser.)
  Ob 1412.
- 13582. Bergsträßer, G. Sprachatlas von Syrien und Palästina. 42 Tafeln nebst 1 Übersichtskarte und erläuterndem Text. Leipzig 1915. (R.) De 277.
- 13583. Les es tücke, Türkische. Zusammengestellt von Hans Stumme. Leipzig
  1916. (Von Herrn Prof. Stumme.)
  Fa 2576.
- 13584. Schrift, Türkische, Ein Übungsheft zum Schreibenlernen des Türkischen von Hans Stumme und St. Tertsakian. Zweite verbesserte Auflage. (Von demselben.) Fa  $\frac{2298}{100}$
- 13585. Evidence regarding Aguddhya. Formerly published under the title of "Evidence given by the king in the Temple". i. e. King Udumborraj B. E. 2310 Newly translated and revised from a copy of the Burmese Ms formerly kept in the king's Library in Mandelay, and now published with a preface by Prince Danneng. Bangkok, B. E. 2457 [1914]. (Von der Vaijiranāna National Library.)
- 13586. Muhammad Emīn. Mehmed Emin. "Heda Türke, wach auf!" Ej. türk, uján! Übersetzung aus dem Türkischen von Arthur Ertogrul v. Wurzbach. Laibach 1915. (Vom Übersetzer.) Fa 2897.
- 13587. Specimina Codicum orientalium, conlegit Eugenius *Tisserant.* (== Tabulae in usum scholarum, editae sub cura Johannis *Lietzmann*, 8.).

  Bonnae 1914. (R.)

  Da 615. 4°.

Sehr erwünscht ist der Bibliothek die vollständige Zuwendung der neuerscheinenden

orientalistischen Dissertationen, Programme u. s. w.

der Universitäten und anderer Lehranstalten.

# Kşemendra's Darpadalanam¹) ("Dünkelsprengung").

Von

#### Richard Schmidt.

#### I. Der Familiendünkel.

1. Die die Hindernisse ohne Rest behebt, da die Dünkel-Schlange entweicht<sup>2</sup>); die ein Schatzhaus des Wahrheits-Nektars<sup>3</sup>) ist und in ihrer Entfaltung von selbst erstrahlt;

2. die dem Geburtenkreislauf widerstreitet, dem Herzen die 5 Überhebung nimmt und den Nektar der Seelenruhe träufeln läßt:

- der Einsicht Verehrung, Verehrung!

3. Ksemendra bemüht sich, als Arzt für die Erkrankungen durch den Dünkel, aus Liebe zu seinen Freunden um ihre Wiederherstellung mit süßen Spruch-Arzneien.

4. Abstammung, Reichtum, Gelehrsamkeit, Schönheit, Heldenmut, Freigebigkeit und Askese, diese sieben sind hauptsächlich die

Gründe zum Stolze bei den Menschen.

- 5. Zum Heile der vom Selbstbewußtsein überwältigten Menschen, gleichsam zur Behebung des Blendwerks von Dämonen 4), wird das 15 Darpadalanam verfaßt.
- 6. Was für ein Dämon mit beharrlich steif getragenem Halse wir kennen ihn nicht! hängt sich an die ohne Grund Dünkelhaften, die in ihrer Verblendung ihren Adel für Adel halten?
- 7. Wenn man die Wurzel einer Familie untersucht, dann zeigt 20 es sich sicherlich, daß sie mit dem Ende in einer Sünde steckt, gerade so wie die des Lotus, deren Ende in Schlamm wurzelt.

2) Einer Schlange zu begegnen gilt für ein böses Omen.

3) Hirszbant liest anders und trennt die beiden Strophen, die er als an Siva gerichtet ansieht. Sie sind aber wohl mit den indischen Herausgebern zu einem "yugma" zusammenzufassen und beide auf viveka "Einsicht" zu beziehen.

4) H. wohl nicht recht passend "Zum Heile der von Egoismus überwältigten Menschen, die gleichsam Dämonen sind!" Da fehlt das tertium comparationis!

<sup>1)</sup> Zu diesem Texte gibt es bereits eine Arbeit von B. A. Hirszbant, Über Kshemendra's Darpadalana, St. Petersburg 1892. Sie enthält eine genaue Analyse des Textes mit zahlreichen Proben im Original und deutscher Übersetzung, den VI. Abschnitt sogar vollständig, und in der Einleitung eine Würdigung des Verfassers. Hirszbant's Text weicht von dem von mir benutzten der Kävyamälä, Part VI, p. 66 in den Lesarten vielfach ab.

8. Wie der Mist 1) eines edlen Pferdes nicht edel genannt wird, so auch nicht eines Vorzügereichen vorzügeloser Sohn, der auf dessen Vorzüge stolz ist 2).

9. Wenn in der Familie der eine Ahne ein Opferer und hoch-5 gelehrter Mann war, der andere aber ein Sünder und Dummkopf,

wessen Geschlecht soll man dann nachgehen?

10. Auf Erden besteht die Familie als solche nur so lange, als die Verbindung mit den Ahnen dauert; ist die Kraft der Vorzüge abgeschnitten, dann ist es mit der ganzen Familie zu Ende.

11. Was soll der Familienstolz der an tiefster Stätte Ge-

- 11. Was soll der Familienstolz der an tiefster Stätte Geborenen, deren Mütter, niedrig wandelnde Frauen<sup>3</sup>), die Familien niederreißen wie Flüsse die Ufer?
- 12. Was nützt die Abstammung einem Adligen, der sich aus Scham über seine eben erfolgte Verarmung auf dem Boden wälzt<sup>4</sup>) 15 und vor einem gemeinen Manne kläglich jammernd bettelt?
  - 13. Wer ehrt einen Tugendlosen, mag er auch aus einer tugendreichen Familie stammen? Wem nützt die unfruchtbare Kuh, die (gleichwohl) aus dem Geschlechte der Milchkühe entsproßt ist?
- 14. Darum prüfe man selber und lasse den auf die Familie 20 gegründeten Stolz fahren; wenn man weiß, daß Adel von Vorzügen

abhängt, so richte man seinen Sinn auf Vorzüge.

- 15. Da die Familie immerfort als verdächtig erscheint, sobald man der Wurzel nachgeht, so gibt es gar keine solche bei den Menschen, indem nur die Reihe der Frauen den Faden der Genea25 logie weiterspinnt: wer kennt in Wahrheit ihren aus angeborener Liebeslust erwachsenden geheimen Wandel, indem sie ins Gesicht verschämt tun, dabei aber eine Menge Verstellungskünste zeigen?
- 16. Wenn die Mutter oder Großmutter oder Urgroßmutter eines Mannes, der sich mit Familienstolz schmückt, nach Frauenart so schlecht gewesen ist, so trifft diese Schuld die Familie an der Wurzel.
  - 17. Im Sonnengeschlechte wurde der Fürst Triśańku zum Caṇḍāla<sup>5</sup>); aus seinem Geschlechte stammen die Erdhüter Dilīpa, Raghu, Rāma usw.
- 18. Budha, der Ahnherr der aus dem Mondgeschlechte stammen-35 den Erdherrscher, ist bekannt dafür auf Erden, daß er als Sohn des Mondes im Ehebette des Lehrers 6) gezeugt wurde.

4) Ein nicht wiederzugebendes Wortspiel zwischen  $kul\bar{\imath}na$  "adlig" und  $ku-l\bar{\imath}na$  "am Boden liegend".

<sup>1)</sup> So nach H.'s vorzüglicher Lesart na śakrj jātyam ucyate. K hat na śakyaj jātyam ucyate mit Fragezeichen.

<sup>2)</sup> Nach H.'s Text tadgunoddhatah statt des tautologischen tatkulodbhavah der K., die die Variante tadgunodbhutah verzeichnet; wohl verlesen!

<sup>3)</sup> Gemeint sind solche Frauen, die sich mit einem Manne aus niedrigster Kaste einlassen und damit ausgestoßen sind.

<sup>5)</sup> Durch die Verfluchung seitens der hundert Söhne des Vasistha, die er beschimpst hatte, weil sie sich weigerten, bei einem unsinnigen Opfer mitzuwirken.

<sup>6)</sup> Candra, der Mondgott, entführte die Gattin des Brhaspati, Tara mit

19. Karna war ein Jungfernsohn, die Söhne des Pāṇḍu waren Bastarde 1): was braucht man sich da noch weiter um gewöhnliche Familien zu kümmern?

# Geschichte von dem stolzen Brahmanensohne und der Eselin.

- 20. In Mathurā lebte einst ein Brahmane namens Śrutanidhi, der Beste unter den Angesehenen, ein Opferer, berühmt, von bekannter Gelehrsamkeit.
- 21. Dessen Gattin namens Muktālatā stammte aus hervorragendem Geschlechte, sie war ihm lieb, und ihre Gestalt war 10 reizend in ihrer Anmut.
- 22. Von ihr hatte er einen Sohn namens Tejonidhi, der war lieblich, von gutem Wandel, der Vordermann der Tugendhaften, ein fleckenloser Spiegel des Wissens.
- 23. Dieser kluge Vedakenner, ein Disputant, Dichter und Hort 15 aller Kunstfertigkeiten machte in den Hallen 2) das Haupt der Gelehrten vor Beschämung sich neigen.
- 24. Wie er vor Dünkelkrankheit fieberte und mit Nackensteifheit versehen war, unternahm es sein Vater unter vier Augen liebevoll, ihm heilsame Arznei zu deren Linderung zu nennen:
- 25. "Sohn, warum bist du infolge grundloser Überhebung so töricht geworden, daß du, auf dem Elefanten Dünkel reitend, dich scheust, Verehrungswürdigen Verehrung zu zollen?
- 26. Das Mittel existiert nicht in der Welt, wodurch die Toren, die in die Grube des Dünkels hinabstürzen, auch nur einen Augen-25 blick einen Halt für die Hand finden könnten.
- 27. O weh, wer hat dir, dem die Erinnerung an die Bescheidenheit entflohen ist, den bei trefflichen Menschen unerwünschten Dünkel beigebracht, der sich auf Abkunft, Wissen und Reichtum gründet?
- 28. Unsicher ist der Zusammenhang des Geschlechtes, Wissen ist stets streitsüchtig<sup>3</sup>), der Dünkel führt zu nutzloser Verblendung, das Geld schwindet im Nu.
- 29. Das allein heißt edle Geburt, das allein Tugenderwerb, daß das Haupt Trefflicher sich immer in Bescheidenheit vor Treff-35 lichen neigt.
- 30. Bei den fleckenlos Verständigen gilt Mitleiden allein als Wissen, Wahrheit allein als unvergänglicher Reichtum, Charakter allein als reiner Adel.

Namen, und zeugte mit ihr, Ehebrecher und Schänder des Ehebettes seines Lehrers zugleich, den Stammvater des Mondgeschlechtes, Budha.

<sup>1)</sup> Im Texte steht  $ksetraj\bar{a}h$ ; das ist Kunstausdruck für Söhne, die einer Leviratsehe entsprossen sind. Vgl. Jolly, Recht und Sitte p. 70.

<sup>2)</sup> Die Audienzhallen der Fürsten etc., in denen Dichter und Gelehrte zusammenkamen und ihre Kunst zeigten.

<sup>3)</sup> Ich trenne vidyā vivādinī.

- 31. Bei Hochgemuten ist der Wohlstand schön ohne Ausschweifung, die Abkunft rein ohne Niedrigkeit, das Wissen lauter ohne Dünkel.
- 32. Wem bringt Haß nicht Schaden? Wem bringt Freund-5 lichkeit nicht Wohlfahrt? Wem bringt Dünkel nicht Sturz? Wem bringt Erniedrigung nicht Erhöhung?
  - 33. Was soll ein Freigebiger, der arm ist? Was soll ein Adliger, der sündhaft ist? Was soll ein Zufriedener, der knauserig ist? Was soll ein Weiser, der vor Dünkel blind ist?
- 34. Freundesgefühl wird Feindschaft, Spenden wird Rauben, Wissen wird zu hundertfacher Torheit bei einem Manne, der von dem Gespenste Dünkel überwältigt ist.
- 35. Der Feind der Tugendreichen ist der Mißgünstige, der der Gierigen der allzuviel Erbittende, der der Dünkelhaften jeder15 mann, niemand aber der der freundlich Redenden.
  - 36. Deshalb sollst du, mein Sohn, niemals Selbstbewußtsein hegen; wer den Hals vor Dünkel reckt, wird von dem grausigen Dämon Verblendung besessen gemacht.
- 37. Der große Baum Betörung, der aus Dünkel bestehend aufwächst aus einem nach oben strebenden Stamm¹), aus einer Menge Vorzüge, die im Herzen Erstaunen erregt, aus überaus reizender Schönheit, aus großem Reichtum oder Wandel — dessen fest gewachsene Wurzel zuvörderst zu zerschneiden mußt du dich stets bemühen.
- 38. Zeige keine Mißachtung gegenüber von Vorzügen, mein Sohn, wenn du auch Glück gehabt hast: selbst ein gefüllter Krug fällt vom Brunnen(rande) hinunter, wenn er vom Stricke<sup>2</sup>) getrennt wird.
- 39. Laß fahren den Dünkel wegen der Abstammung, deren 30 Anfang verhüllt ist; laß fahren den Dünkel wegen des Geldes, das, kaum gesehen, verschwunden ist; laß fahren den Stolz auf das Wissen, das einer Ware gleicht; laß fahren den Stolz auf die Schönheit, die die Zeit verschlingt.
- 40. Mein Sohn, du bist ernstlich vermahnt worden: wenn du 35 die Dünkelverblendung nicht aufgibst, dann wird diese deine Überhebung, die scharfe Pein erzeugt, zu einem Stachel werden.
- 41. Der Elefant für den Lotusteich<sup>3</sup>) Reichtum, ein zerschmetternder Donnerkeil für die Achtung seitens guter Menschen, ein Wegweiser für den Sturz, ein aufsteigender Rauch für das 40 Gemälde der guten Taten, ein frisches Fieber bei den besten Anlagen (?)<sup>4</sup>), eine Wolke für die Mondscheibe Tugendwandel: so ist

<sup>1)</sup> Natürlich ist dæs doppelsinnig und geht zugleich auf eine hohe Abstammung.

<sup>2)</sup> Das Wort für "Strick", guna, bedeutet zugleich Tugend, Vorzug.

<sup>3)</sup> Die Art und Weise, wie der Elefant im Lotusteiche haust, wobei er die Wasserrosen plump zertrampelt, ist im Sanskrit sprichwörtlich.

<sup>4)</sup> H. liest statt des parāšaya von K. jadāšaya und übersetzt "wie ein

40

der Dünkel immer für die dünkelhaft Gesinnten die Ursache der Vernichtung der Vorzüge.

- 42. Wenn die Vergänglichkeit hier zur Beständigkeit würde und nicht alles schließlich schal schmeckte, dann würde auch diese deine auf Abstammung, Vermögen, Wissen usw. gegründete Über- 5 hebung nicht tadelnswert sein.
- 43. "Ich bin redegewandt, ich bin für alle Wissenden wegen meiner Vertrautheit mit der Wissenschaft der Lehrer, ich bin stolz, ich bin ein trefflicher Dichter, da der Redestrom sich in gereifter Form ergießt, ich bin der zahme hamsa, der im Herzen¹) der 10 Lotusäugigen wandelt": so macht der Dünkeldämon sich im Innern der Männer breit.
- 44. Reichtum geht im Nu verloren, auch wenn er bewacht wird; der Leib ist nur eine Fülle aufgehäuften Elends, und selbst die Verbindung mit dem Glücke der Genüsse oder der Meditation 15 ist unwahr: das ist die Verwünschung, die dem Treiben grundloser Überhebung auf dem Fuße folgt."
- 45. Also von dem Vater vielfach angeredet ging jener doch wie ein brünstiger Elefant einher, die Augen spielend geschlossen und im Ungestüm des Stachelhakens (der Vorwürfe) nicht achtend. 20
- 46. Mit dem Fuße zeichnen die Dünkelhaften Figuren auf den Erdboden, sie atmen zornheiß, unter seitlichen Schrägblicken machen sie ein grimmiges Gesicht mit Brauenrunzeln, die Stirnhaut schmilzt unter dem Reiben der schwitzenden Fingerfahne; sie zittern wie von Dämonen Besessene zur Zeit, wenn ein guter Spruch getan wird. 25
- 47. Einst nun begab sich jener nach dem Hause eines Freundes auf ein Fest, und zwar bestieg er in eiliger Begierde einen Esel. wiewohl treffliche Pferde vorhanden waren.
- 48. Von ihm mit spitzem Stachel immer wieder angetrieben ward der Esel von heftigen Schmerzen gepeinigt und von dem 30 strömenden Blute besudelt.
- 49. Unter Tränenströmen erzählte er einer ihm begegnenden Eselin, seiner Mutter, in der seiner Stimme angemessenen Weise seine Mühsal und sprach:
- 50. "Mutter, siehe, dieser niedrig gesinnte junge Brahmane geht 35 darauf aus, mich, sein Reittier, zu töten, indem er mich mit dem Stachelstocke zerfleischt.
- 51. Was soll ich tun, der ich von diesem bösartigen Todesgotte gefaßt bin? Soll ich ihn in eine Höhle stürzen oder meinen Leib in ein Loch werfen?"
  - 52. Mit Tränen in den Augen sprach darauf die Eselin zu

neues Fieber bei dummen Leuten", was keinen Sinn gibt, da die höhere oder niedrigere Intelligenz auf die Heftigkeit des Fiebers keinen Einfluß hat. Über das "frische Fieber" (navajvara) vgl. Jolly, Medicin, p. 73.

<sup>1)</sup> Der Dichter spielt hier nach beliebter Sitte mit  $m\bar{a}nasa$  "Herz" und  $M\bar{a}nasa$ , dem Namen eines Sees, an dem sich die hamsa genannten Schwimmvögel besonders gern aufhalten.

ihrem traurig stöhnenden, betrübten Sohne, dessen Leid sie voll Liebe überdachte:

- 53. "Trage den Dünkelhaften da, mein Sohn: ertrage die Qual des Mißgeschicks: in seinem harten Herzen gibt es wahrlich kein 5 Körnchen Erbarmen.
  - 54. Dieser rohe Mensch ist von einem Südra mit einer Brahmanin gezeugt, ermangelt der Brahmanenwürde und benimmt sich wie ein Caṇḍāla, der das grausige Leid anderer nicht kennt.
- 55. Das deutliche Merkmal derer, die aus einer Vermischung 10 der Kasten hervorgegangen sind, ist dies: ein Herz arm an Mitleid und eine Sprache rauh wie eine Säge.

56. Bei denen, die aus ein und demselben Samen erzeugt sind, ist die Rede frischer Butter vergleichbar, der Sinn ist von Er-

barmen weich, und das Haupt (demütig) gebeugt.

57. Der Schurke brüllt im Zorn einen bitteren Wortschwall her, hegt grundlos Feindschaft, zeigt in seiner niedrigen Art kein Mitleid mit dem in Unglück Geratenen; besessen auf vergängliche Kennerschaft verachtet er die Bedienten; Tugendreichen gegenüber speit er Dünkel, der Niedrige mit seinem nicht niedrigen Halse". 1)

58. Als der Zweimalgeborene, der die Sprache aller Lebewesen verstand, dieses unerträgliche Wort der Eselin vernommen hatte,

stürzte er hin, von einer Ohnmacht befallen.

59. Nach gar langer Zeit wieder zum Bewußtsein gekommen, ließ er sogleich, wie vom Gipfel des Meru<sup>2</sup>) gestürzt, seinen Dünkel 25 fahren, da ihm alle Überhebung wegen seiner Abstammung abhanden gekommen war.

60. Wie von Gift betäubt ging er zu seiner Mutter, teilte ihr alles mit, wie er es gehört hatte, und befragte sie danach unter

vier Augen.

- befragt und beschworen, sagte sie zu ihm mit gesenktem Antlitz und mit vor Verlegenheit gestammelten Lauten:
- 62. "Wie soll ich dir jene schlechte Tat erzählen, die (nur) Beschämung verursacht? Das Treiben der Frauen ist wunderbarer 35 und tiefer als selbst die ganze Welt!
  - 63. Der Sinn der Frauen ist noch beweglicher als die Ohrenspitze des Elefanten, als ein Feigenbaumschößling, als das Zucken des Blitzes.
- 64. Frauen, die darauf ausgehen, ihren guten Ruf zu opfern, werden nicht von den Vorzügen des Gatten gehemmt, von Spähern nicht bemerkt, nicht durch Geld abgehalten.
  - 65. Wer kann die niedrig wandelnden Frauen, die aus ihrer Höhe herabstürzen, oder die Flüsse, die von oben herabströmen.

H. liest statt des akharvagalah von K. akharvakalah "dessen Wissenschaft nicht gering ist", was hier gar nicht recht passen will.

<sup>2)</sup> Ein Wunderberg der indischen Mythologie.

15

aufhalten, wenn sie von dem Schmutz des Dünkels verworren sind, der sich auf Geld und Jugendfrische gründet?1)

66. Den Leib geben sie hin und rauben den Männern das Leben; von Natur sind sie furchtsam und springen ins Feuer<sup>2</sup>); sie sind höchst grausam und haben Glieder zart wie junge Schöß- 5 linge; sie sind naiv und täuschen selbst kluge Leute.

67. Einstmals befand ich mich zur Zeit, die mit Blumen gekennzeichnet ist, frisch gebadet<sup>3</sup>), von Jugendkraft trunken, allein

im Blütenhaine.

68. Während der Gatte ganz der Weihe der Buße hingegeben 10 war, überlegte ich lange, gleichsam voll Eifersucht<sup>±</sup>), das Antlitz gesenkt und die Hand auf den hochragenden Busen gelegt:

69. "Die unter Seufzer(winde)n erzitternden, erschlossenen, mit Blütenstaub<sup>5</sup>) bedeckten Lianen da singen gleichsam sehnsuchtsvoll

mit dem Gesumme der Insekten.

70. Mit entfalteter Jugendfrische versehen, bin ich durch die Schuld des Gatten, der den Rest seines Gelübdes zu Ende bringen will, nutzlos geworden, indem ich des Kostens des Geliebten ermangele."

71. In dem Augenblick, da ich solches erwog, kam ein Barbier 20 namens Parihāsa, gleichsam der Feind des guten Rufes, mit fest

auf mich gerichtetem Auge 6) gegangen.

72. Als er mich allein erblickte, die ich über den Verlust der Selbstbeherrschung (?) betrübt war, berührte er die Zitternde, indem er im Scherz meine Fußnägel faßte ?).

- 73. Da wurde ich, als geschehen war, was geschehen mußte, aus Scham über die Vereinigung mit dem Niedrigen ohnmächtig und blickte mit gesenktem Antlitz gleichsam dem entschwundenen guten Rufe nach.
- 74. Diese Eselin aber, die ganz in der Nähe weidete, sah das 30 alles mit an: und diese Tat brachte eine heimliche Frucht und stürzte meine Abkunft.
- 75. Lassen wir das ruhen, mein Sohn: was nützt es, in dieser Weise nach heimlichen Geschichten zu forschen? Verhüllt nur glänzen Leiber und Familien!"
- 76. Als er dies Wort seiner Mutter gehört hatte, wobei er plötzlich blind wurde, ward er gleichsam leblos, da der Dünkel über seine Abstammung davonflog.

2) Anspielung auf die Witwenverbrennung.

5) Doppelsinnig: kann auch "menstruierend" bedeuten.

<sup>1)</sup> Diese Strophe fehlt bei H.

<sup>3)</sup> Sie hat das nach Beendigung der Menstruation vorgeschriebene Reinigungsbad genommen.

<sup>4)</sup> Sie ist auf die Weihe gleichsam eifersüchtig, weil sie darin eine Frau sieht, der ihr Mann gar zu viel Aufmerksamkeit widmet.

<sup>6)</sup> lagnābhimukhadarpaṇah? Im pw. ist darpaṇa "Auge" mit \* bezeichnet.

<sup>7)</sup> Kāmas. p. 217/18.

- 77. Dann ging er nach der Gegend, die vom Kailāsa ausgelassen lacht 1) und vollbrachte sehr lange, ohne zu essen, Bußübungen, indem er seine Hoffnung darauf richtete, dadurch ein Brahmane zu werden.
- 78. (Aber) selbst Śatakratu<sup>2</sup>), der über seine schwere Askese erfreut war, konnte ihm auf seine Bitte doch die Brahmanenwürde nicht geben, die ja auf Erden schwer zu erlangen ist.

79. Nachdem er immer und immer wieder die drei Welten durch seine Askese in Glut versetzt hatte, erlangte er von der 10 Gnade des Tausendäugigen<sup>2</sup>), Gott, aber nicht Brahmane zu sein.

80. So ward er denn auf Erden bekannt unter dem Namen Chandodeva und ist an einem Tage jedes Jahres von den Gazellen-

äugigen zu verehren.

81. Darum soll man nicht Dünkel über die Herkunft aus edlem 15 Geschlechte hegen, der die große Schlange der Hölle Verblendung ist: den Charakter derer, die eine Stätte von Seelenruhe, Geduld, Freigebigkeit und Mitleid sind, nennt man eine große Familie.

82. Wessen Mutter kein Ausbund von Unüberlegtheit, wessen Vater nicht ein Ozean der Wiedergeburten und wessen anhängliche 20 Geliebte nicht die Gier ist, der allein ist hinieden ein glücklicher

Mann aus edlem Geschlechte.

#### II. Der Gelddünkel.

- Was soll dieser Dünkel der Menschen über das Geld, das beweglich ist wie der flüchtige Seitenblick der Glücksgöttin? Selbst am Halse festgebunden geht es keinen Schritt weit hinter dem Verstorbenen drein.
- 2. (Selbst) wohlbehütet geht er ohne Veranlassung verloren 3); unbehütet bleibt er, wenn das Schicksal es will, doch erhalten; bleibt er, so ist er doch unbenutzbar für den Geizhals: der Reichso tum gleicht dem Tanze eines Verrückten.
  - 3. Wenn die Menschen in der Ausführung der scherzhaften Befehle des Karman jeden Morgen laufen und immer nur nach Geld jammern, so gilt das als ihr Tod.
- 4. Welcher Unterschied im Elendmakel besteht bei Geizigen 35 und Armen, die bleich sind, nichts ausgeben und mühselige. elende Weiber haben?
  - 5. Die darauf aus sind, Geld anzunehmen, und das Ende durch den Tod nicht bedenken, deren Geld genießen schließlich andere, die deren Gier tadeln.
- 6. Das Geld der Reichen wird zur Lockspeise für den Fremden, wenn davon gesprochen wird; wird nicht davon gesprochen, so wird es unsichtbar, und beim Tode wird es zum Stachel im Herzen.

3) K. liest fälschlich tisthati; H. richtig nasyati.

Der Schnee auf dem Berge Kailäsa wird mit einem Lachen verglichen,
 da dessen Farbe bei den Indern weiß ist.
 Ein Name des Gottes Indra.

- 7. Mit dem Gelde, gleichsam mit dem schon in der Kehle sitzenden Leben, blickt der Kranke den Verwandten ins Gesicht, ohne daß es ihm selbst in der Todesstunde Erleuchtung brächte.
- 8. Das Geld, das unter Mühsalen erworben ist, was erworben und nicht genossen und schließlich von Anderen geteilt wird, das 5 möge niemandem zuteil werden.
- 9. Bei denen Wissen zu Streiterei führt, Geld zum Dünkel, Verstandesübermaß zum Betrügen des Nächsten, überaus hohe Stellung zur Demütigung der Leute, denen wird ja das Licht zur Finsternis.
- 10. Nicht gestillt wird die innere Gier durch Geld, so wenig 10 wie der Durst durch Salzwasser; der Körper verliert sein frisches Aussehen durch den langen Genuß von unschmackhaften, unverdaulichen Speisen; Schlaflosigkeit und langsames (Verdauungs-) Feuer treten ein aus Furcht vor dem König, dem Wasser, Dieben und Feuer: das Leid der Geizigen ist ersichtlich noch größer als 15 das Leid der Besitzlosen.

### Geschichte vom Geizhals Nanda, der als Caṇḍāla wiedergeboren wurde.

- 11. In Śrāvastī lebte ein Kaufherr namens Nanda, gleichsam ein zweiter Gott des Reichtums, ohne Freude zu haben an der Lob- 20 preisung seitens der Bedürftigen.
- 12. Dieser Geizhals war wie eine schwarze Schlange, indem er unerträglich wie diese allen Menschen Unruhe bereitete und zu Häupten der Schätze ruhte.
- 13. Wenn er den ganzen Tag die Zählung der Spartöpfe 25 vorgenommen hatte, in denen er seine Gelder untergebracht hatte, aß er nachts in der Vorstellung, es sei Fleisch, Reiswasser, das ihm im Leibe Kolik verursachte (?) 1).
- 14. Da er Ausgaben vermied, sah sein Haus kein Gewürz, kein Salz, es war herabgekommen, nichts Leckeres wurde zubereitet, das 30 Elend war eingezogen, man sah kein Lachen, und es war kummervoll und stumm.
- 15. Das Haus dieses Geizhalses, ach, war eine Hölle: ohne Farbe, ohne Glück und Wonne, ohne Leuchte, des Wassers ermangelnd.
- 16. Bei einer Fülle von Speisen war er beständig ohne Speise; infolge fortwährender Krankheiten war er farblos, wiewohl reich an Schönfarbigem<sup>2</sup>); wiewohl voll, war er vor Sorge dürr.
- 17. Infolge einer Laune des Schicksals hatte er eine (sonst nur) durch verdienstliche Werke erreichbare, schöne Gattin namens 40 Mati, gleichsam eine Mehrerin des Reichtums, für die er gar nicht paßte.
  - 18. Immer bewirtete sie hinter dem Rücken des Gatten die

<sup>1)</sup> sa lājapeyāpalamānasīlam asnāti rātrāv udaram sasūlam.

<sup>2)</sup> Gemeint ist Gold, suvarna; Wortspiel mit vivarna.

Besucher und wurde dafür von ihm bei den Zänkereien wegen der Ausgaben vom Feuer des Streites verdorrt gemacht.

- 19. Von ihr hatte jener einen tugendhaften Sohn, Candana mit Namen, den der Vater mit seiner Gier, gerade so wie die Finstersnis den Lotus, zu etwas anderem machte<sup>1</sup>).
  - 20. Einst, als Nanda an der Tür seines Hauses einen Bettler sah, der zu essen bekommen hatte, fing er mit seiner Gattin einen Streit an, bei dem das Blut floß.
- 21. Die Lippe im Zorne beißend sprach er seufzend zu seiner 10 Frau, die das Antlitz gesenkt hatte und die Sünde der Berührung ihrer Brüste durch ihn gleichsam mit ihren Tränen abwischte:
  - 22. "Wer wird mir ein Almosen geben, wenn du mein Vermögen mit deiner Hand vergeudet hast, in dessen Hause du Unselige als Erzeugerin der Armut weilst?
- 15 23. Ein Haus, in welchem die Frauen verwegen sind, indem sie ihr Treiben vor dem Gatten verheimlichen, das wird sicherlich die Stätte schlimmsten Mißgeschickes.
- 24. Der Hausherr hat nur ein Haus, der Bettler hat hundert Häuser: verloren ist die Wohlfahrt des Hausherrn, dessen Reichtum 20 von der Gattin vergeudet wird.
  - 25. Wer das Geld nicht bewahrt<sup>2</sup>), das Leben des Lebens, welches schon beim Anblick dem Menschen Erquickung bringt, der verzehrt seinen eigenen Leib.
- 26. Ein Mann ohne Habe ist ohne Betätigung, auch wenn er 25 lebt; ein Leichnam ist durch den Reichtum gleichwohl reich an Betätigung<sup>3</sup>); Armut ist Tod hienieden, das Geld ist die Lebenskraft für die Geschöpfe.
- 27. Daran erkennt man gerade ersichtlich die Macht des Reichtums, daß ein Leichnam von den Lebenden an einem Schulterbande 30 auf dem Leichenwagen fortgefahren wird.
  - 28. Weshalb gibst du den Armen die unter Mühsal zusammengebrachte Speise hin? Warum wird das nicht bewahrt, was hingegeben wird, um es (mit Zinsen wieder) zu erlangen, wenn man es einmal erlangt hat?
  - 29. Die Vereinigung mit Söhnen, Frauen usw. gründet sich für die Menschen auf das Geld; von einem Ruinierten fliehen die Söhne, und die Frauen gehen anderswohin.
  - 30. Gelehrte, Dichter, Helden, Künstler und Asketen blicken auf das Antlitz des Reichen, wie Kranke auf das des Arztes."

<sup>1)</sup> Gerade so wie bei Eintritt der Nacht die Lotusblüte (im Texte padma, die am Abend sich schließende Blüte von Nelumbium speciosum) anders wird, d. h. durch das Schließen ihre Pracht einbüßt, so auch der ursprünglich gut beanlagte Sohn, der durch das Beispiel seines Vaters verdorben wird. Oder ist etwa statt anyatām die in K. verzeichnete Lesart andhatām (er wurde blind) vorzuziehen? Es ist in Indien eine beliebte Wendung, daß die Finsternis blind macht!

<sup>2)</sup> Natürlich ye na statt yena zu lesen.

<sup>3)</sup> Wortspiel mit kriyā "Betätigung" und "(Toten-)Zeremonie".

- 31. Als sie dies Wort des Geizhalses gehört hatte, welches erbarmungslos infolge seines Reichtums war, antwortete sie ihm, ihrem Wesen und ihrer Familie entsprechend:
- 32. "Die Trefflichen betreiben um der Tugend willen eifrig den Erwerb des Geldes; für diejenigen, welche des Tugendwandels 5 ermangeln, ist Geld nur eine Anhäufung von Schmutz.
- 33. Das Geld der Geizigen, das Ünbehagen, Mühsal, Durst, Verblendung und Schlaflosigkeit verursacht, ist kein Geld, sondern nur eine Krankheit des Herzens.
- 34. Die Geldkrankheit, welche immer wächst und die Genüsse 10 des Wohlbehagens vereiteln hilft, wird schnell gründlich geheilt durch die Arznei der Könige-Ärzte 1).
- 35. In wessen Hause es aus Habgier niemals irgend ein Fest gegeben hat, bei dessen Tode tanzen die Erben unter Trommelschall.
- 36. Sorgfältig hebst du die Stückchen, das Reiswasser, die 15 Spelzen und Kohlen auf und siehst nicht, daß im Schatzhause die Ratten den Juwelenhaufen wegtragen.
- 37. Was soll denn der Stolz auf Reichtum, der im Nu entschwindet: durch Aufwand, wenn er genossen, durch Unglücksfalle, wenn er behütet wird? 2)
- 38. Unter keinerlei Bedingung kann die Gier nach Geld gepriesen werden, da es für die Menschen wegen seiner Abhängigkeit vom Schicksal seinem Wesen nach bedenklich erscheint.
- 39. Was soll der Reichtum, wenn das Kali-Zeitalter<sup>3</sup>) herrscht, der Freund ein Schurke ist, der Sohn voller schlechter Passionen 25 steckt, die Diebe wachsen und der König habgierig ist?
- 40. Was soll der Reichtum bei einem, der unter beständigen Streitigkeiten mit den Schuldnern ohne Unterlaß ans Rechnen geht, das Spenden haßt, keine Kinder besitzt und langsames Feuer hat?
- 41. Was soll der Reichtum bei einem, der plötzlich zu Gelde 30 gekommen ist, aber aus Furcht vor Feindseligkeiten seitens des Königs und anderen Gefahren nichts ausgeben mag? Er ist gleichsam (nur) ein Stachel!
- 42. Was soll der Reichtum bei einem, der seine Verteilung nicht kennt, für Schelme paßt und dessen hehre Tugendkraft von 35 der Fülle grausiger (?) Geschenke verschlungen wird?
- 43. Was soll der Reichtum bei einem, der vom Nachtdienst ermüdet ist, eine Zielscheibe für Kälte, Wind und Hitze abgibt, sich über einen Blick des Herrn freut und nur Mühsal wert ist?
- 44. Was soll der Reichtum bei einem, der aus Gier nach 40 einem großen Gewinn sein ganzes Geld anlegt und entschwundenen

Der König nimmt dem Reichen das Geld ab, wie der Arzt dem Kranken seine Krankheit.

<sup>2)</sup> Ich ziehe die Lesart von H. vor, die in K. als Variante gegeben wird.

<sup>3)</sup> Unter Kali ist natürlich nicht das moderne Düngesalz zu verstehen, sondern der Name für die gegenwärtige sündhafte Weltperiode.

Verstandes sich über das freut, was er auf dem Schuldscheine geschrieben sieht?

- 45. Was soll bei einem Kaufmann von schmutziger Gesinnung der Reichtum, gleichsam der Reifegeruch von unsauberem Lauch, 5 vor dem man aus Ekel ausspeit?
  - 46. Was soll der Reichtum, den man in der genußfähigen Jugendfrische zwar ersehnt, aber nicht erlangt, und der gleichsam eine Last ist, wenn der Körper erst vom Alter gebrechlich geworden ist?
- 47. Was soll der Reichtum bei einem, der aus Verehrung für die Hoheit des Jina 1) sein Haus im Hinausgehen in die Heimatlosigkeit verläßt und ein Vermögen in Geld zusammengebracht hat? Er ist gleichsam eine Fessel!
- 48. Was soll der Reichtum bei einem der Leitung ermangeln-15 den Bürschehen, das von Lebemännern auf Abwege gebracht worden ist? Er ist gleichsam ein Traum, dessen Genuß im Nu vergeht.
  - 49. Was soll bei einem Beamten im Dorfe der nur zu Sünden führende Reichtum, den die ausschweifend lebende Gattin gründlich genießt?
- 50. Was soll der aufgehäufte Reichtum eines durch Heuchelei erfolgreichen Lehrers, dessen ganzer Besitz an Genußmitteln, Kleidern usw. durch seine Schüler aufgebracht wird?
- 51. Was soll der Reichtum bei einem im Schatzhause des Königs angestellten Beamten, der sich durch Aufwand verdächtig macht? Er ist bloß als gestohlen gekennzeichnet und ist gleichsam Mord.
  - 52. Was soll der Reichtum bei einem Astrologen, der durch die Schuld unbekannter, künftiger Diebe usw. beständig verloren geht und bei den Leuten nur zum Gelächter dient?
- 53. Was soll der Reichtum bei einem Bauer, der vom Fürsten wie ein gefüllter Korb ausgepreßt wird und sich von unreifem Gemüse nährt?
- 54. Was soll der Reichtum bei einem Schreiber, der alles an seinem Schreibrohre hängen hat, von Tinte geschwärzt ist und das 35 Leben genießt, aber schließlich in Fesseln gelegt wird?
  - 55. Was soll der Reichtum bei einem von Zorn, Fasten und Seufzern erhitzten Mann, der immer wieder schrecklich unter dem Hader mit seiner Frau zu leiden hat ...?<sup>2</sup>)
- 56. Was soll der Reichtum bei einem Geizhalse, der schmutzig 40 ist, schlechte Kleider trägt, immer nur ganz wenig essen mag und weit elender ist als ein Armer?
  - 57. Was soll der Reichtum, da der Aufgang von Glück und

<sup>1)</sup> Das jana von K. ist wohl nur Druckfehler. Jino = Buddha. (Vgl. Anm. zu 97.)

<sup>2)</sup> Im Texte folgt noch, von den Herausgebern mit Fragezeichen versehen, tima upekṣayā, mit dem ich nichts anzufangen weiß.

Unglück beim Menschen vom Schicksal abhängt? Arme sieht man glücklich leben, Reiche überaus unglücklich.

- 58. Was soll der Reichtum bei einem, der nach dem Dahinscheiden der Angehörigen der Familie interesselos gegenübersteht und sich von der schalen, wertlosen Welt abgewandt hat?
- 59. Was soll der Reichtum bei einem Verständigen, der dem Gelde gegenüber gleichgiltig ist, da es wie gewonnen, so zerronnen ist; der mit ganz wenigem sich begnügt und (innerlich) zufrieden ist?
- 60. Der Knabe, der auf Gras und Gold mit demselben Blicke 10 schaut, Erwünschtes nicht kennt, der Sinnenwelt gegenüber die gleichen Gedanken begt und in diesem Alter der Kritik ermangelt, sage an: was macht der mit dem Reichtum, der nur geeignet ist, die Schatzkammer zu füllen?
- 61. Sage an, was macht der ohnmächtige Mensch dann selbst 15 mit Bergen von Juwelen, wenn er kummervoll trauert bei der plötzlichen Trennung von einem Freunde, der ihm teurer ist als das Leben, oder von der Schar der jungen Frauen, oder von dem Sohne, der ein Tugendhort ist?
- 62. Sage an, was macht der Greis dann mit den Genüssen 20 und dem Gelde, wenn er infolge von Lähmung kein Wort mehr hört, nicht mehr sicher auftreten kann, nichts mehr zu fühlen vermag, nichts mehr schmeckt und riecht und zum Idioten wird?
- 63. Sage an, was macht der von Krankheit gequälte Mensch dann mit Getreidevorräten und Geld, wenn er die Speisen nicht 25 einmal mit einem Blicke berührt, in heftigen Schmerzen nach dem Tode verlangt und jammert, da alle Arzneien nutzlos sind?
- 64. Was macht am Ende des Lebens der Mann mit dem Gelde, das einem Stachel gleicht, wenn er die Verwandtenschar durch die Störung ihres Schlafes quält, der aufgeregte Arzt ihn aufgibt, Un- 30 gemach bei der Verdauung ihn peinigt, die Diener aus Furcht vor Erschlaffung ihn in Bewegung setzen, der Wunsch nach Genesung gebrochen ist und seine beiden Füße von der Geliebtesten gestützt werden?
- 65. Geschmückt mit kostbarsten Juwelen im Werte von 35 Millionen Goldstücken, mit Elefanten, Rossen und Wagen, erlangt er (doch) das Leben auch nur einen Augenblick nicht wieder, wenn er zu seiner Zeit vom Tode am Schopfe gepackt wird.
- 66. Ohne Besinnung, der Körper einem Stück Holz gleich, im Nu von Söhnen, Frauen und Freunden verlassen und die 40 früheren guten und schlechten Taten genießend sage an: was macht er da mit seinen mühsam erworbenen Juwelen?
- 67. Darum sei nicht dünkelhaft in dem Irrtume, der aus großem Reichtum entspringt, gleichsam von einem Dämon überwältigt: diese Glücksgüter da, bekannt als Blitzranken in der 45 dichten Finsternis heftiger Habsucht, gehen plötzlich dahin.
  - 68. Man hört, daß in alten Zeiten Nala, Rāma und die Pāṇḍu-

Söhne elendiglich in den Wald 1) gingen, nachdem der Genuß der Herrscherwürde, der (selbst) den Reichtum des Herrn des Geldes beschämte, zu Ende war; Sakra begab sich in der Trennung von Śrī aus Scham in das Innere des Stengels eines Lotus: wer will 5 noch Vertrauen zum Gelde haben, welches trotz mannigfacher Aufmerksamkeit doch keine Beharrlichkeit besitzt?"

- 69. Wiewohl von der Gattin also vielfach angeredet, schwankte er doch in seiner Gier nicht. Wer hält die allen Wesen angeborene Natur auf?
- o 70. Als dann seine Zeit gekommen war, starb er in seinem Schatzhause, den Rücken an die Geldtöpfe gelehnt, aus Habsucht des Arztes und der Arzneien ermangelnd.
- 71. Die Geizhälse müssen ihr lange behütetes Geld, was sie weder gespendet noch genossen haben, aufgeben und gehen in die 15 Vernichtung ein, gleichsam wie Ratten beim Schwinden des Besitzes.
  - 72. Als er in den Tod gegangen war, nahm der Herrscher sein Geld weg: die Vermögensfülle der Habsüchtigen fällt schließlich dem König anheim.
- 73. Sein Sohn Candana nun feierte mit dem immer noch an-20 sehnlichen übrigen Gelde ein großes Fest unter bedeutenden Zurüstungen, Genüssen und Ausgaben.
  - 74. Da sagten dort am anderen Morgen die Leute, aus Furcht, diese Genüsse könnten aufhören: "Daß nur ja niemand dem verdauungsschwachen Nanda etwas sagt!
  - 75. Pfui, pfui über das Geld des Nanda, das einen schlimmen Tod, gleichsam einen Selbstmord zur Folge hatte. Alles werde gespendet oder genossen!" So sprachen die Bürger.
- 76. Im Laufe der Zeit gebar nun eine alte, blinde Caṇḍāla-Frau mit Namen Khaṇḍikā, die am Tore der äußeren Ringmauer 30 wohnte, einen Sohn.
  - 77. Dieser ihr Sohn war blind, bucklig, mager, lahm, aussätzig, mit einem dickgeschwollenen Halse behaftet, gleichsam eine Menge von Leiden.
- 78. Da der Mutter infolge ihres Mangels an verdienstlichen 35 Werken die Milch versiegte, wurde der Säugling 2) aus Mitleid von den Frauen aus der Verwandtschaft mit Hündinnenmilch großgezogen.
  - 79. Das ist eben das Wunderbare an den widerspruchsvollen früheren Handlungen, daß die im Elend versunken Gewesenen (nun) leben, die (einst) Herren (waren), aber (nun) ins Unglück geraten 3).
  - 80. Mit Schwären bedeckt, an denen Scharen von Maden in dem Eiterchaos müde wurden, lag jener, einem Aase ähnlich, in seiner elenden Hütte auf einem Lager von verfaultem Gas.

<sup>1)</sup> So viel wie Verbannung.

<sup>2)</sup> Der Text hat niścala "unbeweglich".

<sup>3)</sup> Eine Andeutung, daß der elende Krüppel niemand anders ist als Nanda, der zum Lohne für seinen Geiz in so scheußlicher Gestalt wiedergeboren worden ist. Vgl. 108!

- 81. Trotzdem behandelte ihn seine Mutter in übergroßer Zärtlichkeit durchaus so, wie es einem Sohne zukommt. Der Verblendung der Liebe, die auf der Vorstellung beruht, kann man ja nur schwer widerstehen.
- 82. Indem er nun, schwarz wie Kohlen von einem Leichen- 5 acker, langsam heranwuchs, flößte er selbst den schrecklichen Dämonen des Caṇḍāla-Dorfes Entsetzen ein.
- 83. Beim Gehen auf einen Stock gestützt, widerlich von dem Aussatzfluß, ging er Wege, die sonst kein anderer Mensch betrat.
- 84. Einstmals nun gab es an dem Tage des Totenopfers für 10 den Vater des Candana, an dem einer Menge von Bettlern Speisen gereicht wurden, Lärm und Getöse.
- 85. Da kam der junge Caṇḍāla mit einer Almosenschale langsam, um Reisschaum zu erbetteln, mit Mühe und Not vorn an die Tür.
- 86. Als Candana ihn vom Söller aus erblickte, wie er die Brahmanenstraße schändete, rief er im Zorn: "Bringt schnell den Ankömmling weg!"
- 87. Aus Furcht vor dem Brauenrunzeln seines Herrn schlug ihn da der Türhüter dermaßen mit einem Knüppel, daß er sich 20 wie eine Taube im Kreise drehte.
- 88. Besudelt mit dem Blute, welches aus den zerschlagenen Stirnknochen rieselte, ward er einen Augenblick ohnmächtig und fand dann das Bewußtsein wieder, um sein Elend (erst recht) zu genießen.
- 89. Die nicht weit davon stehende Caṇḍāla-Frau, die sein Jammergeschrei hörte, lief herzu und klagte voll Kummer, indem sie sein Blut befühlte:
- 90. "Ach, welcher Erbarmungslose hat die Roheit begangen, daß er bei diesem Elenden mit seinem fauligen Körper zum Helden 30 geworden ist?
- 91. Wer seine unerträgliche, jämmerliche Verfassung gesehen hat, die im Verfall<sup>1</sup>) des Körpers besteht, wie kann der eine solche Grausamkeit begehen, wo Leidenschaftslosigkeit am Platze gewesen wäre?
- 92. Wer möchte eine Sünde begehen, Sünde ist ja die Stätte des Unglücks! wenn er diese seine Krankheit sieht, die ins Herz schneidet?
- 93. Er müßte denn eine schwere Sünde in einem früheren Dasein begangen haben! So sagt an: bei wem hat man einen 40 solchen Zustand gesehen, bei dem das Elend so deutlich ist?
- 94. Bei denen man die schrecklichen Leiden in Gestalt ganz besonderer Unglücksqualen sieht, die gerade sind die Lehrer der Menschen bei der Vornahme der Sündenaussaat<sup>2</sup>).

1) Natürlich  $k\bar{a}y\bar{a}p\bar{a}ya$  statt des  $k\bar{u}y\bar{a}p\bar{a}pa$  der Ausgabe zu lesen.

<sup>2)</sup> Der Anblick Unglücklicher soll vor der Begehung von Sünden warnen und somit der Lehrer in der Tugend sein.

95. Wer nimmt eine Zählung der Sünden der Gewalttätigen gegenüber solchen, die Mitleid verdienten, der Feindseligen gegenüber den Hilfsbereiten, der Betrüger gegenüber den Unschuldigen vor?

96. Warum weinst du laut, mein Sohn? Ertrage die Qual 5 der Schläge: die Ausführung heilloser Taten schneidet den Menschen

(ja) ins eigene Fleisch!"

- 97. Indem sie so jammerte, kam Jina 1), der Freund der Schutzlosen, der Strom des Mitleidens, des Weges gegangen, während die Leute zuschauten:
- 98. den Himmel gleichsam bestreichend mit dem Sandel seines Glanzes, durch das nektargleiche Trösten derjenigen, deren Bemühungen an dem Strudel des Daseins haften und die von den Leidenschaften und anderen Mängeln gepeinigt werden.
- 99. Als der erhabenene Jinendra jenen ins Unglück geratenen, 15 von schrecklicher Krankheit gebrochenen, in Elend versunkenen, erschrockenen (Candāla) sah, verweilte er, voll mitleidiger Stimmung, um seine Qual zu beheben.
- 100. Durch sein nur einen Augenblick dauerndes Verweilen ward jener von seinem Leiden frei und erlangte gleichsam<sup>2</sup>) seine 20 Gesundheit wieder: der Anblick solcher, deren Herz den Wesen wohlgesinnt ist, vernichtet die Sünde und erzeugt Wohlbefinden.
  - 101. Als nun Candana bemerkte, daß der erhabene Tathägata gekommen sei, nahm er eine mit aufgeblühten Blumen lächelnde 3) Ehrengabe und ging hinaus.
  - 102. Der Erhabene setzte sich anmutig mit untergeschlagenen Beinen auf einen goldenen Lotus, der kraft seiner Wundermacht aus der Erde hervorwuchs, und verweilte so.
- 103. Freundlich sprach der Erhabene inmitten der Bettelmönche zu Candana, der sich vor ihm verneigte, zu seinen Füßen 30 lag und die Hand mit der Ehrengabe ausstreckte:
  - 104. "Warum ist dieser Elende, der doch nur bettelte, im Zorn geschlagen worden? Weshalb hast du den Sinn sich nicht von Mitleid gegen diesen Armen erweichen lassen?
- 105. Die reinen Herzens sind, sind voll Erbarmens gegen alle 35 Wesen; ein schmutziger Sinn ist die Ursache derartiger Mißgeschicke.
  - 106. Treffliche sind nicht hart gegen solche, die von der Hitze der Qualen ausgedörrt sind, selbst wenn sie grauses Leid zufügen und im Hasse roh sind.
- 107. Ach, dieser Elende, der in einer früheren Existenz von 40 Habsucht gequält war, wird jetzt von körperlichem Leiden gepeinigt, das daher gekommen ist, daß er (damals) nicht gespendet hat.
  - 108. Dieser da ist dein Vater Nanda, der, infolge der Auf-

<sup>1)</sup> Hier ist wieder Buddha gemeint; vgl. Strophe 47.

<sup>2)</sup> Er hatte ja bisher noch keine besessen!

<sup>3)</sup> Die Blumen sind also weiß.

häufung des Schmutzes eines reichen Vermögens mit der Sündenkrankheit bedeckt, als Candāla wiedergeboren worden ist.

109. In einer noch früheren Existenz als dieser hat er, als er infolge des Eintritts einer Krankheit im Sterben lag, Gold gespendet und ist deshalb als reicher (Geizhals wieder)geboren worden. 5

110. Was (ein Mensch) auf dem Sterbebett im Zustande der letzten Pein hingibt, das wird für ihn in den weiteren Existenzen

infolge seiner Habgier ungenießbar (?).

111. Wer nicht aus Mitleiden sein Vermögen spendet, wer sein Herz auf Habgier sich richten läßt und wer im Gefühle der Lust 10 an aufgehäuften Schätzen umhertanzt, der hat seinen Wandel zu beklagen, der ihn zu Falle bringt".

112. Als der Erhabene so gesprochen hatte, gab er eine heilige Unterweisung in der Lehre, wodurch Candana zur Arhat-Würde

gelangte, die geeignet ist, die Mühsal zu beheben.

113. Darum soll der Mensch nicht stolz sein auf die wachsende Fülle von Reichtum; denn das Geld, das nicht durch Spenden und Genuß verbraucht wird, ist hier wie dort unheilvoll für die Menschen.

#### III. Der Wissensdünkel.

20

- 1. Wenn das Wissen, die einzige Ursache für die Vernichtung der Fehler des Geburtenkreislaufs, Dünkelverblendung hervorbringt, dann wird sicherlich der Strahlenkranz der Sonne am wolkenbedeckten Himmel zur Finsternis.
- 2. Durch fleißigen Unterricht lernen auch Vögel ganz deutlich 25 sprechen: aber was soll der Dünkel über ein Wissen, wenn nur ein Teil davon mühsam erreicht worden ist?
- 3. Das nennt man Wissen, wenn es den Dünkel vernichtet; das Reichtum, wenn er auf Bedürftige herabregnet; das Verstand, wenn er sich nach der Tugend richtet.
- 4. Verneigung dem verkehrt gearteten Gelehrtendummkopf, der, von Wissen schwer, infolge von Charakterlosigkeit leicht wird!
- 5. Wer Wissen erlangt und dabei sein Herz mit Haß besudelt hat, ach, dieser Dummkopf hat gebadet und sich mit Staubwolken bedeckt.
- 6. Wie Reichtum durch Habgier, so wird Wissen durch Haß tadelnswert; es erstrahlt gerade durch Demut, wie eine edle Frau durch Schamhaftigkeit.
- 7. Begehrenswert für die Guten ist das Wissen und gewährt Befriedigung nur so lange, als es nicht auf dem Warenplatze Fürsten- 40 hof ausgestellt wird.
- 8. So lange sind die Tugendhaften rein, solange sie nicht am Hofe des Fürsten von schurkischen Reinigern mit Disputation gewaschen und geprüft werden.
- 9. Das Gold, dessen wahre Vorzüge sogar ein herzloser Stein 45 prüft, bekommt seinen richtigen Glanz, wenn es ins Feuer gelegt wird.

- 10. In Fürstendiensten wird von den Dichtern die durch wundersame Schmuckstücke hinreißende  $V\bar{a}\eta\bar{\imath}^{1}$ ) aus Habsucht anderen dienstbar gemacht wie eine Hetäre.
- 11. Die Disputanten legen die durch die Verbindung von in 5 Streit auslaufenden Argumenten rauhe Rede wie ein Sägeblatt an die Wurzel des Rechtes.
  - 12. Um den Ruhm Trefflicher zu töten, wird von streitsüchtigen, grausamen Dialektikern die Rede geschärft wie von den Schneidern die Schere.
- 13. Was nützt das Wissen jenes nur im nutzlosen Zerschlitzen der Lehrbücher geschickten Toren, der keinen Charakter besitzt, den Sinn nicht auf die fleckenlos rühmliche Tugend richtet, aus Mißgunst gegen Verständige mit seiner Rede den Fehler der Rohheit begeht und mit Sophisterei den Tatbestand des Jenseits<sup>2</sup>) all15 zumal verdächtigt?
- 14. Die Streitsüchtigen, die in den Versammlungen, vom Stachel fremden Ruhmes schmerzgepeinigt, die Vorzüge der Vorzüglichen durch das Anpreisen ihrer eigenen Vorzüge sorgsam in den Schatten stellen, deren Wissen versetzt die Leute wie der leuchtende Juwelenzuch kamm<sup>3</sup>) schwarzer Schlangen in Schrecken, wenn sich ihre Augen im Innern vor Zorn röten und sie das Feuer ihrer Wut ausatmen.
  - 15. Ohne Charakter wird das Wissen beklagenswert, durch Haß unlauter, und vom Fluche des Dünkels getötet schwindet es gleich mit dem Leben.

## 25 Geschichte von Yavakrīta, Arvāvasu und Parāvasu.

- 16. Einst hatten zwei Freunde, Raibhya und Bharadvāja, die trefflichsten unter den Munis, geehrt von den Muni-Weisen, in einem Büßerhaine ihre Wohnung genommen.
- 17. Raibhya hatte zwei Söhne, Arvāvasu<sup>4</sup>) und Parvāvasu, 30 fleckenlose Spiegel des Wissens und erstrebenswert für Tugendkenner.
  - 18. Bharadvāja hatte einen (dummen) Sohn mit Namen Yavakrīta: gewöhnlich besitzen ja die Söhne, die von ihren Vätern liebevoll gehätschelt werden, kein Wissen.
- 19. Als dieser Jüngling sah, wie die beiden Söhne des Raibhya 35 überall wegen ihrer Gelehrsamkeit berühmt waren, war er bei sich unwillig und von Reue erfüllt.

<sup>1)</sup> Die Göttin der Dichtkunst und auch ihre Werke, die sich durch "mannigfache Redefiguren" auszeichnen wie ihre Schirmherrin und die Hetären durch "wundersame Schmuckstücke".

<sup>2)</sup> paralokakarma. Wohl besser: "die Sache des Opponenten"?

<sup>3)</sup> Die Schlangen, speziell die hier gemeinten Kobras, tragen in ihrem Kamme, d. h. dem in der Wut aufgeblähten Teile des Körpers, der die Halswirbel enthält, nach indischer Anschauung Juwelen.

<sup>4)</sup> H. spricht immer von Sarvāvasu! Diese Form steht einmal in K. an unserer Stelle:  $guuoj \bar{n} \bar{u} n \bar{u} m$   $Sarv \bar{u} vas u Par \bar{u} vas \bar{u}$ ; sonst immer richtig  $Arv \bar{u} vas u$ .

20. Er begab sich an das Ufer der Jāhnavī $^1$ ), und dürr vom Fasten übte er lange unbeweglichen Leibes schwere Askese, um Wissen zu erlangen.

21. Als er sich mit Kasteiungen gequält hatte, kam Satakratu<sup>2</sup>) persönlich zu ihm und sprach: "Du Sohn eines Heiligen, 5

was soll diese deine vergebliche Beharrlichkeit?

22. Wie kann Wissen erlangt werden, wenn es nicht aus dem Munde eines Lehrers erworben wird? Gelehrsamkeit ohne Studium ist ein Kranz von Luftblumen!<sup>3</sup>)

23. Was nützt dir jetzt das Wissen? Die für (die Erwerbung 10 von) Wissen geeignete Kindheit<sup>4</sup>) ist ja bei dir vorüber! Was die Frucht des Wissens ausmacht, darauf richte dein Augenmerk.

24. Charaktergröße, Hingebung an das Wohl des Nächsten, Bescheidenheit, Milde, Festigkeit, Freisein von Gier: das ist die in

ihrer Reife glänzende Frucht des Wissens.

25. Ein des Verstandes ermangelndes Wissen, welches von der Glut des Hasses und der Wut verdorrt ist, wird, wie eine Liane durch den Schlag mit dem Donnerkeil, so durch Dünkel getötet und trägt keine Frucht.

26. Der von Haß Besudelte richtet seinen Sinn deshalb auf 20

Gelehrsamkeit, damit er den Stolz der Klugen vernichten könne.

27. Unter Preisgabe der ersten Frucht des Wissens, Seelenruhe und Zufriedenheit, wandeln die nach klingendem Lohne Verlangenden auf mannigfach verkehrten Wegen.

28. Was soll das lastende Wissen, das mit seinen Bürden von 25 aufgehäuften Blättern 5) den Leuten nichts nützt, weder anderen

noch dem Besitzer selbst?

29. Was soll das niedrige Wissen, welches aus Habsucht mit dreister Rede ein schlechtes Argument zu einem guten und ein gutes Argument zu einem schlechten macht?

30. Was soll das freche Wissen, welches unter beständigen Lobpreisungen der eigenen Zunge inmitten der Versammlung gleichsam wie die von den Gewändern entblößte Gattin hingestellt wird?

31. Was soll das Papageienwissen, welches der Betätigung ermangelt und das Publikum nur mit bloßem Herplappern ergötzt? 35

32. Was soll das heuchlerische Wissen, das vor dem Kenner der Wissenschaft verborgen, in Gegenwart des Toren geoffenbart und den Schülern nicht mitgeteilt wird?

33. Was soll das käufliche Wissen, das die hervorragende Tüchtigkeit anderer verdeckt und immer wieder vor den Reichen 40 zum Verkauf ausgeboten wird?

2) Der Gott Indra.

<sup>1) &</sup>quot;Die Tochter des Jahnu", d. h. der Ganges.

<sup>3)</sup> Ein aus der indischen Logik genommenes Schulbeispiel für ein Unding. Ähnlich Luftlotus, Hasenhorn.

<sup>4)</sup> Kāmas. p. 10 (15 der Übersetzung).

<sup>5)</sup> Die Inder schreiben noch heute ihre Bücher auf einzelne Blätter.

34. Was soll das verblendete Wissen, das immer Sorge 1) im Gefolge hat, kraft dessen das schreckliche Haifischmeer der Wiedergeburten nicht überwunden wird?

35. Was soll das mühselige Wissen, mit dem das Leben unter 5 der Anstrengung beim beständigen Studieren zum Schaden für die

drei Lebensziele?) zugrunde gerichtet wird?

36. Was soll das dumme Wissen der Leute, das den Verstand nicht an Kritik gewöhnt und das Herz nicht auf Entsagung richtet?

- 37. Was soll das dünkelhafte Wissen, das mit grundloser Über-10 hebung im Bunde steht und im Streite über lauter und unlauter die Würde des Śrotriya3) vergessen läßt?
  - 38. Was soll das schmerzhafte Wissen, welches mit dem Stachel der Mißgunst gegenüber anderen Pein bereitet und den ruhigen Schlaf raubt?
  - 39. Was soll das Räuberwissen, dessen Übergewicht deutlich gemacht wird, indem man die trefflichen Sentenzen anderer stiehlt und (als) seine eigenen Sprüche hersagt?
- 40. Was soll das geringe Wissen, das, weil seine Kraft infolge mangelnden Studiums vernichtet ist, von dem Gegner gedemütigt 20 wird und Beschämung über die eigene Beschränktheit erzeugt?
  - 41. Was soll das falsche Wissen, auf grund dessen die Habsucht des Reichbegüterten und die Leidenschaft des in die Heimatlosigkeit Gegangenen 4) nicht zur Ruhe kommt?
- 42. Was soll das Fehler-Wissen, mit dem man am Hofe des 25 Fürsten als Tadler der Vorzüge anderer die stolze Größe der Spenden und Ehrungen vernichtet?
- 43. Was soll das stumme Wissen, das zu Hause zwar im Strome einherfährt, in der Versammlung (= Öffentlichkeit) aber nicht zum Vorschein kommt, weil es infolge Versagens der Geistesso gegenwart dann stockt?
  - 44. Was soll das mörderische Wissen, durch welches ein hitziger Kampf (unter den Gelehrten) entsteht, die wie die Hunde nach Speisung verlangen und von Haß wütend sind?

45. Was soll das tote Wissen, das der Hochmütige vergessen 35 hat und im Halse hinundhergeht wie die gebrochene Lebenskraft?

- 46. Was soll das lächerliche Wissen, bei dem der Verfertiger von Lebenselixieren vom Alter gebrochen, der Arzt lange krank und der Alchymist arm ist?
- 47. Was soll das Jägerwissen, das die Toren-Gazellen mit Fallen 40 und spitzen Pfeilen 5) peinigt und sich der Schlinge Hoffnung bedient?

<sup>1)</sup> So nach der Lesart von H.; K. hat cittanubandhinya.

<sup>2)</sup> dharma (fromme Zucht), artha (Erwerb) und kāma (Vergnügen).

<sup>3)</sup> Ein gelehrter Brahmane.

<sup>4)</sup> Des Bettelmönches.

<sup>5)</sup> Auf die Toren bezogen muß es heißen "mit Unwahrheiten und scharfen Ausforschungen".

48. Was soll das angebliche Wissen, das sich mit Amuletten und Zauberformeln abgibt und mit dem die Betrüger, die sich mit Gefügigmachen 1) usw. befassen, anderen Leid zufügen?

49. Wodurch der Lehrer vom Dünkel, der Dichter vom Haß, der Asket von der Genußsucht, der Fürst von der Sünde und der 5

Brahmane vom Zorn abgehalten wird, das ist Wissen.

50. Die Vorzüge des Wissens liegen bei den Wissenden darin, daß sie Urteilskraft bedingen; die übrigen gleichen geringen Handwerkskünsten und dienen dem Lebensunterhalte.

- 51. Wie die Laute<sup>2</sup>) für den des Gehörs Ermangelnden, wie 10 die Bewegtäugige für den Blinden, wie ein Blumenkranz für einen Entseelten, so ist das Wissen nutzlos für einen Aufgeblasenen.
- 52. Was nützt denen das Leben, deren Wissen durch Haß und Dünkel, deren Verstand durch Liebe und Haß, deren Mittel durch Habsucht und Verblendung getötet sind?
- 53. Fern halte dir die unwirtliche Grammatik, die als Stätte der Verbalwurzeln Aufregung bringt (oder mit Schwindsucht endet?)<sup>3</sup>). Dörrt nicht die unschmackhafte Philosophie aus? Genug mit den trockenen Philosophemen! Kommt man nicht zu Falle, wenn man von den Liebesverwirrung bewirkenden jungen Weinen 20 der Poesie trunken ist? Darum dient (nur) die Weltflucht derjenigen, deren Herz ruhig ist, zu dauernder Wohlfahrt und verleiht Gesundheit."
- 54. So von dem Götterkönig angeredet, wankte er doch nicht in seinem Entschlusse: schwer zu beheben ist ja die Versessenheit 25 der von Dünkel Erfaßten!
- 55. Da verwandelte sich Śakra in einen alten Brahmanen und begann mit Händen voll Sand in der Gangā langsam einen Damm zu hauen
- 56. Als der Sohn des Muni sah, wie jener beharrlich bei seiner 30 nutzlosen Arbeit blieb, die nur vergebliche Anstrengung brachte, kam er von Mitleid erfüllt herbei und fragte lächelnd:
- 57. "Brahmane, was soll diese deine Ausdauer bei einer unfruchtbaren Bemühung? Verständige führen keine nutzlose Arbeit aus, die große Anstrengung erfordert.
- 58. Wie sollte in diesem Gewässer, das durch das Schaukeln krauser Wellen aufgewühlt ist, aus Händen voll Sand ein Damm entstehen? Das reizt nur zum Lachen!"
- 59. Als der Muni-Sohn so gesprochen hatte, entgegnete ihm der Brahmane: "Ei, um andere zu belehren, ist jeder klug genug! 40 60. Wie du ohne zu studieren mit Gewalt Wissen vermittelst

<sup>1)</sup> Liebeszauber. Vgl. meine Beiträge zur indischen Erotik, p. 901 und 934 (= p. 658 und 687 der zweiten Auflage).

<sup>2)</sup> Das vīnā genannte Saiteninstrument.

<sup>3)</sup> dhātukṣayakṣobhitam. Soll man lieber sobhitam lesen? Ich kann mit kṣobhitam nichts Rechtes anfangen.

Bußübungen zu erlangen wünschest, so bin ich der andere Tor in nutzlosem Beginnen."

- 61. Als er dies Wort des Zweigeborenen gehört hatte, war er um eine entsprechende Antwort verlegen; aber trotzdem blieb er 5 fest in seinem Vorsatze und wankte nicht in seinem Bemühen.
  - 62. Da gewährte ihm denn Sakra um seiner schweren Askese willen den liebsten Wunsch, so daß er mit einem Male ein Schatzhaus jeglichen Wissens wurde.
- 63. Im Besitze des Wissens ging er schnell voller Freude 10 nach seiner Einsiedelei und vermeldete seinem Vater die Geschichte von dem Lohne, den er für seine Askese bekommen hatte.
  - 64. Trotz aller Freude war Bharadvāja doch etwas bedrückt und sprach zu ihm, der von Dünkel eingenommen war und in unermüdlichen Metren Sanskrit sprach:
- 5 65. "Mein Sohn, durch die Glut der Askese hast du Wissen erlangt; das ist nicht zu bezweifeln. Jedoch erscheint mir das nicht richtig, da ich für die Zukunft Befürchtungen hege.
- 66. Hier in der Nähe ist der Büßerhain des zu Zornausbrüchen geneigten Raibhya, und seine beiden Söhne Arvāvasu und Parāvasu 20 sind blind vor Dünkel wegen ihres Wissens.
  - 67. Sie beide sind unermüdlich dünkelhaft wegen ihrer Gelehrsamkeit, und du bist ein junger Gelehrter: daher wird bei einem Zusammentreffen immer haßerfüllter Streit an der Tagesordnung sein.
- 25 68. Ein Ausgangspunkt für furchtbares Fieber ist die unselige Veränderung an dem jungen Gelehrten, der den Nacken steif trägt, bei der bloßen Erwähnung der hervorragenden Tüchtigkeit anderer Kopfschmerzen bekommt, in seiner Stetigkeit durch heftige Erschütterungen infolge unruhigen Umherlaufens und Sprechens beso einträchtigt wird und infolge des Zutritts des Giftes verborgenen Hasses gefährliche Zornglut atmet.
  - 69. Wenn du dorthin gekommen bist und über recht und unrecht streitest, wird sicherlich dein Dünkel durch eine Verwünschung seitens des Muni gebändigt werden.
  - 70. Der Teufel Wissensdünkel erzeugt Überhebung, (und wäre es auch nur) auf Grund des Verständnisses für Muschel und Silber und der Erkenntnis von schwarz, gelb usw.
- 71. Dadurch, daß du dein Wissen lehrst, erstrebst du deinen Untergang. Also gehe nicht nach der Einsiedelei des Raibhya, 40 wenn dir mein Wort etwas gilt."
  - 72. So mehrmals von dem Vater angeredet, ging er trotzdem hin und machte den Wissensstolz der beiden Söhne des Raibhya durch bis zum Überdruß gehaltene Disputationen immer schwinden.
- 73. Zu ihm, dem von Dünkel Trunkenen, sprachen die beiden, 45 das Gesicht entstellt durch zorniges, furchtbares Runzeln der Brauen und vor Haß wegen des in seinem Geiste wohnenden Wissens schmerzgepeinigt:

40

- 74. "Weil du, der an Alter und Gelehrsamkeit Jüngere unter uns, mit deinen Disputationen uns herausforderst, soll dir das Leben verloren gehen!"
- 75. So von den beiden im Zorne angeredet, ließ jener doch nicht von seinem Dünkel: die vom Hochmut Aufgeblasenen kümmern sich weder um einen Freundlichen noch um einen Zornigen.
- 76. Inzwischen kam die Blütenzeit heran, die mit den umherfliegenden Bienenketten die Brauen kokett runzelt<sup>1</sup>); der Tod für die, deren Geliebter in der Fremde weilt.
- 77. Es wehten die Winde vom Malaya, die die Blätter der 10 Blumen umherwarfen und die Blicke mit Blütenstaub trübten, gleichsam haßerfüllte Gelehrte, die die (Manuskript-)Blätter der (anderen) Gelehrten umherwerfen und deren Augen von Haß gegen sie entstellt sind.
- 78. Es entstand ein immer wiederholter Wettstreit unter den 15 Kokilas <sup>2</sup>), gleichsam Dichtern, mit den Spielen der von Lieblichkeit reizenden, herrlichen Redegabe.
- 79. Als da Raibhya mit seinen beiden Söhnen zum Baden an das Flußufer gegangen war, begab sich der Sproß des Bharadvāja nach dessen Einsiedelei und trat ein.
- 80. Dort erblickte er die mit Blumenpflücken beschäftigte Ehefrau des Parāvasu, namens Suprabhā, die der Rati³) den Stolz auf ihre Schönheit raubte
- 81. und durch das Spiel ihrer beweglichen Seitenblicke dem Auge der im Hofe der Hütte weilenden Gazellenweibehen die Weihe 25 der Koketterie gab.
- 82. Als der Sohn des Muni diese Mondantlitzige, diese Liebeswonnegottheit sah, überschritt er sogleich die Schranken (der Selbstbeherrschung).
- 83. Der von junger Liebe zum Schwanken gebrachte Brah- 30 manenschüler wußte zwar nicht, was er seinem Verlangen Entsprechendes sagen sollte; trotzdem sprach er zu ihr:
- 84. "Diese betörende, dem Liebesgotte entsprechende Schönheit bringt mein Herz, darin haftend, gleichsam zum Überfließen.
- 85. Auf dich gerichtet vergißt mein Geist die Demut des 35 Wissens, wirft den Zwang des Lehrers ab und knüpft das Band der Liebe aus einer früheren Existenz (wieder) 4).
- 86. Ich weiß, welche Frucht eine solche Tat, wenn sie begangen wird, bei der Reife bringt; trotzdem kann ich meinen Wunsch nicht zügeln: was soll ich tun?

<sup>1)</sup> Natürlich ein Vergleich mit einer Schönen, deren kühn geschwungene, schwarze Brauen wie eine Kette von Bienen aussehen.

<sup>2)</sup> Die indische Nachtigall (eine Kuckucksart), die sich mit unserer freilich nicht vergleichen läßt.

<sup>3)</sup> Die Frau des Liebesgottes.

<sup>4)</sup> Er will damit sagen, daß Suprabh $\bar{a}$  in einer früheren Existenz seine Frau gewesen ist.

- 87. Nicht durch Gelehrsamkeit, nicht durch Geld, nicht durch (guten) Wandel, nicht durch das Karma kann man das Herz aufhalten, wenn es den Pfad des Liebesgottes betreten hat."
- 88. Als er so gesprochen hatte, näherte er sich ihr und faßte 5 sie am Zipfel ihres Gewandes, während ihre Augen vor Angst hin und her irrten und sie sich anschickte, nach der Einsiedelei zu sich zu entfernen.
- 89. Während sie in der Einsamkeit von ihm ungestüm herumgezerrt wurde 1) wie eine kadalī 2) vom Elefanten, sprach sie zu 10 ihm, die Finger beweglich im Abwehren:
  - 90. Nein, nein, beflecke nicht meinen und deinen eigenen reinen Wandel! Ziemt sich das als Frucht untadeligen Wissens?
- 91. Du verläßt die mit dem weißen Gewande der Tugend bekleidete Schamhaftigkeit, gleichsam deine Gattin, und greifst mit 15 der Hand nach dem Saume des Gewandes fremder Frauen!
  - 92. Der Krug, der dies Ungehörige sieht, blickt dir sicherlich mit erhobenem Halse, wie aus Neugier, was das bedeuten solle, ins Gesicht.
- 93. Wenn du junge Liebeslust hegst, deren Genuß (so bald) 20 schwindet, dann bringt dir wie einem Baume die Last der Flechten und des Bastgewandes keine Seelenruhe.
  - 94. Dein vor Zittern beweglicher Rosenkranz, der in dem bloßen Gedanken an die Sünde das Gesicht vor Scham nach unten kehrt, ist gleichsam aus Angst vor einer Berührung hingefallen.
  - 95. Bei dir Verständigem ziemt sich für den Mund, den Sitzlotus der Sarasvatī<sup>3</sup>), dessen Lippen im Gebete beben, diese Rede der Unanständigkeit nicht.
- 96. Wie kann diese Stätte des Bußhaines, die doch Einsicht erzeugt, das Verlangen bei dir erregen, dessen Ich doch von Mit-30 leid 4) angespornt sein sollte?
  - 97. Die schwer zu zügelnde Jugendfülle wirft gleichsam wie ein durchgehendes Pferd<sup>5</sup>) den, der die Herrschaft über sich verloren hat, auf jeden Fall im Nu in den Abgrund.
- 98. Pfui über den Verstand! Was soll die Weisheit? Weit 35 ab ruhe die Gelehrsamkeit, wenn mit ihnen der Geist nicht festgehalten wird, der im Getriebe des Geburtenkreislaufes strauchelt<sup>6</sup>).
  - 99. Wie stimmt das Wissen, welches mit prüfendem Verstande

<sup>1)</sup> Man lese natürlich  $krsya^c$  statt des  $krsnam\bar{a}n\bar{a}$  der Ausgabe.

<sup>2)</sup> Musa sapientum L., ein Sinnbild der Hinfälligkeit. H. hat "wie ein Reh von einem Elefanten". Ich kenne seinen Text zu dieser Stelle nicht, verstehe aber nicht, was das Reh hier soll; der Elefant hat doch damit nichts zu tun.

<sup>3)</sup> Die Göttin der Gelehrsamkeit.

<sup>4)</sup> Wenn ich die Stelle richtig übersetzt habe, hätten wir hier einen Beleg für jananī "Mitleid".
5) H. hat dafür die schlechte Lesart taranga "Welle".

<sup>6)</sup> H. liest dharyate yena statt dharyate yair na und übersetzt: "Pfui über den Verstand, was soll die Weisheit, fort mit der Wissenschaft, durch welche (!) der Geist infolge (!) des irdischen Treibens beirrt (!) bleibt. "

alles kennt, was man tun und lassen soll, zu der Torheit, der Erzeugerin schlechter Taten und großer Sünden?"

100. Als er so angeredet trotzdem von seinem Vorsatz nicht abließ, da überlegte sie voller Schrecken über den (ihr drohenden) Tugendraub:

101. "Was soll ich Wehrlose, von dem Rasenden in der Einsamkeit Überfallene machen? Was tun nicht Ungezügelte, die die

Satzungen der Moral außer Acht lassen?

102. Dieser Liebeskranke läßt auf ein (bloßes) Wort hin nicht ab: mit freundlicher Rede lassen sich (aber) von Liebe. Zorn oder 10 Dünkel Erregte täuschen."

103. Nachdem sie so überlegt hatte, sprach die Sanftredende langsam zu ihm: "Gehe jetzt; in der Nacht will ich von selbst

nach der leeren Laube kommen.

104. In dieser Zeit jetzt kommt mein Schwiegervater mit 15 seinen Söhnen vom Bade zurück; wie willst du vor ihm bestehen, der (in seinem Zorne) brennendem Feuer gleicht?"

105. So von ihr angeredet, entfernte er sich, indem er ihr Wort für wahr erkannte: schwer zu Erreichendes sogar halten die von der Liebe Verblendeten für leicht zu erlangen.

106. Zu Raibhya nun, der zurückgekehrt war und vor der Feuerstätte stand, sprach die Schwiegertochter, die gleichsam infolge des Rauches vom Zornfeuer Tränen regnen ließ:

107. Vater, der sündhafte Sproß des Bharadvaja, der Sohn deines Freundes, hat heute in der Einsamkeit danach verlangt, auf 25

meine Tugend einen Angriff zu machen.

108. Ich habe den von einem bösen Dämon Besessenen mit dem Versprechen getäuscht, mit ihm zusammenkommen zu wollen; anders konnte ich aus seinen Händen wohlbehalten und als ehrbare Frau nicht loskommen."

109. Als der Muni das gehört hatte, war er in seinem sogleich aufflammenden Grimm gleichsam die durch das Fallen von unglückbedeutenden Meteoren schreckliche Sonne.

110. Bei Wissenden leuchtet der Verstand im Innern, solange sie bei Besinnung sind; in der Stunde der Leidenschaft aber sitzt 35 Verblendung im Geiste und das Wissen im Buche.

111. Seufzend, die Augen vom Eintritt des Zornfiebers gerötet, sprach er, die Lippen zitternd wie vom Murmeln einer Beschwörung:

- 112. O weh, Bharadvaja hat seinem Sohne beim Studium sorgfältig Unterweisung in der Tugend gegeben, damit er fremde 40 Frauen entblößen sollte?!"
- 113. Nach diesen Worten ging er, unfähig vor zorniger Erregung, noch mehr zu sagen, nach der Feuerstätte und war darauf bedacht, sich zu rächen.
- 114. Er riß sich in seinem grauenhaft übermaßigen Zorn die 45 wie starkes Feuer rote Flechte aus und opferte sie im Feuer, gleichsam die Mähne grausigen Zornes.

115. Als auch noch die zweite geopfert war, kam ein furchtbarer Dämon mit einem Spieß in der Hand, ein Freund der Behexung, zum Vorschein und sprach ehrerbietig zum Muni:

116. "Was soll ich vollbringen, Muni?") Zu wessen Untersgang bin ich geschaffen worden? Ich bin gerüstet, auf deinen Be-

fehl alle drei Welten zu verbrennen."

117. Als der Grausiggestaltete so gesprochen hatte, entgegnete ihm Raibhya: "Gehe hin und verschlinge den unklugen Sohn des Bharadvāja."

- 118. So von ihm angewiesen, schritt er dahin, daß die Erde zitterte, erblickte den (erst) halb geläuterten Sohn des Muni von weitem und stürzte sich auf ihn.
- 119. Als dieser Nachtwandler mit seinem glänzenden Spieße auf ihn loseilte, fand der Sohn des Muni, dessen Bewegungen vor 15 Angst gelähmt waren, keine Zufluchtsstätte.
  - 120. In eiliger Flucht erreichte er die Einsiedelei seines Vaters, aber als er die Feuerstätte betreten wollte, wurde er von einem Südra aufgehalten und mit Unreinheit besudelt.
- 121. Von dem Sklaven berührt und unlauter geworden, stürzte 20 er in der Verwirrung zu Boden und wurde dann, von dem Spieße des Dämons getötet<sup>2</sup>), sogleich zu Asche.
  - 122. Inzwischen trat Bharadvāja in seine Einsiedelei ein und als er bemerkte, daß dort der Lichtschein erloschen war, überlegte er voller Unruhe:
  - 5 123. "Wenn ich vom Blumen- und Früchteholen zurückkehre, erheben sich immer die Feuer hier vor mir; warum sind sie heute wie unbeweglich?"
- 124. Als der Muni so nachdachte, erblickte er vor sich den zu Asche gewordenen Sohn; er hörte von dem Sklaven den Bericht 30 von dem Geschehnis und stürzte zu Boden.
  - 125. Als er langsam die Besinnung wiedererlangt hatte, sprach er, vor Tränen stammelnd: "Möge auch der gelehrte Raibhya mit der Zeit von seines Sohnes Hand den Tod finden!
- 126. Ach, mein Sohn, ohne dich, der du gleichsam mein Leib 35 voller Mängel bist, der trotz allem Behüten im Nu im Untergange zusammenstürzt, kann ich nicht länger leben."
- 127. Nach diesen Worten ging der Muni aus Kummer um seinen Sohn in das Feuer des Scheiterhaufens: auch bei Großen bricht der Kummer in ungebrochenem Laufe in frischem Über40 maß hervor.
  - 128. Als nun langsam die Zeit verstrich, gingen Arvāvasu und Parāvasu (einstmals) als Opferpriester nach dem Hause des Fürsten Brhaddyumna.
    - 129. Als die Soma-Feier dieses Weitberühmten nach Vorschrift

<sup>1)</sup> H. hat muneh statt mune.

<sup>2)</sup> In der Ausgabe Druckfehler raksah sūlahatah.

vor sich gegangen war, bekamen die beiden Opferpriester unbeschreibliche Spenden und Ehrungen.

130. Einstmals nun, als Parāvasu in der Dämmerung am Ende des Tages nach seiner Einsiedelei zurückkehrte und seinen Vater davor stehen sah.

131. mit dem Fell einer schwarzen Antilope als Obergewand, schlug er ihn in der Annahme, es sei eine Gazelle, unter dem Zwange jenes Fluches mit dem Stocke, so daß ihn das Leben verließ.

132. Als er den erschlagenen Vater sah, ging er, furchterfüllt wegen des Brahmanenmordes, zur Opferstätte und berichtete seinem 10

Bruder diesen Vorfall.

133. Arvāvasu sprach zu ihm: "Bruder, was geschieht nicht alles auf Grund des Schicksals, durch dessen Entschluß derartige Wechselfälle eintreten?

134. Wer nach Tugend strebt, findet Sünde; wer nach gutem 15 Rufe strebt, findet Schädigung des Rufes; wer nach Geld strebt, findet Armut, sobald das Schicksal feindlich geworden ist.

135. Um deinetwillen werde ich das schwere Gelübde zur Sühnung des Brahmanenmordes auf mich nehmen; du bringe die Opferhandlung dieses Erdherrschers hier zum Abschluß."

136. Mit diesen Worten vollzog Arvavasu, indem er zur Sühnung der Sünde seines Bruders das Gelübde auf sich nahm, an allen möglichen Wallfahrtsorten die schwere Vornahme der Entsühnung.

137. Als ihn nun Parāvasu nach Vollbringung des Gelübdes 25 von weitem auf die Opferstätte des Königs zukommen sah, über-

legte der Vatermörder:

138. "Da kommt zu meinem Unglück endlich der da wieder, der meinen Anteil wegnehmen wird, wenn es Geschenke gibt; wiewohl von der schweren Buße erschöpft, ist er doch noch am Leben!" 30

139. Nach dieser Erwägung ging er hin und sprach zum Erdengebieter, in dem Wunsche, (seinen Bruder) zu stürzen, in Habsucht und Mißgunst verfallen:

140. König, da kommt mein Bruder, der eines Brahmanenmordes schuldig ist, ohne sich zu besinnen, auf den Opferplatz zu 35 gegangen. Man halte ihn davon fern!"

141. So von diesem Undankbaren angeredet, wehrte der König in seiner Unkenntnis jenem Unschuldigen den Zutritt, indem er das Verhältnis umkehrte.

142. Wie die Blinden sehen die Fürsten nicht, was passend 40 oder unpassend, gut oder schlecht ist: sie wandeln eben auf dem

Pfade, den man sie führt.

143. Jener aber zürnte dem Bruder nicht im geringsten, daß er eine falsche Beschuldigung gegen ihn vorgebracht hatte: Verständige halten ja bei einer Demütigung das Schicksal für die 45 Ursache.

144. Erfreut über diese seine wohlwollende Gesinnung und

dieses sein gleichbleibendes Wesen, sprachen die bei dem Opfer versammelten Bewohner des höchsten Himmels zu ihm:

145. "Wegen dieser deiner Seelenruhe sind wir dir gnädig gesinnt, Muni. Du trefflich Wandelnder bist würdig einer Gnade: 5 so empfange die Erfüllung des liebsten Wunsches!"

146. So in Liebe von den Göttern angeredet, sprach er zu ihnen mit zusammengelegten Händen: "Wenn ich euerer Gnade

würdig bin, so gebt mir, was mir erwünscht ist.

147. Der Sproß des Bharadvaja, den mein Vater vermittelst 10 einer Beschwörung getötet hat, der möge ins Leben zurückkehren und die grausige Schuld vergessen; ebenso sein Vater;

148. und unser Vater, den Paravasu in der Meinung, es sei eine Gazelle, getötet hat, auch er möge heil ins Leben zurück-

kehren und den Zorn darüber vergessen."

- 149. Als er um diese Gnade gebeten hatte, gaben die Götter ihre Zustimmung, und so kehrten Yavakrīta, Bharadvāja und Raibhya wieder ins Leben zurück.
- 150. Aber wiewohl es Muni's waren, ward ihre infolge von Dünkel nutzlose Gelehrsamkeit doch beklagenswert; ihr Verstand 20 verfiel wieder, da ihm infolge der Zornesblindheit die klare Anschauung verloren ging; ihr guter Ruf entschwand in der großen Hitze der Leidenschaften, und infolge ihres Hasses fanden sie den Untergang. Wie kann nun vollends bei einem andern das Wissen einen Vorzug bedeuten, wenn es von heftigem Dünkel befleckt ist?
  - 151. Ein Gelehrter muß, frei von Haß und Dünkel, immerdar auf die Seelenruhe 1) seine Bemühung richten. Die Leuchte des Wissens hat für solche, deren Augen von Liebe und Zorn verwirrt sind, und solche, die blind vor Dünkel sind, einen ganz nutzlosen Schein.
- 152. Freisein von Habgier ist das beste Vermögen; Schonung der Lebewesen ist die beste Askese; Freisein von Verblendung ist das beste Wissen, das keinem Tadel seitens der Verständigen ausgesetzt ist.
- 153. Das Wissen Sukra's, der dem Gotte des Reichtums sein 35 Geld abnahm<sup>2</sup>) und mit einer Fülle von Blendwerk ausgestattet ist, ist beklagenswert; und das Wissen Kaca's war wegen seiner Hinterlist nutzlos 3), obgleich er ein Sohn Vācaspati's war.
- 154. Deren Sinn berührt nicht die Haderschlange, deren Gift der Haß ist, wenn ihre Gedanken rein durch Seelenruhe sind und 40 in ihrem Herzen der Dünkel nicht weilt.

<sup>1)</sup> Natürlich cetahśāntyai zu verbinden.

<sup>2)</sup> Diese Geschichte steht im Kalāvilāsa II, 38 ff.

<sup>3)</sup> Kaca lernte von seinem Lehrer Sukra auf listige Weise einen Zauberspruch, mit dem man Tote auferwecken konnte, ward aber von Sukra's Tochter, deren Liebe er nicht erwiderte, verflucht.

#### IV. Der Schönheitsdünkel.

- 1. Was soll der Dünkel über die unbeständige Schönheit bei den wie Lotusse nur einen Tag schönen Menschen, deren körperliche Anmut nur einen Augenblick währt, geradeso wie die der Gewänder, die mit Gelbwurz<sup>1</sup>) gefärbt sind?
- 2. Der Leib des Knaben ist von Natur einem Gemälde zu vergleichen, das der Verteilung der einzelnen Stücke durch Umrißlinien ermangelt; erst im Jünglingsalter kommt er zur Entfaltung, gleichsam wie eine śirisa-Blüte<sup>2</sup>) beim Frühlingsfeste.
- 3. Das unbehaarte Gesicht der Jünglinge aber hat für einige 10 Tage den Glanz des Vollmondes; wenn dann das weite Netz des Bartes entstanden ist, besitzt es Ähnlichkeit mit einem Lotus, der unter śevāla's 3) versteckt ist.
- 4. Durch Rauch verliert das Gemälde seinen Glanz, durch Reif die Lotusblüte, durch die dunkle Monatshälfte die Mondscheibe, 15 kaltes Wasser durch Hitze, eine schöne Gestalt durch das Nahen des Alters.
- 5. Wie eine Hetäre das Geld der Leute, so verschlingt die Alterszeit mit einem bloßen Griff ins Haar ihre Schönheit, indem sie darauf versessen ist, Fleisch und Blut<sup>4</sup>) sich im Nu anzueignen 20 und zu verschlingen, ohne in ihren Neigungen einen Fehler zu begehen.
- 6. Die behende dahinfließende Zeit, die im Verlauf der Reife<sup>5</sup>) mannigfache Taten hervorbringt, macht jeden Augenblick, ungesehen, kraft des Reifens die Schönheit der Menschen zur Häßlichkeit.
- 7. Man bemerkt nicht den Gang der Zeit, der wie das ungestüme Drehen<sup>6</sup>) des Rades Schwindel hervorruft: wer<sup>7</sup>) gestern ein Knabe war, ist heute in Jugendschöne erblüht<sup>8</sup>), morgen hat er einen vom Alter welken Leib.
- 8. In der Dreiteilung der Dreizahl der Lebensalter der Menschen 30 verleiht allein die Jugend, und nichts sonst, Schönheit. Wo bleibt aber die Schönheit, wenn jene durch Fehler, die sich in Rausch, Verrücktheit, Krankheit und Gliederlähmung äußern, und durch anderes mehr entstellt ist?

<sup>1)</sup> Der Farbstoff der Gelbwurz, Curcuma longa L., gilt für sehr unbeständig; sie wird daher auch zur Bezeichnung treuloser Liebe gebraucht: "Die Gelbwurzliebe erblaßt in einem Augenblick, wenn sie auch aufs Beste gehütet wird", J. J. Meyer, Altindische Schelmenbücher I, Kşemendra's Samayamātṛkā, V, 22

<sup>2)</sup> Acacia sirissa Ham. (= Albizzia lebbeck Benth.).

<sup>3)</sup> Blyxa octandra Planch. (= Bl. zeylanica Hook. f.). Das an unserer Stelle gebrauchte Wort  $\sec \bar{a} la$  ist im pw. mit \* bezeichnet.

<sup>4)</sup> Auf die Hetäre bezogen "das Fleisch des Verliebten".

<sup>5)</sup> H. liest  $p\bar{a}pa$  statt  $p\bar{a}ka$  und übersetzt dementsprechend "welche durch die Reihe der Sünden mannigfache Taten hervorbringt".

<sup>6)</sup> H. hat die schlechte Lesart svavega statt savega.

<sup>7)</sup> H. liest hyoyam für das richtige hyo yah von K.

<sup>8)</sup> Bei H. sasphutayauvano für sa sphutayauvano.

- 9. Wenn der Mensch von Schmerzen gequält jammert, keine Nahrung zu sich nimmt, ein vor Kummer bleiches Gesicht hat, nicht badet, nicht aufsteht, nicht liegen kann, wo ist da die Schönheit und wo die Jugendblüte?
- 10. Wenn sich jemand im Kerker befindet, wie ein Toter nur aus Knochen bestehend, die Haare bestaubt und starrend, der Leib von Ungeziefer wimmelnd und von Schmutz schwarz, wohin ist dann der Stolz der Schönheit gegangen?
- 11. Wenn der Körper dahin ist infolge von beständig ge10 nossenem Elend, Unglück, Dienstleistung und Aufenthalt in der
  Fremde, und wenn die Kniee vom beständigen Umherwandern in
  der Fremde gebrochen sind, dann hat der an der Schönheit Hängende
  keine Schönheit mehr.
- 12. Wenn der Jüngling gleichsam zu einem Pisāca¹) wird, 15 indem alle Gliedmaßen von Schlägen gespalten, Lippen und Nase zerstückelt und Augen und Zähne geborsten sind, dann hat die Schönheit ihre Schönheit eingebüßt.
- 13. Wenn ein schöner Mensch nicht verständig, den Feinden gegenüber kein Beunruhiger, in der Rede nicht gewandt und hervorzoragenden Männern nicht ähnlich ist, dann ist der Häßliche, dessen (wahre) Schönheit man suchen muß<sup>2</sup>), besser als jener, der ohne weitere Prüfung (äußerlich) reizend ist.
- 14. Wenn jemand arm ist, des Überwurfs ermangelt, vor Scham sich verkriecht, flehentlich bettelt und auf seinen Wangen entzstellende Falten sich gebildet haben, dann ist er trotz seiner Schönheit doch im höchsten Grade häßlich.
- 15. Der Dummkopf, der durchaus unfähig ist, mit den in der Versammlung der Wissenden streitenden trefflichsten Dichtern zu reden, und von ihnen im Einverständnis mit Worten des Lobpreisens von Samkara's Reittier<sup>3</sup>) verspottet wird und keine Antwort zu geben weiß, gleichsam als wäre er von Schelmen in einem Laden in fremdem Lande verkauft, was macht man mit dem Schönheitsglanze eines solchen Mannes, dessen Körper herrlich ist wie ein bunter Pfau?
- 16. Wessen Glieder werden nicht im Brechen schlaff, wenn er sieht, wie die Zeit Schönheit und Leib aus der hohlen Hand "Tag und Nacht" trinkt, deren Fingerzahl die Stunden sind?
- 17. Schönheit, Jugendzeit, Heldenmut, Liebesgenuß, Einsicht und Kraft, Reichtum und den Körper der Menschen zehrt ja die 40 Zeit vollständig auf wie die Biene den Staubfaden<sup>4</sup>) der Lotusblumen.

<sup>1)</sup> Ein nächtlicher Unhold.

<sup>2)</sup> Oder "dann besitzt der Häßliche [der alle jene Tugenden hat] erstrebenswerte Schönheit"; virūpah sprhanīyarūpah.

<sup>3)</sup> Samkara (= Siva) reitet auf einem Stiere!

<sup>4)</sup> Ein zoologisch-botanischer Irrtum Ksemendra's! Die Biene verzehrt wohl den Honigsaft der Lotusblüte, aber nicht den Staubfaden.

#### Geschichte von Purūravas und Urvašī.

18. Einst verehrten im Versammlungsraume alle Apsarasen samt den Gandharven 1) den Herrn der Sacī 2) mit Tanz und Gesang.

19. Unter ihnen erstrahlte, wie die *kaiśikī* 3) unter den Stilarten, die liebreizende Urvaśī, die in ihrem Gesichte gleichsam 5 Freundschaft mit Mond und Lotus ausdrückte.

20. Die zu Śakra's Verehrung herbeigekommenen Götter, die diese Mondantlitzige dort sahen, hielten sich für beseligt, indem sie an der Liebe ihren Anteil bekamen.

21. Beim Tanzen erschien sie abgespiegelt in den Perlen an 10 den Perlenschnüren der Himmelsbewohner und drang so gleichsam zusammen (damit) in deren Herzen ein.

22. Die an den Wagen der Götter stehenden Schwäne waren beschämt durch deren Bewegungen; von ihren Seitenblicken besiegt, schlummerte die Gazelle im Monde im Nu ein.

23. Aus dem Diadem gefallen, erglänzte an ihrer Brust eine Reihe Blütenblätter vom blauen Lotus, gleichsam die darauf gefallene Augenreihe der eifersüchtigen (übrigen) Apsarasen.

24. Die auf Brust und Schoß hängenbleibende Menge der Perlen, die sich von der reißenden Schnur im Innern der Perlen- 20 kette lösten, die sich im Strudel der vor Eifer allzuheftigen Drehungen verdreht hatte, sah aus wie aus dem Gesichtsmonde gefallene, dichtgedrängte Nektartropfen und nahm im Nu das Aussehen der starken Schweißkugeln an, die infolge ihrer Ermattung in der Tanzlust hervorquollen.

25. Als Rati<sup>4</sup>) sah, daß sich bei Manmatha<sup>4</sup>) beim Anblick ihres Tanzes die Härchen sträubten, tat sie vor sich ein Laken in Gestalt der Verdüsterung ihrer von Seufzern gebogenen schönen Gestalt; und Śacī, die bemerkte, daß Hari seine Blicke nicht von jener abwandte, schuf niedergedrückt mittenhinein Finsternis durch 30 die Bienen (, die) aus ihrem im Zorne geschwungenen Spiellotus (herausflogen).

26. Die des Blinzeln entbehrenden Augen der heiligen Männer, die dort durch die Schönheit der Urvasī in Bande geschlagen waren, bildeten wohl kein Hindernis beim Besehen der Anmut 35 ihres Tanzens?

27. Da begann eine gegenseitige Unterhaltung zwischen den beiden Göttern, den Aśvin's, den Vordermännern an Schönheit und Liebreiz, deren Herzen durch die Vorzüge jener angezogen wurden.

28. Der eine sprach: "O die Schönheit dieser Bewegtäugigen, 40 durch die sogar die Muni's in Verwirrung geraten und ihre Observanzen einstellen!

<sup>1)</sup> Die Tänzerinnen und Sänger im Himmel.

<sup>2)</sup> Der Gott Indra.

<sup>3)</sup> Vgl. Daśarūpa II, 47.

<sup>4)</sup> Der Liebesgott und seine Frau.

- 29. Auf welches Gesegneten Gesicht fallen in dieser Versammlung ihre Blicke, die im Gewähren der Genüsse des Liebesgottes und vor Verschämtheit zugleich gewunden sind?
- 30. In die gegenseitigen Blicke zweier (Liebender), die schon 5 das Zusammensein genossen haben, hat Ananga 1) heimlich als Unterpfand die Gesamtheit der Liebe gelegt.
  - 31. Um wessen Hals wird sie, wenn er seinen Leib im Kampfe gelassen hat2), voller Sehnsucht mit unsteten Seitenblicken die Armfessel legen, nachdem sie von der Bühne abgetreten ist?"
- 32. Dem also Redenden entgegnete der andere lächelnd: "Ei. hast du denn den Mond des Erdbodens, Purūravas, vergessen?
- 33. Von ihm wird das als rühmenswert besungen, daß er an Macht die Zierde in allen Himmelsgegenden, an Liebreiz das Schönheitspflästerchen der Erde und durch den Genuß der Urvasī be-15 glückt ist.
  - 34. Er hat mit seiner Schönheit, seinen Vorzügen und seiner Kraft diese Urvaśī gewonnen; wiewohl vor Sakra stehend, ist sie doch mit ihren Gedanken dort.
- 35. Wegen der Gleichheit der Schönheit schämt sich jener im 20 Mondgeschlecht Geborene 3), und mißgünstig tut Smara 1) in Gegenwart der Rati seiner keine Erwähnung.
  - 36. Wahrhaftig, ich weiß nicht, was das für eine Laune des Blumenbogenschützen ist, daß er seine fünf Pfeile nicht einfach

diesem (Purūravas) einhändigt!

- 37. Ich weiß wirklich nicht, wie die Zarte tanzen kann, die den an Liebreiz schweren Führer der von allen Meeren umgürteten Erde, mit seinen bis zu den Knieen reichenden Armen, im Herzen trägt.
- 38. Wir müssen uns diesen Fürsten genau ansehen, auch wenn 30 die Gelegenheit dazu nicht günstig ist. Wer weiß, wie lange ein solches Juwel auf Grund verdienstlicher Werke noch festsitzt!"
  - 39. Nach diesen Worten verneigten sie sich bei Beendigung des Tanzes vor dem Feinde des Jambha 4) und gingen auf die Erde, entschlossen, den Weltenherrn zu besehen.
  - 40. Als sie beide die Residenz des Purūravas in einem Augenblick erreicht hatten, traten sie ein, infolge ihrer göttlichen Majestät von den Türhütern nicht gehindert.
- 41. Sie erblickten ihn, wie er sich gerade nach dem Bade salbte; gleichsam der Mond, an dem Fettigkeit haftet von Nektar, 40 wie an jenem von frischer Butter.
  - 42. Sein mächtiger Körper, von dem während des Bades die Armspangen, die höchst wertvollen Edelsteine und Reifen abgenommen worden waren, erglänzte im Schmucke der Anmut.

<sup>1)</sup> Der "Körperlose", der Liebesgott.

<sup>2)</sup> Urvasī spielt also die Rolle der Walküre.

<sup>3)</sup> Der aus dem Epos bekannte Held Yudhisthira.

<sup>4)</sup> Der Gott Indra.

- 43. Er ermangelte der Ohrgehänge, und doch hatte sein Hals ein ganz besonders reizendes Aussehen, auch ohne daß er Schmucksachen angelegt hatte.
- 44. Als die Aśvins seinen unbegrenzten 1) Schönheitsadel erwogen, priesen sie die außerordentliche Kunst des Schöpfers, Wunder 5 zu schaffen.
- 45. Mit zusammengelegten Händen befragte sie jener, nachdem er ihnen freundlich die Gunst eines Sitzes gewährt hatte, lauteren Herzens nach der Veranlassung ihrer eiligen Ankunft.
- 46. Sie sprachen: "Fürst der Erde, wir sind gekommen, um 10 deine, des irdischen Liebesgottes, Schönheit zu sehen, die ein Schmuck für alle drei Welten ist.
- 47. Gesehen haben wir nun die Schöpfung des Schöpfers, die infolge der ungehemmten Beachtung der bei der Erschaffung der Welt nötigen Qualitäten ganz von selbst gleichsam die Quintessenz 15 der Wundersehenswürdigkeiten ist.
- 48. Wir haben dich gesehen, den irdischen Nektarstrahler mit vollem Runde, und haben durch den Nektartrank deiner Schönheit Freude erlebt: was bedarf es noch weiterer Worte?"
- 49. So von den beiden freundlich angeredet, antwortete ihnen 20 der Fürst, der infolge der Ehrung seitens Ehrwürdiger nur noch rücksichtsvoller wurde, mit ein wenig aufblühendem Lächeln:
- 50. "Durch eueren Anblick bin ich ein Gnadengefäß geworden. (Mit euch) kommen Leute, um zu schauen, die nur von jemand geschaut werden können, der um seiner verdienstlichen Taten willen 25 preisenswert ist.
- 51. Das Erreichen von Wallfahrtsorten, der Verkehr mit Trefflichen und das große Fest der Verehrung Verehrungswürdiger ist in diesem unschmackhaften, wertlosen Dasein die Summe aller Werte.
- 52. Da ich mit dem Salben nach dem Bade beschäftigt bin, 30 habe ich euch die gebührende höfliche Begrüßung nicht erweisen können, um meine guten Taten Früchte bringen zu sehen und kummerloses Glück zu erleben.
- 53. Haltet euch inzwischen einen Augenblick an der Feuerstätte auf; wenn ich das Bad beendigt habe, werde ich als ein Ge- 35 fäß der Verehrung und Ehrerbietung kommen."
- 54. So von ihm angeredet, gingen sie beide nach der Stätte des Opferverzehrers, voll Neugier in dem Gedanken, daß sie den Fürsten gebadet und geschmückt sehen würden.
- 55. Nachdem nun der König sein Bad beendet und sich mit 40 allen seinen Schmucksachen geschmückt hatte, kam er, vom Purohita<sup>2</sup>) begleitet, zu ihnen gegangen.
- 56. Als sie den Behüter der Erde mit seinen flimmernden Perlenschnuren und seinem Diademe erblickten, wußten sie einen

<sup>1)</sup> Im Texte Druckfehler tasyā maryādam statt tasyāmaryādam.

<sup>2)</sup> Hauspriester.

Augenblick gar nichts zu sagen und waren bestürzt und senkten das Antlitz.

- 57. Nachdem der Männerfürst ihnen seine Verehrung dargebracht hatte, fragte sie der Purohita: "Warum seht ihr plötzlich 5 so aus, als wäret ihr ungnädig?
  - 58. Eine Verfehlung gegen die Höflichkeit unserseits kann doch wohl nicht die Ursache sein?" So von dem Purohita befragt, antworteten sie ihm langsam:
- 59. "Wir sind nicht ungnädig, und euch trifft keine Ver-10 fehlung. Wir sind nur erstaunt zu sehen, wie alles Sein mit der Zeit dahingeht.
  - 60. So wie dieser Männerfürst heute noch aussieht, so sieht er trotz der Salbung nicht mehr aus, wenn die Zeit im Nu gereift ist.
  - 61. Während der Brennholzwald der Tage von dem Feuer der Sonne beständig weiter verbrannt wird, bekommt das Gemälde der Schönheit durch den Rauch der Zeit ein unansehnliches Äußeres.
- 62. Wenn man bedenkt, daß allem Sein beständig solche Unbeständigkeit zukommt, wie will man da noch auf die Schönheit 20 stolz sein, die einem im Traume gesehenen Gemälde gleicht?
  - 63. Wenn man sieht, wie die Schönheit im Alter welk, der Leib von Krankheiten bedrückt und das Leben von der Zeit aufgeleckt wird, wie kann man da noch Dünkel hegen?
- 64. Die Menschen da, die man große Veränderungen ihres 25 Wesens durchmachen sieht, die sind Samentropfen, die aufgeschwollen sind.
  - 65. Ach, was ist das für ein feiner, in seinem Gange unmerklicher Gang der Zeit, daß durch die Vollendung im Reifen alles ein anderes Aussehen bekommt!
  - 66. Die Anmutswoge, die sich zur Zeit des Bades am Leibe des Königs befand, ist von jener (Zeit) im Nu getrunken, und dieser (Leib) ist so geworden, wie es einem anderen Augenblick entspricht.
- 67. Das Maß vollen Alters, Aussehens und Reichtums schwankt bei den Menschen unaufhörlich, gleichsam wie der Wasserstreifen bei der Horoskopmaschine 1).
  - 68. Infolge der Hast der eilenden Sekunden, Minuten und Stunden<sup>2</sup>) der Zeit merkt man ihren Gang in seinen einzelnen Teilen nicht, so wenig wie den der Strahlen einer Lampe.
  - 69. Tag für Tag wird durch das Spiel der Zeit selbst der Herr des Tages 3) früh zum Kinde, mittags zum Jüngling und beim Untergange zum Greise.

<sup>1)</sup> Wasserwage?

Die in der Übersetzung gewählten Ausdrücke geben zwar nicht den Umfang der indischen termini technici genau wieder, aber doch den Sinn der Stelle.

<sup>3)</sup> Die Sonne.

70. In deren Botmäßigkeit die Ozeane austrocknen, die mit ihren Wellentiefen die Himmelsgegendfrauen umarmen, die Bergesfürsten den Untergang finden, die erhaben sind mit ihren hochragenden Gipfeldiademen, und selbst die Erde samt den Weltelefanten zu Falle kommt: die alles verzehrende, gewaltige Zeit 5 schreitet beständig einher, unbeschreiblich, verwirrend."

71. Nachdem die Asvins so gesprochen hatten<sup>1</sup>), verabschiedeten sie sich von dem Fürsten und gingen in den Himmel; der Fürst aber dämpfte seinen Stolz auf die Schönheit mit dem Gedersten an ihre Weste

danken an ihre Worte.

72. Deshalb soll der Verständige, wenn er nachdenkt, den Stolz auf wunderbare Schönheit und Anmut lassen; denn die Schönheit ist (wie) das Zucken der Blitzranke in jener Wolke<sup>2</sup>), die die Betörung des Lebens hervorströmen läßt.

73. Am Morgen ist der Lotus ganz jung; dann gleicht er 15 langsam mit seinen Knospen den Brüsten der Geliebten; dann, wenn der Blütenkelch sich voll entfaltet hat, ist sein Glanz verschönt durch das Erblühen von Liebesregung und Lächeln; endlich welkt sein Leib, er zittert und wird schlaff, die Winde zerzausen ihn, und noch an demselben Tage verdorrt er am Ufer, vom Schlamm 20 des Sumpfes feucht.

74. In alten Zeiten bekam Yayāti, dem das Alter den Schönheitsglanz nahm, die natürliche Häßlichkeit; Nala, der mit seinem Liebreiz den Ruhm des Liebesgottes bedrohte, erhielt eine böse anzusehende Gestalt; Saudāsa's bezaubernder Leib ward zum Schrecken 25 der Menschen: an wessen Schönheit wird man Befriedigung finden, da sie mit jedem Tage mehr welkt und unbeständig ist?

75. Wenn man also bedenkt, daß Schönheit und Wesen des Daseins von unbeständiger Art ist, so geziemt sich für die Verständigen, um die sichere Stätte<sup>3</sup>) zu erreichen, die Bändigung des 30

Stolzes 4).

#### V. Der Heldendünkel.

1. "Ich bin ein Held, geschickt im Zersprengen der schrecklichen Schar der Feinde, mutig im Heere, der Gebieter über Rosse, Elefanten und Wagen": dieser kecke Stolz im Herzen der Männer, 35 die mit der Kraft ihrer Arme die Welt überwinden, ist eine Gelegenheit zur Demütigung und schwindet mit der Zeit.

2. Was soll dieser Stolz auf Heldentum bei dem Menschen? Auch bei den Tieren sieht man Heldenhaftigkeit! Was der Schicklichkeit ermangelt, der Bescheidenheit bar und an Mitleid arm ist, das 40

nennt man kein Heldentum.

3) Die Erlösung.

<sup>1)</sup> ity uktā gedruckt statt ity uktvā.

<sup>2)</sup> Natürlich dhane Druckfehler für ghane.

<sup>4)</sup> K. hat die schlechte Lesart anurupamadanasamanam; H. richtig.

3. In den drei Lebensaltern zeigt das blumengleiche Kind sein Heldentum damit, daß es nach dem Liebeslächeln der Mutter schlägt; das Heldentum des Greises, dessen Gliedmaßen und Gelenke schlaff geworden sind, besteht darin, daß er sich selbst lobpreist, wenn Erzählungen aus alter Zeit im Gange sind:

4. das Heldentum des Jünglings, welches von der Macht des Dünkels getroffen wird, verwandelt sich periodisch infolge der verschiedenen Regungen des Liebesgottes in übermäßige Verkehrtheit.

- 5./7. Was macht man mit dem von Natur wie der Wind be10 weglichen Gedanken, da er mannigfache Eigenschaften hat? Wer
  gestern die feindlichen Heere vor sich zerbrochen hat, der ist heute
  schon furchtsam und schwach. Von Vrtra ward Sakra im Kampfe
  verschlungen; dieser Sakra erschlug Vrtra mit Schaum: einen allein
  umarmt ja die von Dünkel schwankende Königsherrlichkeit nicht,
  15 gleichsam wie eine betrunkene Hetäre<sup>1</sup>).
  - 8. Der Held Jāmadagnya<sup>2</sup>), der im Kampfe die tausend Arme des Kārtavīrya abschnitt, der freute sich der Brahmanen geziemenden Demut, als der Pfeil in Rāma's Hand lag.
- 9. Rāma seinerseits diente in hilfesuchender Demut einem 20 Affen, da er begierig war, (in ihm) einen Freund zu gewinnen: die Hitze des Helden wird mit der Zeit gering, gleichsam wie die der Sonne, die von der kalten Jahreszeit aufgeleckt wird.
- 10. Der Affe Välin, der mit der Hand den Zehngesichtigen, der voll Lust den Kailäsa trug, mit Gewalt in das Faltengefängnis seiner Achselgrube steckte, mußte sich (schließlich auch) nach der Weise der von den sieben Meeren begrenzten<sup>3</sup>) (Erde) richten.
- 11. Von Kampfesmut geschwellte, berühmte Erdherrscher wurden einst vom Fürsten Jarāsamdha in Fesseln geschlagen; er wurde von Bhīmasena<sup>4</sup>) mit der Waffe der Arme unter Zerreißung der 30 Gelenke in zwei Stücke gerissen.
  - 12. Den Bhīma wiederum brachte Karņa um seine Festigkeit, machte seine Kraft ohnmächtig und ließ ihn (nur) aus Mitleid frei; Karņa ward bei Arjuna, der den Bogen gespannt hatte, in einem Nu zum Schutzflehenden.
  - 13. Als Arjuna die Frauenschar des Kṛṣṇa verlassen hatte und dahinging, wurde er von der Macht der Hirten gedemütigt: den Gang des Heldentums, der wie Elefantenohren unstet ist und den Pfaden des Schicksals nachgeht, kann man nicht erkennen.
    - 14. Der Furchtsame wird zum Helden, und der Held wird

<sup>1)</sup> Die Strophen 5-7 sind in K. nicht in Ordnung: die indischen Herausgeber nehmen an, daß je die erste Hälfte von 5 und 7 fehlt. H. faßt als Strophe 5 die zweite Hälfte von 6 und 7 zusammen.

<sup>2)</sup> Parasurāma, der Sohn des Jamadagni.

<sup>3)</sup> Hier eine Belegstelle für  $samdhy\bar{a}$  "Grenze".  $V\bar{a}lin$  wird schließlich auch getötet (von Rāma) und folgt so dem Laufe der Welt.

<sup>4)</sup> Natürlich sa Bhimasenena zu trennen.

zum Furchtsamen; nirgends hat dieses bewegliche Heldentum einen festen Stand.

- 15. Bāṇa wurde, als er ein Gast auf der Flugbahn des Diskus des Kaṃsa-Feindes¹) war, von dem Dreiäugigen²) nicht beschützt, wiewohl er ihm von Geburt an in Liebe gedient hatte und des 5 Schutzes würdig gewesen wäre.
- 16. Als Kālayavana voll Ungestüm nahte, verließ sich Sauri, der seine Gestalt unter der Bettstatt zusammenduckte, auf Mucukunda<sup>3</sup>).
- 17. Als der Diskusträger dem Sisupāla das Haupt mit dem Diskus abgeschnitten hatte, richteten die Fürsten, die auf seiner 10 Seite standen, kein Auge auf ihre Bogen 1).
- 18. Als das Blut des jüngeren Bruders des Duryodhana von Bhīma ausgesaugt wurde, sahen Droṇa, Karṇa, Kṛpa usw. wie waffenlose Weiber zu.
- 19. Vrkodara, dessen Armpaar von einer gewaltigen Riesen- 15 schlange umstrickt war, wurde geschwätzig von den Lauten kläglichen Schreiens nach der Mutter.
- 20. Dergestalt war die Vernichtung des Stolzes sogar bei großen Männern der Vorzeit: wer wird das übertriebene Prahlen mit alltäglicher Tapferkeit billigen?
- 21. Gegenüber dem Schwachen Roheit und Schärfe, gegenüber schlimmen Sündern Tapferkeit<sup>5</sup>), Verschlagenheit und Härte in der Rede: so ist das Heldentum niedriger Menschen.
- 22. Das Heldentum eines Mannes, der ohne Veranlassung boshaft und wie eine Schlange zur Schädigung des Lebens der Menschen 25 bereit ist, nennt man Grausamkeit.
- 23. Das allein ist das höchste Heldentum, das Leben anderer zu schützen; wer das Leben raubt, ist ja kein Held; ein Held ist der, der den Bittenden das Leben schenkt.
- 24. Mit dem Heldentum eines Menschen, der des Verstandes 30 beraubt ist, wird kein einziger Vorzug erzielt: der Löwe, der über den Donner der Regenwolke unwillig ist, stürzt in die Grube.
- 25. Was soll das Heldentum eines leidenschafterfüllten, brunsttrunkenen Elefanten, der aus Gier, ein Weibehen zu erlangen, sich in eine Grube stürzt?
- 26. Was für ein Wunder ist das Heldentum eines Dieners, der seinen Körper verkauft hat und dem der Tod gewiß ist wie einem an die Schlachtbank gebundenen Widder?

<sup>1)</sup> Gott Visnu, der den Dämon Bana mit seinem Diskus tötete.

<sup>2)</sup> Gott Siva.

<sup>3)</sup> Sauri (= Kṛṣṇa) lockte Kālayavana, den er in offenem Kampfe nicht töten konnte, in die Höhle, in der Mucukunda den laugen Schlaf schlief, dessen Störung damit bestraft werden sollte, daß jeder Eindringling durch einen Feuerstrahl aus Mucukunda's Auge verbrannt wurde. Während sich nun Sauri unter dessen Bett versteckte, wurde Kālayavana zu Asche gebrannt.

<sup>4)</sup> Um Śiśupāla zu Hilfe zu kommen.

<sup>5)</sup> Besser wohl die Lesart von H.: tīvrapāpeṣu bhīrutā "Furchtsamkeit gegenüber großen Bösewichtern".

- 27. Die Tugenden derjenigen werden von den Verständigen gerechnet, deren Heldentum nicht durch Dünkel entstellt, deren Geist nicht von Blendwerk beschmutzt und deren Gelehrsamkeit nicht von Haß heiß ist.
- 28. Wie die Familie durch einen schlechten Sohn, wie die Entfaltung der Tugend durch Gier, wie Herrschermacht durch schlechte Politik, so geht das Heldentum durch Dünkel zugrunde.

## Die Geschichte von dem kampfeslustigen Dambhodbhava.

- 29. Es war einmal ein Herr der von der Wallgrabenlinie der sieben Meere umgürteten Erde, Dambhodbhava, gleichsam der Pfosten des Hauses der Macht.
- 30. Nachdem er alle Feinde ohne Rest beseitigt hatte, wurde ihm sein ständiger Wunsch nach Kämpfen zu einer Herzenspein, 15 da er keinen Gegner mehr finden konnte.
  - 31. Indem sein Sinn aus Dünkel über die Kämpfe mit Göttern und Dämonen übermütig geworden war, fragte er die Leute<sup>1</sup>) immer voller Eifer: "Wer ist ein Held? Wer?"
- 32. Während ihm so die geraden Arme vor Dünkel juckten 20 und er ungestüm also fragte, zur Verachtung aller bereit, kam Nārada herbei und sprach:
  - 33. "Man sagt mit Recht, daß es in den drei Welten keinen Helden gibt, der dir ähnlich wäre. Ich kenne aber zwei Rṣi's, die des Kampfes mit dir würdig sind: Nara und Nārāyaṇa.
  - 34. Wenn diese beiden, die in der Einsiedelei Badarī weilen und sich strenger Askese widmen, mit dir kämpfen möchten, dann wäre dein Wunsch erfüllt!"
- 35. Als Nārada so gesprochen hatte, begab sich jener nach der Einsiedelei Badarī, indem er seine Arme betrachtete, denen das 30 Fest des Kampfes nahe bevorstand.
  - 36. Als der Fürst dort die beiden Schatzhäuser der Majestät, Nara und Nārāyaṇa, erblickt hatte, bat er dünkelhaft um einen Kampf, wie es der Richtung seiner Wünsche entsprach.
- 37. Da blickte Nara den nach Kampf Verlangenden mit einem so ernsten, festen Seitenblick an und sprach, die Lippen von einem verächtlichen Lächeln umspielt:
  - 38. "Erdenfürst, laß ab! Wir sind des Kampfes nicht kundig. Mit denen geziemt sich für dich der Krieg, die deine Grenznachbarn sind."
- 39. Als der König trotz dieser Worte von seinem Kampfeseifer nicht abließ, da überschüttete jener den Dünkelhaften mit spitzigen Rohrpfeilen.
  - 40. Den Körper bedeckt mit leuchtenden Flammen gleichen-

<sup>1)</sup> Man trenne sadā janam.

den Geschossen, ließ der König, dem die Lust am Streite vergangen war, seinen Mut sinken.

- 41. Nachdem die Last des hitzigen Dünkelfiebers unerwartet zerstückelt worden war, bat der Fürst jämmerlich bei jenem um Gnade, um sein Leben zu retten.
- 42. Da wehrte jener den Geschossen, und der Fürst, dem Ehre und Verlangen (nach weiteren Kämpfen) gebrochen waren, kehrte mit vor Scham stumpfem Halse in seine Residenz zurück.
- 43. So ist der Dünkel selbst der Großen ein grausiger Donnerkeil für die Ehre; wie das Eisen durch seinen Rost, so schwindet 10 die Würde durch den Dünkel.
- 44. Daher soll ein Mann, dessen Reichtum seine Ehre ausmacht, stets sorgfältig dem Dünkel wehren. Selbst die Freunde sind mit ganzer Seele dabei, einen Mann scharf zu demütigen, dessen Antlitz von Dünkel entstellt ist.
- 45. Die Helden, deren Wesen um ihres dünkellosen Heldentums willen erstrebenswert ist und die ihren Leib beim Beschützen von Rindern und Brahmanen preisgeben, die gelangen mit ihren vom Nektar guter Taten befruchteten Körpern zu Ruhm 1), ewiger Jugend und Unsterblichkeit.

## VI. Der Freigebigkeitsdünkel.

- 1. "Ich bin einzig in der Welt; mein Weg ist feucht von Spenden, wie der eines herrlichen Elefanten von Brunstsaft; ich bin berühmt, ein Fruchtbaum für die ersehnten Hoffnungen der Armen": wahrlich, wer in seinem Herzen einen solchen gewaltigen 25 Stolz auf seine Freigebigkeit hegt, der geht einher unter Aufgabe aller seiner verdienstlichen Werke, die daraus entstanden sind 2).
- 2. Wenn im Verlangen nach einem Lohne in Gestalt der Genüsse des Himmels usw. einer würdigen Person eine volle Gabe gereicht wird, so ist das ein Tauschhandel mit Tugend und Geld. 30 Was soll also ein Stolz, der sich auf solche Freigebigkeit gründet?
- 3. Wenn etwas von Leuten gespendet wird, die durch ein besonderes Übermaß an Vorzügen, wie z. B. Wissen, zufriedengestellt sind, so ist das ein Tauschhandel von Befriedigung und Geld.
- 4. Wer unter Tugendlobpreisungen spendet, um unter den 35 Leuten Berühmtheit zu erlangen, der nimmt immerfort einen Tauschhandel von Geld und Ruhm vor.

<sup>1)</sup> Oder, falls wir dem Texte (yaśahśarīrair) folgen wollen, anstatt yaśah sarīrair zu trennen: "gelangen mit ihren . . . ruhmreichen Körpern zu ewiger Jugend" usw.

<sup>2)</sup> H. liest tam udbhūtam . . . rrajati kah "wer möchte, auf alle seine Verdienste verzichtend, zu diesem Aufgeblasenen gehen?" Abgesehen davon, daß udbhūta nicht "aufgeblasen" bedeutet, sieht man auch nicht ein, weshalb derjenige, der einen solchen aufgeblasenen Kerl aufsucht, damit auf alle seine Verdienste verzichten soll! Nein, der Sinn ist der: wer sich seiner Freigebigkeit rühmt, geht damit des Verdienstes verlustig, das sonst mit der Tugend der Mildtatigkeit verknüpft ist.

- 5. Das Geld, welches durch Mißachtung getötet und im Unglauben gegeben wird, das ist fruchtloser Samen auf Unland gesät und so gut wie nicht gesät.
- 6. Was in dem Wunsche, das Übermaß des Ruhmes eines anderen Freigebigen zu übertreffen, im Wetteifer gegeben wird, das bringt schließlich dem allein Lohn, der die Veranlassung zu der Gabe gewesen ist.
- 7. Eine kleine Gabe wird zu einer großen, wenn sie als Linderung fremder Not gespendet wird, ohne daß jemand davon weiß, 10 ohne daß (der Geber) davon spricht und ohne nach einem Lohne zu verlangen.
  - 8. Was soll der Stolz auf Freigebigkeit gegenüber einer würdigen Person an Stätten wie Kuruksetra¹) und zur Zeit z.B. einer Sonnenfinsternis, die nur dem eigenen Nutzen dient?
- 9. Das allein nennt man eine Freigebigkeit, die voll zarten Mitleids, ohne Erwägung von Ort, Zeit, Handlung und Empfänger, zur Linderung der Not anderer geübt wird.
- 10. Was soll diese habgierige Spende, die voll Eifer gespendet wird, um seine Habe zu wahren und Weib und Kind zu Glück zu 20 verhelfen?
  - 11. Was soll diese mühselige Spende, die nach langer Quälerei gespendet wird, unter eiliger Prüfung des Standes der Sonne, nachdem man sie im Streite mit Bösewichtern böse gemacht hat? (?)
- 12. Was soll diese unselige Spende, die man einem Begüterten 25 auf seine Bitte gibt unter Übergehung einer voller Hoffnung gekommenen würdigen Person, von deren Seufzern sie nun verbrannt wird?<sup>2</sup>)
- 13. Was soll diese falsche Freigebigkeit, wenn zuerst etwas anderes versprochen war und nun etwas anderes, ganz Geringes 30 gegeben wird, was mit einem Makel behaftet oder nicht verwendbar ist?
  - 14. Was soll diese Almosen-Freigebigkeit<sup>3</sup>), wenn, in Erwiderung eines langen Dienstes, infolge von Habsucht ungern, wider Willen und unfreundlich gespendet wird?
- 15. Was soll diese heuchlerische Freigebigkeit, wenn etwas ganz Geringes und Wertloses gegeben wird, was in dem Geschenk von Blumen, Räucherwerk und Sesamkörnchen besteht?
- 16. Was soll diese dornenvolle Freigebigkeit, bei der die Gabe, kaum gesehen, aufgegeben wird<sup>5</sup>) und nur eine Fülle vieler Lasten 40 ist, indem sie vom Könige, von Dieben usw. bedroht wird?

<sup>1)</sup> In der Nähe des heutigen Delhi.

<sup>2)</sup> H. übersetzt grammatisch ungenau: "...und der Erstere darob von Seufzern gequält wird".

<sup>3)</sup> balādāna = Spende für Krähenweibchen?

<sup>4)</sup> Bei H. als Nr. 11 gezählt.

<sup>5)</sup> So nach H.'s guter Lesart drstam utsystam; K. hat drstamum(?) drstam.

- 17. Was soll diese unfruchtbare Freigebigkeit, wenn man etwas gibt, was ungenießbar, unverkäuflich, unannehmbar, unerwünscht und unnütz ist?
- 18. Was soll diese erbettelte Freigebigkeit, wenn man etwas spendet, was wie eine Schuld längst zu bereinigen gewesen und 5 zugesagt war und infolge des beständigen Bittens darum Feindschaft bringt?
- 19. Was soll diese von Zuneigung und Haß diktierte ("parteiische") Freigebigkeit, wenn man bei Gleichheit der Vorzügefülle dem einen volles, dem andern knappes Maß reicht und so einen 10 Unterschied macht?
- 20. Was soll diese Zwietrachtsfreigebigkeit, bei der man sich beständig mit Darleihern, Angehörigen und Söhnen herumquält, nachdem man nur eine geringe Gabe empfangen hat?
- 21. Was soll diese gar geringe Freigebigkeit, die die Not des 15 Nächsten nicht lindert, dem Spender selbst kein verdienstliches Werk bedeutet und mit geringen Unkosten ermöglicht wird? (?)
- 22. Was soll diese Freigebigkeit aus Furcht, wenn man in Nöten und Gefahren, bei überaus schrecklicher Erfüllung des Schicksals zur Behebung eines Versehens spendet?
- 23. Was soll die Freigebigkeit der Verblendung, wenn einer, der in den letzten Zügen auf dem Sterbelager liegt und alle Hoffnung aufgegeben hat, mit ohnmachtumfangenem Geiste spendet?
- 24. Was soll die Freigebigkeit unter Tränen, wenn einer, dessen Herz von dem Stachel heftigen Kummers über die Trennung 25 von Liebem gepeinigt ist, etwas spendet, was Reue erzeugt?
- 25. Was soll die Freigebigkeit beim Löhnen, wenn gelegentlich dem Hauspriester und Lehrer, der Frieden und Wohlsein schafft, etwas gespendet wird?
- 26. Wenn man etwas unter Aufgabe des Verlangens nach Lohn 30 spendet, was passend, ganz und gar eigener Besitz, nicht auf unrechtmäßige Weise erworben und nicht durch Berührung fremden Gutes verflucht ist, nicht hundertfaches Unglück bringt und später nicht mit eigenen Worten vorgerechnet wird eine solche Spende ist die andere Art von Ackerbau, die sich auf die Aussaat des 35 Geldsamens versteht.
- 27. Der Meru<sup>1</sup>) selbst wird zum Grashalme, wenn er in der eigennützigen Absicht geschenkt wird, das übermäßige Glück der Berührung der Brüstewölbung der Himmelshetären zu erlangen. Selbst ein Grashalm wird gewichtiger als die Schenkung aller drei 40 Welten, wenn er, aus Mitleid beim Anblick eines in Unglück Geratenen, voll vom Nektar des Glaubens und begleitet von der Kraft der Güte gespendet wird.

<sup>1)</sup> Ein fabelhafter Berg aus Gold und Edelsteinen.

# Die Geschichte von dem Ichneumon mit der goldenen Seite.

- 28. Einst ging auf Anordnung des goldregnenden Erdherrschers Yudhisthira das große Opfer, das Roßopfer, vor sich.
- 29. Mannigfaltige Speisereihen standen bereit, um von den Königen genossen zu werden; unaufhörlich speisten die Zweigeborenen aus edelsteinbesetzten Gefäßen;
- 30. und die Brahmanen wurden reich bedacht mit Edelsteinen, Gold und Schenkungsurkunden: da kam ein Ichneumon aus seiner 10 Höhle herbei nach der Statte, wo die Speisereste lagen.
  - 31. Es erregte die Aufmerksamkeit der Leute, weil es aut der einen Seite mit funkelnder Goldfarbe geschmückt war, während die andere Seite ohne Gold war.
- 32. Es kam schnell herbei und wälzte sich unter Springen, 15 Drehungen und Windungen wie ein śaphara 1) in dem Wasser, welches aus den goldenen Speiserestergefäßen herausgeflossen war.
  - 33. Als sie alle das Ichneumon mit der goldenen Seite voller Erstaunen sahen, wie es in das Speiserestwasser tauchte, meldeten sie es dem Erdhüter.
  - 34. Als es sah, daß es von dem herbeigekommenen Fürsten gleichsam durch seinen freundlichen Blick gefragt wurde, sprach es mit Staunen erregender, ganz deutlich artikulierter Stimme:
- 35. "König, an dieser außerordentlichen Freigebigkeit sehe ich keine entsprechende Frucht; viel besser als diese reiche Fülle wäre 25 eine Schüssel Grütze.
  - 36. Wer kennt in Wahrheit bei dieser großen Freigebigkeit, die von dir großem Erdengebieter ausgeht, die Lauterkeit des Geldes, des Wandels und der Gesinnung?
- 37. Diese Fülle, deren Umfang ausreicht, das Haus der Welt zu füllen, ist außerordentlich gering, um die vielen Menschen in allen Himmelsgegenden zu befriedigen. Bei denen, die bereit sind, in Lauterkeit des Wesens eine Gabe zu spenden, die hereingebrochenes Elend lindern hilft, wird selbst ein Grashälmchen zum Goldberge.
- 38. Höre, Erdenfürst, ein Wunder, was ich selbst gesehen habe, 35 und bei dessen Erzählung am Körper die Härchen zu Berge stehen.
  - 39. Einst fand ein verheirateter Brahmane, der vom Ährenlesen lebte und auf den Feldern umherzog, abgemagert vom Fasten ein wenig Gerste.
- 40. Nachdem daraus ein Grützegericht hergestellt war, voll-40 zog er die Opferhandlungen für Götter und Manen, gab Weib und Sohn ihren Anteil und schickte sich an, seinen Teil zu verzehren.
  - 41. Indem er nach Wasser für die *prānāhuti*<sup>2</sup>) verlangte, sah er einen Gast kommen, dessen Bauch vor Hunger schmächtig,

<sup>1)</sup> Cyprinus sophora, ein kleiner, sehr beweglicher Fisch.

<sup>2)</sup> Eine Libation für die fünf Lebensgeister.

dessen Gliedmaßen alle zusammengeschrumpft und dessen Gestalt schlaff war.

- 42. Diesem gab er nach erfolgter Ehrung mit heiterem Gemüte sein eigenes Essen, mit dem Nektar der Frömmigkeit beträufelt.
- 43. Als das von dem Gaste, der vom noch nicht gestillten Hunger elend war, verschlungen worden war, gab ihm auch die Gattin jenes voller Höflichkeit ihr Essen.
- 44. Der Sohn, welcher sah, daß der Gast auch davon noch nicht gesättigt war, bewirkte in frommem Glauben durch seine 10 Portion völlige Sättigung durch Speise.
- 45. Als nun dieser Gast gegessen und sich entfernt hatte, verweilte der vom Fasten magere Brahmane, mit der Kraft der Tugend versehen, in der Nacht zwar matt, aber ohne Pein.
- 46. Nun kam ich hungrig aus der Höhle heraus und fand, 15 (angelockt) von dem Geruch der Grütze, die Blättertüte, die sich bei den weggeworfenen Speiseresten befand.
- 47. Kaum wurde ich dort von dem Spülwasser berührt, o Fürst, siehe, da bekam meine rechte Seite hier eine aus Gold bestehende Haut.
- 48. Seitdem bin ich, in dem Verlangen, auch an der linken Seite Goldglanz zu bekommen, stets schlaflos gewesen und bin darüber vor Sorge nur abgemagert.
- 49. Auf welchen Wunsch auch immer der Mensch durch Schicksalsfügung kommt, auf dessen Erfüllung ist er immer sorg- 25 sam bedacht.
- 50. Da jetzt dieses dein Roßopfer zur Ausführung gelangt, bin ich in der Hoffnung, (noch) eine goldene Seite zu bekommen, nach dem Platze gegangen, wo die Speisereste der Brahmanen liegen.
- 51. Aber wiewohl ich mich lange wälze, besprengt von dem 30 Wasser aus den mit Edelsteinen besetzten goldenen Gefäßen 1), zeigt sich hier am Leibe auch nicht ein bischen Glanz.
- 52. Verehrung immerdar der in ihrem Wesen lauteren, ganz geringfügigen Gabe, die große Früchte bringt; nicht der, die reich an allen möglichen Genüssen ist!"
- 53. Als das Ichneumon nach diesen Worten sich entfernt hatte, bedachte Yudhisthira, daß es sich so verhielte, und unter fortwährenden Seufzern stand er eine Weile regungslos da.
- 54. Darum soll der Mensch nicht stolz sein auf Gaben von Gold, Gewändern, Juwelen und Ländereien; edel ist wegen der da- 40 mit verbundenen verdienstlichen Werke stets die Gabe von jedermann, die ihrem Wesen nach von Mitleid feucht ist.

<sup>1)</sup> H. liest  $p\bar{u}rpa$  statt  $p\bar{a}tra$  und übersetzt danach "besprengt von dem Wasser, das voll von Juwelen und Gold ist", was nicht stimmt, da hier eben die Gefäße kostbar sind, nicht ihr Inhalt.

### VII. Der Asketendünkel.

- 1. Die Askese ist den Trefflichen immer erwünscht zur Behebung der Leidenschaft, des gewaltigen Stolzes und der Verblendung. Wenn man nun darüber voll Dünkel ist, warum hat man dann vergebens das Haus verlassen und den Leib kasteit?
  - 2. Mit ganzer Seele, mit lauterer Gesinnung soll man sich Mühe geben, die Mangel des Daseins zu beheben. Eine schwere Askese, die heiß von Zorn und von heftiger Leidenschaft befleckt ist, schafft keine Seelenruhe.
- 3. Wenn das Herz ohne Leidenschaften ist, was sollen dann Bußübungen? Und wenn es voller Leidenschaften ist, was sollen dann Bußübungen? Wenn das Herz freundlich ist, was sollen dann Bußübungen? Und wenn es zornig ist, was sollen dann Bußübungen?
- 4. Was soll die Askese bei Heiligen, deren Lippen von einer Verwünschung im Zorne zucken, deren Lippen zitternd vor Liebe zucken, und die ihres Glanzes beraubt sind durch das Schweißwasser, welches aus ähnlichen Gründen entsteht?
- 5. Sogar die Gattin des erzürnten Gautama, Ahalyā, wurde 20 ja durch seinen Fluch zu Stein; der Erdengebieter Trišanku wurde, von Vasiṣṭha in der Wut verwünscht, zu einem Caṇḍāla gemacht.
- 6. Cyavana, der aus Gier nach trefflichen Edelsteinen mit seinem Leibe in die Erde getaucht war, ertrug voll Leidenschaft eine Mißhandlung, nämlich die seine beiden Augen ausreißende 25 Sukanyā, da er Lust hatte an der Wonne der Berührung mit ihren Händen.
- 7. Daß Pāṇḍu, dessen Arme an dem Halse der Geliebten hingen und dessen Leib sich an ihre Brüste lehnte, den Untergang fand, und daß Parīkṣit von dem Zischen der Schlange verbrannt so wurde, das war das Werk des Zornes eines Büßers.
  - 8. Was soll diese vergebliche Askese der Heiligen, die die Wurzel des Baumes des wertlosen Daseins nicht vollständig ausgräbt und fähig ist, anderen die Qual einer Verwünschung zu bereiten?
  - 9. Das ist ein lauteres Gelübde, ein heilsamer Freund, das nicht mit dem Staube des Dienstes beim Könige befleckt, nicht vom Streit über Land. Wissenschaft usw. erhitzt und nicht durch heuchlerische Weihe wie von einem Betrüger verwirrt gemacht ist.
- 10. Das eitle Gelübde, bei dem man (Reichtümer) aufhäuft, 40 Weib und Kind verbirgt, die Last der Geschäfte immer wieder aufnimmt und bei dem nur Mühsal herauskommt infolge der Entstehung von Heuchelei und Dünkel: das ist nur ein Mittel, das Leben zu erhalten 1).
- 11. Das Gelübde, welches die Krankheit Leidenschaft hat, reich 45 an Verblendung ist, eine Fülle von Krankheiten und nicht geringen

<sup>1)</sup> Ein solcher Mensch wird immer wiedergeboren.

Stolz besitzt, heiß von dem Fehler des Hasses und voll unermeßlichem Blendwerk ist: das ist ganz besonders mit der (Aussicht auf) Wiedergeburt gekennzeichnet.

- 12. Das Gelübde, welches sich mit Haarflechte, Rosenkranz. Antilopenfell, Meditationstuch, Lumpen und Bambusiohr abquält. 5 der Überlegung ermangelt und keine Helligkeit besitzt, das hält man für eine große Fessel.
- 13. Wenn das Herz voller Leidenschaft und wie ein Mönchsgewand rot ist. wenn man unbekleidet ist infolge des Ablegens des Gewandes der Tugend, wenn man mit der Fülle von Asche lacht, 10 die doch aus der Begehrlichkeit herstammt, ist dann nicht das Gelübde dem Gebahren eines Stutzers gleich?
- 14. Das sündhafte Gelübde, das in der Meditation an nichts haftet und doch fest an den Genüssen haftet, einen hängenden Kranz von Knochen und Schädeln trägt, von Zorn verwirrt ist und 15 bei der Berührung zu meiden ist, das nennt man ein lastendes Gelübde.
- 15. Ein Knabe als Büßer was ist lächerlicher wie dieses? Ein Jüngling, der nach dem Walde 1) strebt was ist unpassender wie dieses? Ein Greis voll Leidenschaften was ist tadelns- 20 werter als dieses? Ein Tor als Autorität was ist beklagenswerter als dieses?
- 16. Geduld, Seelenruhe, Bezähmung der Sinne, ein vom Nektar des Mitleidens betröpfeltes Herz das ist eine würdige Askese unter Menschen oder im Walde; alles andere nennt man nur ein 25 Mittel, den Körper auszudörren.

## Geschichte von Śiva und dem eifersüchtigen Asketen.

- 17. Auf dem Schneeberge mit seinen dunklen devadāru-Wäldern<sup>2</sup>) und seinem schönen Lächeln der Wasserfälle ging einst 30 den büßenden, ausgedörrten Muni's ein Zeitraum vorüber, der nach tausend Jahren zählte.
- 18. Da kam einmal der hochheilige Beseitiger des Elendes der Welt, der den Kaltstrahler als Diadem trägt, zusammen mit Bhavānī<sup>3</sup>), auf seinem Stiere reitend, auf dem Luftpfade dorthin, um 35 sich zu ergehen.
- 19. Durch das kokette Lächeln<sup>4</sup>) der von ihm ausgehenden Gesichtsstrahlen, die die zahlreichen Mondstrahlen noch verlängerten, bekam der Himmel ein in Streifen sich anschmiegendes, weißes Obergewand.

<sup>1)</sup> Um hier als Einsiedler zu leben.

<sup>2)</sup> Pinus deodara Roxb. (= Cedrus Libani v. deodara Hook, f.).

<sup>3)</sup> Siva mit seiner Gattin Bh. ist gemeint.

<sup>4)</sup> Das gilt für weiß, geradeso wie die Mondstrahlen.

- 20. Als nun die Göttin die Muni's erblickte, von denen nur noch die infolge der scharfen Anstrengung bei der mühevollen Askese deutlich sichtbaren Knochen übrig waren, sprach sie zu dem Mondsichelgeschmückten, indem ihr Herz Mitleiden empfand und bestürzt war:
  - 21. "Gott, warum, ach, kommt auch jetzt noch nicht die Erlösung für diese Muni's, die dich zu gewinnen entschlossen sind; die alles Festhalten an Hartnäckigkeit aufgegeben haben, und deren Leiber von der Ausführung der Bußübungen ausgedörrt sind?
- 22. Warum gelangen diese Muni's also nicht zu ewigem Glücke an deine makellose Stätte, die in tausend Jahre währender Mühsal verweilen und in Körperauszehrung versunken sind?
- 23. Große Gnädigkeit gegenüber den eben erst Angekommenen, Nichtbeachtung gegenüber denen, die schon lange da gewesen sind: 15 diese Art findet man leicht bei den Gebietern infolge ihres gewaltigen Stolzes auf ihr Spiel der Ungebundenheit."
- 24. Als der Bergbewohner das von Höflichkeit getragene Wort der Liebsten vernommen hatte, antwortete er ihr, indem er den Schein des vom Gifte dunklen Halses 1) durch die Strahlen der 20 Zähne des Glanzes beraubte:
- 25. "Göttin, was du da aus Mitleid mit den Muni's gesagt hast, das gefällt mir wegen der Beachtung der Gläubigen. Aber bei denen da sind Liebe und Zorn, die ein Hindernis für die Überschreitung (des Meeres) der Existenzen abgeben, noch nicht zur 25 Ruhe gekommen.
  - 26. Mit dem Eintritt in den Wald, mit Observanzen ohne Rest, mit ganz besonderen Bußübungen, bei denen der Körper ausgedörrt wird, erreichen sie die unveränderliche Stätte nicht, solange sie noch von Haß und Liebe hinundhergezerrt werden.
  - 27. Handgreiflich will ich die im Innern haftende Alteration ihres Herzens zeigen: durch heftige Gelübde verdorrt allein der Leib, nicht die in der Vorstellung ruhende tiefe Verblendung.
- 28. Diejenigen, welche die Genüsse aufgegeben haben, von Begierde frei, selbst in der Liebe ohne Leidenschaft, selbst guten 35 Leuten gegenüber ohne Haften und peinlich genauer Askese ergeben sind, die erreichen als die Geeigneten nach Wunsch jene unvergängliche Stätte."
- 29. Nachdem Sambhu so gesprochen hatte, stieg er behende von dem Stiere auf die Erde, wie von der Spitze eines Berges, 40 und verwandelte sich im Nu in einen nackten Büßer, der ein Berg von wunderbarer Schönheit und weiß vom Nektar des Liebreizes war.
  - 30. Seine beiden Fußlotusse, gleichsam feucht von rotem Glanze

<sup>1)</sup> Śiva hatte einst das bei der Quirlung des Ozeans zum Vorschein kommende Gift  $k\bar{a}lak\bar{u}ta$ , das die Welt zu vernichten drohte, verschlungen und sich den Hals damit verbrannt, der seitdem schwarz ist. Vgl. Strophe 33!

des Diademjuwels des Götterherren, vernichteten auf der Erde den wunderlichen Dünkel der Korallen und der frischen Schößlinge junger Lianen.

31. Die Kniee sehr deutlich, die Schenkel mit Glanz bedeckt, die Mitte geteilt durch die Windung des Nabelteiches, die Arme 5 lang herabhängend, die Schultern stark, das Gesicht ein Vollmond — so war seine Gestalt.

32. Mit seinen kristallreinen Gliedmaßen, die gleichsam inmitten des Nektarmeeres unvergleichlicher Anmut gebadet waren, bewirkte er, daß die zehn Himmelsgegenden gewaltigen Glanz be- 10 kamen: sie lachten gleichsam über den Digambara 1).

33. Sein Hals, überzogen von dem Lichtglanz der Farbe eines in der Hand getragenen Pfauenschweifes, erglänzte von einer Rauchlinie, die gleichsam das Feuer des im Innern haftenden  $k\bar{a}lak\bar{u}ta$ -Giftes<sup>2</sup>) aufgelegt hatte.

34. Mit seinen beiden langbewimperten Augen, die reizend durch ihre rötlichen Winkel waren, weihte er die Frauen der Himmelsgegenden gleichsam ein in die Zuneigung zu dem Haften an dem neuen Körper des Ananga<sup>3</sup>).

35. Als das dritte Auge 1) diesen in den drei Welten Sehn- 20 sucht erregenden, zu Smara gewordenen Leib des Smara-Feindes erblickte, ging es aus Scham über die Erinnerung an seine frühere Untat im Nu irgendwohin.

36. Er erglänzte liebreizend mit der gelockten, dunklen, die Schultern berührenden Haarfülle, gleichsam einer Schar von Nächten, 25 die zusammen herbeigekommen ist, die ersehnte Sichel des Diademmondes aufzusuchen.

37. Er erglänzte, das Haar bestreut mit den aus den Zweighänden der Lianenfrauen gefallenen, lächelweißen Blumen, gleichsam den Schaumresten der Tochter des Jahnu, die sich bei seiner 30 ungewöhnlichen Schönheit versteckte 5).

38. Die von dem Verkleideten zur Verbergung seiner wahren Gestalt geschaffene ganz neue Schönheit erglänzte gleichsam wie der mit beiden Händen vollständig zerriebene, an Stelle einer Salbung vom Haarschopf aus benutzte Mond.

3) "Der Körperlose", der Liebesgott. Siva ist hier gleichsam der verkörperte Amor.

<sup>1)</sup> Siva wird hier ein Digambara genannt, "mit dem Himmel bekleidet", d. h. nackt. Der Glanz, den er verbreitet, ist weiß; daher das Lachen der Himmelsgegenden.

2) Vgl. S. 46 Anm. 1.

<sup>4)</sup> Siva hat auf der Stirn noch ein drittes Auge, mit dem er einst Smara, den Liebesgott, zu Asche verbrannt hat. Jetzt schamt es sich gleichsam dieser Untat und hat sich irgendwo versteckt; d. h. Siva tritt ohne dieses dritte Auge auf, weil es ihn sofort verraten würde.

<sup>5)</sup> Die Tochter des Jahnu, d. h. die Gangā ("Ganges"), die auf Śiva's Haupt entspringt, versteckt sich aus Scham, da sie mit der Schönheit Śiva's nicht konkurrieren kann; man sieht von ihr eben noch den letzten Rest des Gischtes.

39. Diese seine Schönheit, mit der er Manmatha 1) häßlich machte, war an Liebreiz so begehrenswert, daß die Waldgottheiten ihre Scham ablegten und neue Sehnsucht voller Erstaunen empfanden.

40. Auf des Unbekleideten Körper fielen lange haftend im Ver-5 langen die Blicke der verschämten Vidyadhara-Schönen 2), die sie

in den Spiellotussen halb verbargen.

- 41. Die im Luftraume befindlichen Götterfrauen, die im Banne der Schönheit seiner Glieder standen und deren Schmuckstücke bei ihrem Zittern klirrten, feierten ein Augenfest, das ein Hindernis 10 für ihr Weitergehen bildete.
  - 42. Die Fülle von blauen Lotusblüten, den Handknospenspitzen der Töchter der ganz Vollendeten 3) entglitten, erschien wie die Augenschar der Welt, da sie gleichsam an der Schönheit an seinem Körper haften blieb.
- 43. Selbst die vor Staunen über seinen Anblick unbeweg-15 lichen Gazellenweibchen, deren Augen zu einem Schmucke für die Ohren 4) wurden, bekamen außerordentlich sehnsüchtige Regung des Herzens.
- 44. Bei seinem Auftreten zeigten die Lianen, die sich unter 20 der Schar von Bienen bogen, die aus Gier nach dem Parfum des Mundes umherflogen, und die von Seufzern unter Gähnen reich waren, immer wieder ein Erzittern an den Blüten.
- 45. Als die Geliebten der Muni's diesen reizenden Jüngling, gleichsam die verkörperte Jugendschöne, ganz langsam an die Ein-25 siedelei herankommen sahen, ward ihr Herz vor Freude geschwellt.
  - 46. Ihr Auge, welches bei seinem Anblick sich nicht mehr schloß und den Weg zu den Ohren betrat, bekundete unter Aufgabe der Scham in heftigem Verlangen die Koketterie schüchterner Gazellenkühe.
- 47. Während sie sich zu seiner Verehrung ungestüm erhoben, ihre üppigen Brüste unter dem herabgleitenden Gewande wogten und sie von der neuen Liebe hart mitgenommen wurden, bewegten sich infolge des Reckens ihre Arme kokett.
- 48. Es erstrahlte ihre Härchenreihe, gleichsam die von den 35 Brüsten beschützte Finsternisschöne, die sich vor dem Gesichtsmonde fürchtet; gleichsam eine aus dem Nabel hervorgehende, sehr dünne Anfangslinie vom Auftreten des Rauches vom Feuer der Leidenschaft.
- 49. Ihr Blick stürzte sich zugleich auf seine Lippen, gleich-40 sam nach Küssen begierig, auf seinen Hals, gleichsam voller Verlangen nach ungestümen Umarmungen, und auf seine Brust, gleichsam voller Sehnsucht, den Busen daran zu lehnen.

2) Eine Art von Genien. Vgl. zur Strophe J. J. Meyer, Samayamatrika, 3) Eine Art von Genien. Vorwort, p. III/IV.

<sup>1)</sup> Den Liebesgott.

<sup>4)</sup> Die Augen sind so lang geschnitten, daß sie mit den außeren Augenwinkeln bis zu den Ohren reichen.

- 50. Gewarnt gleichsam von den Blütenbüscheln mit dem Summen der Bienen, die ein (zorniges) hm! ausstießen; von den blühenden Blumen, die ihr Lächeln aufsteckten, und mit den vom Winde gebogenen Zweighänden:
- 51. bedroht gleichsam von den Himmelsgegenden mit dem 5 Brauenrunzeln in Gestalt der Opferrauchstreifen, waren sie in seiner Nähe doch bereit, das Gewand der Tugend fallen zu lassen, und gänzlich ohne Scham.
- 52. Die Versammlung der Muni's hatte kaum die Veränderung im Herzen dieser Frauen bemerkt, die da seufzten und gleichsam 10 vom Winde am Ende der Federn am Schafte des Pfeiles des Liebesgottes erzitterten, als sie auch schon vom Runzeln der Brauen furchtbar wurde.
- 53. Gleichsam erfüllt von dem Blute der von dem rasenden Tiger Zorn zerrissenen Gazelle Seelenruhe, ward ihr Auge sogleich 15 der Dämmerung am Ende des Tages ähnlich, dem die Ankunft des Abends bevorsteht.
- 54. Indem sie sich auf die Lippe bissen, ein Zittern sie schüttelte, der Leib von Schweiß feucht war, sie heftig seufzten. die Eifersucht vor Leidenschaft zutage trat und Zorn sie verwirrte, 20 zeigten sie ganz das Treiben Verliebter.
- 55. Die Achsel bedeckt mit dem schwarzen Antilopenfell. welches dem Rauche des innen brennenden Zornfeuers ähnelte, lief der eine, den Dreizack schwingend, eilig auf den nacktleibigen Stiergezeichneten los.
- 56. Ein anderer hob das Polster hoch und warf es, der Seelenruhe ermangelnd, mit zitterndem Arm nach ihm, so daß er von seinem Sitz. gleichsam infolge der Trennung von der Erde, in Ohnmacht haltlosen Leibes schnell hinfiel.
- 57. Ein anderer nahm seinen Krug, der gleichsam der infolge 30 der unerwarteten, heftigen Aufregung zusammengeballte Zorn war, und schickte sich in der Verblendung an, ihn vor den Pināka-Trager hinzuwerfen.
- 58. Die Rosenkränze dieser (Büßer), die infolge ihres Unwillens gänzlich ungeduldig und unfähig waren, auch nur einen Augenblick 35 die Erregung zu meistern, fielen auf die Erde und wurden zum Brauenrunzeln jenes Büßerwaldes.
- 59. Es entstand eine verblendungsähnliche Finsternis durch die Verwünschungslauten gleichen, umherfliegenden Bienen, die aus dem Innern der Blüten der infolge dieser Aufregung von Zittern 40 befallenen Blütenbüschel in der Einsiedelei hervorkamen.
- 60. Als jene die Finsternis bringende Stätte der Eifersucht, das mondahnliche Antlitz erblickten, fielen sie, die Augen gleichsam gefüllt von  $k\bar{a}lak\bar{u}ta$  beim Anschauen der Halsgegend 1), in verblendende Ohnmacht.
  - 1) Es wurde ihnen schwarz vor Augen; denn das  $k\bar{a}lak\bar{u}ta$ -Gift hat diese Farbe. Zeitschrift der D M G. Bd 69 .1915.

- 61. Die Worte mit Seufzern im Innern des Halses vermischt, sprachen sie zu ihm, dessen Lippen vorn von Lächeln glänzten und der ihnen mit der Verführung ihrer Frauen eine so schwere Demütigung bereitete, wobei sie heftiges Verlangen nach so hervor-5 ragender Anmut empfanden:
  - 62. "Wer ist dieser entartete, tugendlose, künstereiche, nackte, stiergezeichnete, schamlose Eindringling, durch den diese lautere, von den großen Rsi's gern gesehene Frauenschar, gleichsam die Gangā, besudelt worden ist?
  - 63. Dieser hat im Dünkel in seiner Verkleidung eine unedle Gesinnung offenbart und wie ein Kāpālika1) die Waldstätte der Muni's in Unlauterkeit gebracht2).
- 64. O weh, die Phantasie dieses nach gewalttätiger Umarmung ehrbarer Frauen Verlangenden! Sicherlich hat er in der Liebes-15 leidenschaft die reizende Gestalt auf irgend eine trügerische Weise geschaffen!"
- 65. Mit diesen Worten schleuderten sie auf ihn erzürnt Hunderte von Stöcken, Steinen und Polstern. Die aus dem Mangel an Überlegung entstehende Verblendung derjenigen, deren Augen 20 von Haß verdeckt sind, wird bei Unachtsamkeit groß.
  - 66. Während nun der Monddiademträger langsam entschwand, ward die Bemühung der ihn zu sehen und ihm nachzulaufen sich anschickenden Schar der Frauen jener von heftigem Zornfeuer versengten (Büßer) gar bald zum Aufhören gebracht.
- 67. Nun verschwand der erhabene Bharga allmählich von jener Stätte, indem sein Lachen hervorbrach wie die großen Wasserfälle des Himmelsflusses; und als er in den von seliger Ruhe lauteren Himmel gelangt war, sprach er zu seiner Geliebten, deren Gesicht von staunendem Lächeln weiß war: "Devī, hast du das Treiben 30 der Muni's gesehen?
- 68. Daß der Körper von Asche lächelt, das Haar in große Flechten gebunden (oder) das Haupt geschoren wird, daß man für Topf, Stock und Krug schwärmt, Fell und Rosenkranz trägt, auf das braune Gewand versessen ist (oder) an Gewandlosigkeit Gefallen 35 findet und einen Kranz aus Schädeln trägt - jegliches Gelübde, das sich (auch noch so sehr) durch Besonderheit auszeichnet, ist durchaus umsonst infolge von Liebe und Zorn.
- 69. Infolge ihres Dünkels, ihres Zornes, ihres Aufbindens der vollendeten Flechte mit einem Faden, ihrer Verblendung, ihres 40 Haftens an der im Herzen sitzenden Billigung des Kostens der (für sie immer noch) schmackhaften Sinnesgenüsse, ihrer vielfachen Versessenheit auf die Schlinge der Hoffnung und des in der Vorstellung ruhenden Fehlers finden diese da auf keinen Fall mit ihrer (bloß) den Leib ausdörrenden Askese die Erlösung."

<sup>1)</sup> Ein Mitglied der Schädelsekte, der wegen ihres ausschweifenden Kultus berüchtigten "Linken Hand". 2) Man lese nītāpavitratvam.

- 70. Als die Bergestochter dieses vom Tripura-Feinde gesprochene zutreffende Wort gehört und bedacht hatte, daß Askese bei Leuten, deren Herz nicht ruhig ist, nur eine nutzlose Schädigung des Körpers sei, richtete sie an Hara aus Mitleid die Bitte, den Verblendungsstaub der Muni's doch zu beheben und sie von Leidenschaft und Haß zu befreien, um so den Geburtenkreislauf aufhören zu lassen.
- 71. So von Devī aus Mitleiden gebeten, bewirkte nun der erhabene Feind des Smara mit seinem gnadenvollen Anblick, wobei er das Antlitz der Himmelsgegenden in Lächeln badete, daß der den 10 Muni's anhaftende Verblendungsschmutz sogleich beseitigt wurde. —
- 72. Darum soll man wegen noch so besonderer Bußübungen, die scharfe Mühe verursachen, nicht in tiefer Verblendung dünkelhaft sein. Durch Haß und Leidenschaft, die mächtig emporwachsen 1), samt Hochmut geht die Askese verloren.
- 73. Wenn die unerträgliche Hitze des Körpers von dem innerlichen Durste restlos mit dem Wasser der Seelenruhe und durch den Trank des Stromes des Nektars der Zufriedenheit die Genußsucht ausgelöscht wird, die an nichts mehr haftet, da sie (an Unbeständigkeit) dem Wasser<sup>2</sup>) auf den Blättern des Lotus gleich 20 geachtet wird so ist das für die Menschen im Walde des Daseins die auch anderen nützliche, wahrhaft edle Askese.

# Verzeichnis seltener oder nicht belegter Wörter.

kīlāla \*Wasser VII, 73.
citrapaṭa Gemälde IV, 62 (Daśak.).
jananī \*Mitleid III, 96.
thūthṛṭa 'vor dem man ausspuckt I, 45.
darpaṇa \*Auge I, 71.
dhanabhāgɨn 'Erbe I, 35.
dhātuvādɨn Alchymist III, 46.
paṇya preisenswert IV, 50 (vedisch).
paraloka 'Hölle? I, 15.
bhūrja Schuldschein I, 44 (Lokaprakāśa).
\*śevāla Blyxa octandra IV, 3.
saṃdhyā \*Grenze V, 10.

1) H. liest madodayena "Überhebung".

<sup>2)</sup> Unsere Stelle enthält einen Beleg für  $k\bar{\imath}l\bar{a}la$  in der Bedeutung "Wasser", die im pw. mit \* bezeichnet ist.

# Die Reihenfolge der Buchstaben im Alphabet.

Von

## Wanda v. Bartels.

Anknüpfend an den kurzen, aber für die Erforschung der Geschichte der Schrift desto wichtigeren Artikel von Dr. Hans Bauer über die Reihenfolge der Buchstaben des Alphabets<sup>1</sup>) möchte ich einige Beobachtungen zu erwägen geben, welche sich mir gelegentbich meiner Arbeiten über die mantischen Lebern, die bei Babyloniern, Hethitern und Etruskern gefunden worden sind, aufgedrangt haben<sup>2</sup>).

Vor allem scheint es, als ob die Bauer'sche These, die er ebenso wie Prof. Lidzbarski (Ephemeris I, 135) für semitische 10 Alphabete aufstellt, nämlich: daß die Reihenfolge der Buchstaben an der Hand von wirklichen Wörtern gebildet worden sei, sich durch gleiche Vorgänge bei anderen Alphabeten stützen lasse, und weiter scheint es, als ob auch die Wahl des ersten Buchstabens, das heißt die Bestimmung, ob dieses 15 oder jenes Zeichen der Reihe der Buchstaben voranzugehen habe, von Bedeutung sei.

Bauer sieht in den ersten vier Buchstaben des äthiopischen Alphabets (h l h m) das kanaanäische Wort בהלהם = "das Brot" (also mit dem bestimmten Artikel!) und in den darauffolgenden beiden (š r) das kanaanäische Wort האשם (den Stimmabsatz darin läßt er absichtlich außer Betracht) = "Fleisch": in den beiden ersten Buchstaben des kanaanäischen Alphabets dagegen das Wort האר בא ב "Vater" und in den weiteren das Wort "Großvater" = הבר Es sei mir gestattet von diesen Wahrnehmungen auszugehen. Doch mir fällt ein: weil den Alten die Erfindung der Schrift als göttlich galt und weil dem Gebrauche der Schriftzeichen zauberische Wirkungen zugeschrieben wurden 3), so muß man wohl für die Bedeutungs-

<sup>1)</sup> ZDMG., Bd. 67, Heft III, S. 501 und Heft IV, S. 767.

<sup>2)</sup> S. meine Arbeiten über die Etruskische Bronzeleber von Piacenza in ihrer symbolischen Bedeutung (Berlin, Julius Springer, 1910) und in ihren Beziehungen zu den acht Kwa der Chinesen (1912), die ich als Bronzeleber I und II anführen werde.

<sup>3)</sup> Schrader, Reallexikon S. 737; Jacob Grimm, Mythologie, S. 1176 bezw. 136 (II. Aufl.): Richard Wünsch, Antike Fluchtafeln. Bonn 1907; A. Dieterich, ABC Denkmaler, Rhein. Mus. LVI, 1901, Bd. 56.

erklarungen der Schriftzeichen ebensowohl, als auch für die Erforschung von deren Reihenfolge in eine Zeit zurückgehen, welche der Verwendung der Schrift zum profanen Verkehrsmittel vorausliegt, also in eine Zeit, in welcher die Buchstaben noch mystische Beziehungen und Bedeutungen ausdrückten, die für die Bezeichnung und die Anordnung der Zeichen bestimmend sein mußten. Diesen Standpunkt einzunehmen erscheint wesentlich, wenn man zu Resultaten kommen will.

Zweitens ist zu beachten, daß die Überlieferungen der verschiedenen Völker die Erfindung der Schrift einer ganz bestimmten 10 Gott-Vorstellung zuweisen: Thout, Ea. Nebo, Marduk, dem chinesischen Fû-hi, Hermes, Prometheus, Euander, Odin, um nur einige zu nennen, die alle gleichsam "das Wort" verkörpern und welche "Zunge", "Sprecher" oder "Leber") für einen höheren Himmelsoder Lichtgott sind 2). Weiter ist bemerkenswert, daß alle Schrift 15 und die Schriftgötter aus dem Wasser kommen und einwandern, so daß also Schrift "gebracht" worden ist (in China, Babylonien, Ägypten, Germanien usw.). Auf das Niveau dieser Anschauungen muß man sich stellen, um in das Wesen der ältesten Schrift einzudringen, da Namengebung und Anordnung der Schriftzeichen, die 20 naturgemäß in die Zeit des jeweiligen ersten Gebrauches fallen, doch wohl auf das Engste mit den Ideen verknüpft sein müssen, welche die Völker mit diesen mystischen Zeichen verbanden.

Im Laufe meiner Studien über die mantischen Lebern hat sich mir die Wahrnehmung aufgedrüngt, daß parallel mit der Hepato- 25 skopie <sup>3</sup>) die Erforschung des göttlichen Willens aus dem Werfen hölzerner Losstäbe läuft, und weiter, daß eine gewisse strichförmige <sup>4</sup>) Schrift, welche ursprünglich zur Unterscheidung der Losstäbe ver-

<sup>1)</sup> Da aus den Lebern der Opfer die Götter "sprachen", so ist Leber gleich Zunge (Bronzeleber II, S. 38 ff.) und es werden auch — nach Übertragung dieser Vorstellungen auf die Sterne — Himmelszeichen "Zungen", "Sprecher" und "Schafe" genannt.

<sup>2)</sup> Als jüngste Personifikation dieses verkörperten Wortes des obersten oder Lichtgottes ist Christus-Logos anzusehen, der zugleich "Lamm" ist. Siehe Bronzeleber II, S. 223, 225 und Index daselbst sub Christus.

<sup>3)</sup> Um nicht weitschweifig zu werden, sei die Kenntnis der Begriffe, welche die Alten mit der Leberschau verbanden, hier vorausgesetzt und nur das berührt, was die Buchstaben angeht. Für Leberschau s. Blecher. De Extispicio, Bouché Leclerq, Histoire de la Divination dans l'Antiquité, Thulin, Etruskische Disciplin II. Eduard Meyer, Gesch. d. Altertums I, 2, §§ 397. 246 a: Jastrow, Relig. Babyl. u. Assyr., S. 192 ff., Jastrow, Signs and Names for the Liver, Zeitschr. f. Assyr., Bd. XX. S. 105 ff., Jastrow. The Liver in Antiquity, University of Pennsylvania, Medical Bulletin, S. 238—245. und meine Bronzeleber II, S. 14 ff.

<sup>4)</sup> Unter strichförmiger Schrift, bei welcher die Entstehung aus dem Einritzen in Holz deutlich zu erkennen ist, meine ich hauptsächlich die Alphabete des Ägaischen Meeres, so das kyprische, ionische und das von Troja, sowie die sumerischen, etruskischen und runischen Zeichen. Wie weit die von Pumpelly in Turkestan gefundenen Steininschriften uigurischer Herkunft durch die vorderasiatischen beeinflußt sein könnten und durch welche derselben, entzieht sich meiner Kenntnis; müßte aber untersucht werden.

wendet worden zu sein scheint, von eben diesem Loswerfen und der Leberschau nicht getrennt werden kann; und zwar laufen diese Übereinstimmungen von China ab 1) durch Babylonien, Vorderasien, Kreta bis Etrurien und Germanien parallel und sind zu charakte-5 ristisch, als daß man an eine selbständige Entstehung bei jedem dieser Völker denken dürfte.

Was nun die Alphabete anbetrifft, so wäre es nicht ausgeschlossen, daß in der Anordnung der Zeichen, sowie in ihrer Namengebung gewisse Hinweise auf den jeweiligen - stets aus dem Wasser 10 gekommenen - Erfinder oder Einführer zu finden wären, welche eben der Heiligkeit der Zeichen wegen haften geblieben sein könnten. trotzdem natürlich eine lange Zeit zwischen der Erfindung, Namengebung und Anordnung eines Alphabets und seiner Anwendung als Schrift zu profanen Zwecken verstrichen sein muß. Gehen wir 15 z. B. von dem ersten Worte aus, welches Bauer in den vier ersten Buchstaben des äthiopischen Alphabets findet, also הכלהם (h l h m) = "das Brot", so müssen vor allem auch die Bedeutungen der Konsonantenfolge l h m<sup>2</sup>) mit anderer Vokalisation in die Betrachtung mit einbezogen werden. Da sei daran erinnert, daß schon 20 Savce und Tomkins vermutet haben, daß der Name Beth-lehem = "Haus des Brotes" mit anderer Vokalisation als "Haus des Fisches" aufgefaßt werden könnte, wozu dann noch eine dritte Bedeutung von l h m tritt, auf welche Houtsma aufmerksam gemacht hat: das ist "Wind", "Hauch" oder "Geist", im Sinne des 25 griechischen πνεῦμα<sup>3</sup>). Hierzu tritt, daß im Arabischen luhm (luhm) einen mystischen Fisch bezeichnet und von namhaften Gelehrten als dem Namen der Himmelsfische Lahmu und Lahamu entsprechend angesehen wird 1). Es ist im vorliegende Falle gleichgiltig, ob Lahmu und Lahamu (nach Hommel) babylonisch-semitischen Ursprungs 30 sind, oder (nach Frank) sumerischen Ursprungs. Es kommt hier nur darauf an, daß sie bei verschiedenen Völkern mystische Ideen versinnbildlichen.

<sup>1)</sup> S. Bronzeleber II, S. 71, 72, 98, 99 usw. und ("Loswerfen") S. 70.

<sup>2)</sup> Das h sei ignoriert! Es markiert vielleicht Interjektionelles.

<sup>3)</sup> Siehe Robert Eisler, The Origins of Eucharist, Watkins, London, und Münchener Neueste Nachrichten 1908, Nr. 96, S. 183. Ich habe dieses dem höchst interessanten Vortrage entnommen, welchen der Genannte 1908 auf dem religionswissenschaftlichen Kongresse zu Oxford gehalten hat, und werde weiter unten, gelegentlich der Buchstaben des runischen und etruskischen Alphabetes, auf eine weitere Zusammenstellung von gleich tiefgreifender Bedeutung aus demselben Eisler schen Vortrage zurückgreifen: nämlich auf das Zusammenfallen der Bedeutung des Themas 728 fur "Wort" und "Lamm" und — da Schaf gleich Omen ist — also auch für Omen und Planeten, so daß sich vielleicht erweisen möchte, daß qamar — "Mond" zur 1 728 "sprechen" sowie zu ammar "Lamm" gehört. Wegen "Schaf" als "Sprecher" s. das Buch von Jastro w: Relig. Babyl. u. Assyr. und The Sign and Name for Planet in Babyl., Proceedings of the Americ. Philos. Society, Vol. 47, No. 189, 1908. und Kapitel "Schaf als Sprecher" in meiner Bronzeleber II.

<sup>4)</sup> Siehe Robert Eisler in der angeführten Arbeit.

Wenn also der Buchstabenfolge h l h m, mit welcher das äthiopische Alphabet beginnt, nicht nur die Bedeutung "das Brot" zuzuschreiben ist, sondern auch die Bedeutung "der Fisch" und hierzu noch die Bedeutung von "Geist",  $\pi\nu\epsilon\bar{\nu}\mu\alpha$ , also Wind, Leben oder Hauch tritt, so gewinnt diese Buchstabenfolge wichtiges Ansehen: ja es wäre möglich, daß diese Buchstabenfolge andeuten soll, daß dieses Alphabet den Äthiopen durch einen "Fisch" (=l h m) zugekommen sei 1).

Als Fisch- und Brotgott zugleich kommt wohl hauptsächlich der philistäische Dagon in Betracht<sup>2</sup>); und wenn man den großen 10 Einfluß der philistäischen Anschauungen auf asiatische (und griechische<sup>3</sup>)) Religionsvorstellungen in Betracht zieht, so wäre es nicht unmöglich, daß die vorliegende, mit *l h m* beginnende Zeichenreihe dem in Asdod und Gaza<sup>4</sup>) verehrten Fischgotte und Brotgotte (als dessen göttlicher Hauch aufgefaßt) zugeschrieben wurde und auf 15 diesem Wege zu den Äthiopen gekommen ware.

Natürlich müßten diese Vermutungen durch eingehende Untersuchungen geprüft werden und es könnte ja möglich sein, daß sie nicht stichhaltig sind. Merkwürdig aber sind die folgenden Einstimmungen:

Ich habe in meinen Arbeiten über die etruskische mantische Leber gesagt, daß es schiene, als ob alle Leberschau und folglich auch alle Schrift, da diese beiden eng zusammen zu gehören scheinen. zum Kultus eines haarigen wölfischen beziehungsweise hündischen Gottes gehört habe, und da ist denn bemerkenswert, daß dieser 25 philistäische Fisch- und Brotgott von den Ägyptern dem Seth, also einem zu den Wolfsgöttern gehörigen Gotte, gleichgesetzt wurde, dem man folgerichtig später auch die jüngste Vorstellung dieser Sprech-Götter, nämlich Christus, welcher Fisch, Lamm und Wort zugleich war, gleichsetzte<sup>5</sup>). Der oberste ägyptische Wolfsgott 30

<sup>1)</sup> Hier sei auch auf die alte Ha- oder Fischkonstellation der Astrologie aufmerksam gemacht. (Jastrow, Signs and Names of the Planet Mars, Americ. Journ. of Semitic Languages 27, No. 1, 1910, S. 81.)

<sup>2)</sup> Robert Eisler, The Origins of Eucharist. — Trotzdem ein so bedeutender Gelehrter, wie Ed. Meyer Beziehung des Namens Dagon zu Brot sowohl als zu Fisch ablehnt, wird man wohl daran festhalten müssen. Vgl. Kittel bei Kautzsch, Bibel, S. 386a, Otto Gruppe, Griech. Mythologie und Religionsgeschichte, S. 1228. Es darf nicht übersehen werden, daß das griech. τράγος sowohl Bock als Spelt ausdrückt — also eine Bedeutungsvariation bietet, der diejenige bei der semitischen V 2πο analog ist.

<sup>3)</sup> Für die Abhängigkeit gewisser griechischer Sprech-Götter-Kulte von kretischen sehe man Gruppe, Griech. Mythologie und Religionsgeschichte, S. 250, 1226—1230.

<sup>4)</sup> Siehe Evans, Scripta Minoa an zahllosen Stellen für die Herkunft der semitischen Buchstaben aus einem minoischen Alphabete, besonders S. 82, — u. a.; wegen des Einflusses von Gaza auch 94 ff., VII, 18, 77, 78, was wegen Gaza als einem Hauptplatz der Verehrung des Dagon wichtig ist.

<sup>5)</sup> Über das Brechen der Beine sowie über den Schnitt in die rechte, d. i. die Leberseite, wodurch das "Lamm" Christus den uralten Bockopfern

(Upuaut) ist an der Schwelle der Unterwelt gedacht, wie auch im Dagonkult die Schwelle geheiligt war<sup>1</sup>), und die gleichen Vorstellungen drückt die etruskische mantische Leber aus, nur schärfer umrissen, indem daselbst der wölfische Haarige aus der 7. Region 5 des Leberrandes, welche die Schwelle der Unterwelt darstellt, an das Licht steigt2). Leberopfer werden deshalb "an der Pforte", beziehungsweise im Osten dargebracht, so in China und Babylonien, da die Pforte und der Osten als Begriffe zusammenfallen 3). Auch in der Astrologie kommt eine Pforte der Götter vor und zwar in 10 Verbindung mit der Ha- oder Fischkonstellation des Ea, also eines Sprechgottes ersten Ranges 4). Es ist dies folgerichtig, da die Astrologie ja eine Übertragung der Vorstellungen, wie sie die mantischen Lebern aufzeigen, auf die Himmelskörper darstellt. Beiden (sowohl dem Mikrokosmos auf den Lebern, als dem Makrokosmos) 15 ist die Vorstellung des menschlichen Körpers zugrunde gelegt: deshalb ist Venus = Hand, Mond = Zunge, andere Planeten sind als Leber usw. aufgefaßt. Und wie von der Leberschau Losstäbe und Schriftzeichen nicht zu trennen sind, so sind die Sterne "himmlische Schrift\*, und es wird aus den Sternen "gelesen", wie man aus den 20 Linien der Opferlebern den göttlichen Willen ablas, oder aus den durch Zeichen unterschiedenen Losstäben. Wäre umgekehrt Astrologie der Schrift vorausgegangen, so würde gesagt worden sein: wir "sternen" oder "himmeln", anstatt wir "schreiben": und für einen Gott, der "himmlische Schrift" an den Himmel setzte, mußte der 25 Begriff von "Schrift" und "schreiben" als ihm bekannt vorausgesetzt worden sein.

Wenn aber für l h m, außer der profanen Bedeutung "Brot" (als Speise gedacht, eine Vorstellung, die auch im arab. lahm = "Fleisch" d. i. Speise vorliegt) Anspielungen auf einen Brot- und Fischgott (auch Christus wird in Beziehung zu Fisch und Brot gesetzt) nachzuweisen wären, so müßte auch das durch den fünften und sechsten Buchstaben des äthiopischen Alphabets ausgedrückte Wort –(%)" neben der profanen Bedeutung "Fleisch" (als Speise gedacht) noch anderes bedeuten. Da ist es denn von Wichtigkeit, daß bekanntlich im Babylonischen für širu die Bedeutungen "Fleisch" und "Orakel" oder "Vorzeichen" zusammenfallen"), während

<sup>(</sup>zum Zwecke des Sprechen-machens eines oberen Gottes) gleichgestellt wird, s. meine Bronzeleber II, S. 133.

<sup>1)</sup> Siehe Kautzsch, Bibel, S. 386, e.

<sup>2)</sup> Siehe Bronzeleber II, S. 104 ff.

<sup>3)</sup> Bronzeleber II. S. 40, 107, 108, 178. Diese Pforte der Unterwelt, sowie der Gott, der daraus ans Licht steigt, können formelhaft durch die Zahl "74 ausgedrückt werden, wahrend die Leber oder die Zunge, durch welche der Gott spricht, formelhatt durch die Zahl "44 ausgedrückt werden kann. Bronzeleber II, sub Zahl, Sieben und Vier.

<sup>4)</sup> Jastrow, Signs and Names for the Planet Mars, S. 81, der Mars wird ausdrücklich als der Rote (ebenda S. 83) bezeichnet. Wegen des Haarigen, Roten, s. Bronzeleber II, S. 69, S. 78f. und Index daselbst.

<sup>5)</sup> Jastrow, Relig. Babyl. u. Assyr., S. 329, Anm. 6.

andererseits auch die Bedeutung von "Fleisch" im Sinne der Verwandtschaft, also "Fleisch seines Fleisches" zu beachten ist, wie auch die Bedeutung von reliquus, residuum, reliquiae.

Es liegt jedenfalls nichts im Wege, für  $l \not h m \mathring{s} r$  der äthiopischen Alphabetreihe einerseits den Hinweis auf Brot, Fisch und 5  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$ , andererseits auf Omen, auf das, was "übrig geblieben ist" (vom Fisch = Brot =  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$  = Gott nämlich 1)) und Verwandtschaftsnähe anzunehmen. Es fragt sich nur, ob diese Annahme durch analoge Anschauungen aus anderen Alphabeten unterstützt werden kann.

In den ersten Buchstaben des kanaanäischen (phönikischen) Alphabets sieht Bauer die Worte  $z\aleph =$  "Vater" und  $7\sharp =$  "Großvater". Es läge aber nichts im Wege  $7\sharp 2\aleph$  zu übersetzen: "Vater (im Sinne von auctor) ist Gad" und so den "Glücks- und Schicksalsgott" Gad als Urheber oder Vater dieser Buchstabenreihe angegeben 15 zu sehen. Ich glaube, daß diese Deutung der unsicheren Bedeutung von gad-Großvater vorzuziehen wäre.

Einmal ist der Begriff von "Glück" und "Schicksal" vom Erforschen desselben durch allerlei Mantik, also Loswerfen und Eingeweideschau nicht zu trennen, andererseits scheinen auch in den 20 Worten, welche sich aus dem Wortstamm gad entwickelt haben, wichtige Hinweise zu liegen.

Bekanntlich wird Gen. 49, 19°) der Name des Gad mit dem Worte für "Heerschar" zusammengestellt: andererseits ist ¬¬¬ = Böckchen und ¬¬¬ = Koriander³) ja doch bekannt. Hierzu sei folgen- 25 des bemerkt: ich habe in meiner Arbeit über die Bronzeleber von Piacenza ausgeführt, wie bei verschiedenen Völkern für das ursprünglich bestehende Sohnesopfer ein Ersatzopfer — Ochs, Eber, Bock, Schaf usw. — eingesetzt worden ist und daß deshalb Gottsöhne und Fürstensöhne (also die eigentlichen Opfer) mit den Namen 30 der Ersatzopfer benannt wurden (also Bock, Eber, Lamm usw.).

<sup>1)</sup> Nach 1 Sam. 5, 4, Kautzsch, Bibel I, S. 386, ist das Übriggebliebene des Fisch- und Brot-Gottes dessen "Rücken", in der Bibel durch hebr.  $g\bar{e}w\bar{v}$  ausgedrückt. Über die Bedeutung von "Rücken" bei der Leberschau s. Jastrow, Relig. Babyl. u. Assyr., S. 227, Anm. 2 und meine Bronzeleber II, S. 215 ff.

<sup>2)</sup> Kautzsch, Bibel, S. 82, Anm. g.

<sup>3)</sup> Siehe Immanuel Loew, Aramaische Pflanzennamen, S. 209—211. Gerade weil 7010 als ein punisches Wort bezeugt ist, liegt die Annahme nahe, daß der Name der Pflanze dieselbe einerseits als eine glückbringende, glückliche bezeichnen soll, andererseits als eine, die zerschnitten oder gespalten wird, oder welche mit Rissen oder Linien bedeckt oder versehen ist. Wäre es ausgeschlossen, daß Koriander etwa im Zauber eine Rolle gespielt haben könnte, wie die Schafgarbe im Chinesischen oder die Zweige von Fruchtbäumen bei anderen Völkern? Richard Wünsch, Antikes Zaubergerät aus Pergamon (Jahrbuch d. Kaiserl. Deutsch. Archäol. Instituts, 6. Ergänzungsheft, Berlin 1905, S. 28) erwähnt die Verwendung von Kummel, namentlich des äthiopischen, im Zauber. Jedenfalls ist die Verwandtschaft des punischen Pflanzennamens zum Namen des semitischen Schicksalsgottes zu beachten.

Folgerichtig schließt sich der Begriff des Ersatzopfers stets an die Reihe vormals geopferter Häuptlingssöhne an, die man sich als ein himmlisches Heer von Helden vorstellte, ein "Heer", das man auf die Sterne übertrug¹). Auch hier müssen dieselben Vorstellungen zugrunde gelegen haben, wenn der Gott, die Heerschar, das Böckchen ihre Bezeichnung von einem und demselben Wortstamm erhalten haben, dem der Sinn des Aus- oder Abschneidens, des Einschneidens zugrunde liegt, ohne welches weder Eingeweideschau, noch Losstäbe, noch eingeritzte Zeichen gemacht werden konnten.

Wenn aber meine These richtig ist, daß die ersten Buchstaben des kanaanäischen Alphabets ('bgd) "Vater ist Gad" bedeuten, wie die Buchstaben lhm šr (zum hs. S. 54 Anm. 2) des äthiopischen Alphabets "Fisch ist Omen", so fragt man: von wo kam dieser Einritzer oder Spalter (Gad) und aus welcher andern Gottform hat 15 sich diese Eigenschaft abgespalten und personifiziert? Sollten in der Legende "Vater ist Gad" ebenso Hinweise auf eine Herkunft dieser Buchstabenreihe durch philistäische Vermittelung liegen, wie sie vielleicht in den ersten Worten des äthiopischen Alphabets ausgedrückt sind?

<sup>1)</sup> Siehe Bronzeleber II, S. 19, 20t., 44, 45f., 48 ff. und s. wegen der Übertragung der Ersatzopfernamen auf die Sterne Jastrow, The Sign and Name for Planet in Babylonian (vgl. S. 54, Anm. 1), Planeten als Schafe, Saturn als Ochse usw. Auch im Germanischen gibt es diese Zusammenstellung: kistirnisidus, kistirni-militia, Grimm, Gramm. II, S. 163.

# Die Anordnung des arabischen Alphabets.

Von

#### P. Schwarz.

Für die Abweichungen, die das arabische Alphabet gegenüber dem hebraischen und syrischen, griechischen und lateinischen in der Reihenfolge der Buchstaben zeigt, gibt man gewöhnlich nur die eine Erklärung, es seien die in der unverbundenen Form ähnlich gewordenen Schriftzeichen unmittelbar nebeneinander gestellt 5 worden 1). In Wahrheit erklärt man damit wenig mehr als die Folge der vier ersten Reihen. Soll  $r\bar{a}$  wirklich nach  $d\bar{a}l$  eingefügt worden sein, weil die in Ägypten und Syrien übliche Schreibweise  $d\bar{a}l$  und  $r\bar{a}$  einander sehr nähert, oder hat  $z\bar{a}j$  dem  $r\bar{a}$  die Stelle gesichert? Warum sind dann  $h\bar{a}$  und  $w\bar{a}w$  nicht zwischen  $d\bar{a}l$  10 und rā geblieben? Weiter ist die Stellung von sin nach zāj zu beachten. Soll man an die persische Schreibweise des sin denken, um eine Ähnlichkeit mit  $r\bar{a}$  herauszubringen? Wie kommt es endlich, daß 'ain und ta nicht ihre Stelle nach nan behalten haben, sondern vor  $k\bar{a}f$  getreten sind? 15

Außer dem Grundsatze der Zusammenstellung einander ähnlich gewordener Schriftzeichen sind noch andere Rücksichten maßgebend gewesen. Daß  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  aus der Mitte des Alphabets an den Schluß gerückt wurden, ist eine Folge grammatischer Erwägungen. Weil beide in der Formenbildung so oft ihre Stelle unter den 20 Konsonanten eines Wortes aufgaben, hatte schon Halīl sie als "schwache Buchstaben" bezeichnet und an den Schluß seiner neuen Anordnung gestellt"). So wenig seine mit 'ajin beginnende Reihenfolge durchgedrungen war, so hatte doch die Sonderung des  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  von den anderen in der Formenbildung dauerhafteren Konsonantenzeichen sich bewährt. Das von Halīl zu beiden Zeichen

<sup>1)</sup> Vgl. Enzyklopaedie des Islām 7. Lieferung, S. 400: "Die Neuordnung d. h. gegenwärtige Anordnung des Alphabets beruht ersichtlich auf dem Prinzip die Buchstaben von gleicher Form zusammenzubringen. Freilich verfuhr man nicht ganz konsequent dabei, indem man z. B. auf  $b\bar{a}$   $t\bar{a}$   $t\bar{a}$  nicht  $j\bar{a}$  folgen ließ, sondern dies an das Ende des Alphabets brachte, vielleicht wegen der verschiedenen Endform (?). Auch  $f\bar{a}$  und  $f\bar{a}$  hatten in der alten Schrift nicht die gleiche Endform, wurden aber doch zusammengebracht".

2) Vgl. TA. 10, 2, 3.

gestellte *alif* 1) behauptete jedoch seine Stelle am Anfange des Alphabets. Die saubere Trennung zwischen dem konsonantischen *alif* und den anderen Verwendungen des Buchstabens begünstigte das Verbleiben an der früheren Stelle.

Zu  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  trat  $h\bar{a}$  im Hinblick auf seinen besonders häufigen Gebrauch zum Ausdruck der unverbundenen Femininendung atu, während sonst  $t\bar{a}$  verwendet wurde.

Wenn  $h\bar{a}$  und  $w\bar{a}w$  aus diesen Gründen an den Schluß des Alphabetes getreten sind, so hat  $z\bar{a}j$  seine alte Stelle bewahrt und dem ihm ähnlich gewordenen  $r\bar{a}$  die Stelle bestimmt; eine Ähnlichkeit zwischen  $d\bar{a}l$  und  $r\bar{a}$  ist nicht maßgebend gewesen.

Weiter ist nicht nur die Ähnlichkeit der Zeichen, sondern auch der Laute für die Anordnung wichtig geworden. Dieser Entwicklung hatte das Nebeneinanderstehen von  $\hbar \bar{a}$  und  $\hbar \bar{a}$ , von 15  $d\bar{a}l$  und  $d\bar{a}l$  schon vorgearbeitet. Die Stellung des stimmhaften Zischlautes  $z\bar{a}j$  hat die Angliederung der übrigen Zischlaute veranlaßt, sie folgen genau in der Reihe der alten Anordnung:  $s\bar{m}$  als Ersatz von  $s\bar{a}mekh$ ,  $semkath^2$  und  $s\bar{a}d$  als Vertreter von  $s\bar{a}d\bar{c}$ . Beiden sind die entsprechenden punktierten Zeichen:  $s\bar{m}$  und  $d\bar{a}d$  20 beigegeben worden.

Eine neue Reihe folgt mit  $t\bar{a}$ , das seine Stellung auf Grund der alten Ordnung nach der  $z\bar{a}j$ -Reihe einnehmen kann, weil  $b\bar{a}$  in der  $b\bar{a}m$ -Reihe bereits vorgekommen ist.

Die nach dem Ausscheiden des schon bei den Zischlauten versorgten säd auch in der alten Anordnung geschlossene Folge 'ain, fā. kāf ist durch die weitgehende Annäherung der Formen für die beiderseitig verbundenen Buchstaben (\*\mathbb{z}:\mathbb{z}) noch stärker miteinander verknüpft worden. Die Stellung nach zā ist durch die Lautähnlichkeit des letzten Gliedes der Reihe, kāf, mit dem ordnungsgemäß auf tā nach Ausscheidung des jā (s. o.) folgenden kāf veranlaßt: schon in der Anordnung des Halīl ging kāf dem kāf unmittelbar voran. Nach 'ain wurde das entsprechende punktierte Zeichen ġain eingefügt.

Die Versetzung des  $h\bar{a}$  in die letzte Gruppe war schon oben  $b\bar{a}$  erwähnt; über die genauere Stellung in ihr sagt ein von Anfängern viel gebrauchtes Buch: "Statt der richtigen Reihenfolge der drei letzten Buchstaben (26  $w\bar{a}w$ , 27  $h\bar{a}$ , 28  $j\bar{a}$ ) findet sich in unseren Lexicis usw. oft die falsche  $h\bar{a}$   $w\bar{a}w$   $j\bar{a}^*$ . Der Herausgeber glaubt also, daß diese Anordnung sich auf europäische Arbeiten beschränke

<sup>1)</sup> Die Angaben über die Stellung schwanken. Nach Lane (Preface XII) soll alif zwischen  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  gestanden haben, dagegen wird LA. 1, 7, 31 angegeben, daß alif am Schlusse stand. Der von Lane bezeichneten Anordnung folgt Sujütī im Kommentar zu den Sawähid des Mugnī vgl. S. 262, 267, 269. Im Muhkam des Ibn Sīda soll die Folge alif,  $j\bar{a}$ ,  $w\bar{a}w$  befolgt worden sein (LA 1, 7, 32 und 8, 2).

<sup>2)</sup> Vgl. darüber meine Bemerkungen zu Haijin, Zeitschrift für Assyriologie, Jahrgang 1914.

und unrichtig sei. Eine Prüfung der tatsächlichen Verhältnisse führt zu einem wesentlich anderen Ergebnis. Die angeblich falsche Anordnung findet sich ziemlich häufig auch bei Leuten, deren Muttersprache das Arabische ist, so bei dem Verfasser des Lisān al-'arab. bei Damīrī, Absihī, Dā'ūd al-Antākī, 'Abdalganī an-Nābulusī, 5 Fikrī Bāšā: damit ist die Reihenfolge hā, wāw, jā für Ägypten und Svrien vom 14. bis 19. Jahrhundert u. Z. nachgewiesen. Dagegen haben  $w\bar{a}w$  vor  $h\bar{a}$ : Maidānī, Jākūt, Ibn Hillikan, Kazwini, also Schriftsteller des 12. und 13. Jahrhunderts u. Z. Bei Fairūzābādī im Kāmūs schwankt die Anordnung, 10 in den Hauptabschnitten hat er  $h\bar{a}$  vor  $w\bar{a}w$  gestellt, in den Teilabschnitten dagegen  $w\bar{a}w$  vor  $h\bar{a}$ . Im ursprünglichen Alphabet stand ha vor waw und diese Stellung hatte es im andalusischmarokkanischen Alphabet bewahrt. Die Umstellung zu war ha scheint auf persischem Boden erfolgt zu sein, darauf weisen Heimat 15 oder Wohnort der oben genannten Schriftsteller: im Persischen ist sie, soweit ich sehen kann, völlig durchgedrungen, ihr folgt z. B. auch die Anordnung der Reime im Dīwān des Hāfiz. Die Trennung des  $w\bar{a}w$  von  $j\bar{a}$  durch Einschiebung des  $h\bar{a}$  dürfte im Arabischen aus Lehr-Erwägungen hervorgegangen sein. Die Stamme ultimae 20  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$ , mediae  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  sollten recht scharf voneinander getrennt werden in den Wörtersammlungen. Fairūzābādī rühmt sich in der Vorrede des Kāmūs der reinlichen Scheidung zwischen beiden Buchstaben als eines besonderen Vorzuges seines Werkes 1) und dem Gauharī wollte man als Beweis der Unwissenheit auslegen. 25 daß er  $w\bar{a}w$  und  $i\bar{a}$  nach  $h\bar{a}$  behandelt hatte<sup>2</sup>). So machte sich der Stolz auf die jüngste Änderung des Alphabetes geltend. Zwang für uns, die jüngere, im Arabischen nur vorübergehend befolgte Anordnung  $w\bar{a}w$ ,  $h\bar{a}$ ,  $j\bar{a}$  als allein richtig anzusehen und in die Lehrbücher aufzunehmen, liegt nicht vor. 30

Nicht eine, sondern mehrfache Rücksichten haben so die Anordnung des arabischen Alphabetes veranlaßt, im letzten Grunde sind aber wohl alle durch einen Zweck bestimmt, die Erleichterung des Sprachstudiums<sup>3</sup>). Weil der dritte Radikal für die Einordnung der Wörter in die Hauptabschnitte der gebräuchlichen Wörtersammlungen maßgebend war, wurde zunachst die Endform der Buchstaben berücksichtigt. Die Möglichkeit der Verlesung beim Fehlen oder bei ungenauer Stellung diakritischer Punkte, weiter die für Nichtaraber bestehende Schwierigkeit, ähnliche Laute in der Schrift

<sup>1)</sup> Vgl. TA. 1, 24, 34.

<sup>2)</sup> Vgl. LA. 18, 2, 1, Z.

<sup>3)</sup> Die in der Enzyklopädie des Islāms a a. O. geäußerte Vermutung: "Vielleicht stammt diese Anordnung schon aus der vorislamischen Zeit" halte ich nicht fur wahrscheinlich, nicht nur die abweichende Anordnung im sogenannten magribinischen Alphabet spricht dagegen, sondern auch dessen Anwendung im Osten in der alteren Zeit (vgl. zu Haijīn).

zu sondern<sup>1</sup>), haben die Zusammenstellung der einander ähnlichen Zeichen und Laute veranlaßt. Endlich führte die Notwendigkeit Wurzeln mit festen Endkonsonanten getrennt zu halten von den mit "schwachen" zur Verweisung der letzteren an den Schluß der 5 Anordnung.

Zwei Bemerkungen mögen hier noch angeschlossen werden: Die Zählung von neunundzwanzig Buchstaben im arabischen Alphabet gilt für sehr spät und wird mit der Auffassung der Verbindung lām alif als eines besonderen Buchstabens verknüpft. In Wahrheit 10 findet sich die Zahlangabe schon in einer Tradition bei Ţabarī im Tafsīr (1.67,7)²). Wahrscheinlich ist hier aber nicht an das Zeichen lām alif zu denken, sondern alif ist doppelt gerechnet als Vokalbuchstabe und als Konsonant (hamza)³).

Zu der Umdeutung der Benennung des älteren arabischen 15 Alphabets (abǧad) in eine Zusammensetzung mit abū "Vater", von der ich früher den Genetiv belegen konnte, ist nun auch der Nominativ abū ǧādin gesichert durch einen Vers in 'Ukbarī's Erklärung des Mutanabbi' (Cairo 1308) Bd. 1, S. 350, Z. 274). Eine durch die Umgangssprache veranlaßte Umformung findet sich 20 ebenda (Z. 28) in bāǧādin; ähnlich wird ein zwischen Hamadān und Kirmānšāhān gelegener Ort sowohl Ķarjat Abī Aijūb als Bā Aijūb genannt.

<sup>1)</sup> Zamalış'arī erwähnt ein  $s\bar{a}d$  gleich  $z\bar{a}j$  und ein  $s\bar{a}d$  gleich  $s\bar{i}n$  (Mufaşşal 189, 9; 11).

<sup>2)</sup> Unmittelbar danach (Z. 17) wird von 28 Buchstaben gesprochen.

<sup>3)</sup> Vgl. dazu LA. 1, 7, 11.

<sup>4)</sup> Der zweite Teil des Verses ist nach dem von Abū Zaid als unecht bezeichneten Verse Tarafa Fragment 12, V. 3 gebildet.

# Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften.

Von

## Eugenio Griffini.

Die Herren Fachgenossen werden mit Freude die Nachricht begrüßen, daß Senator Luca Beltrami, der freigebige Gönner, dem es hauptsächlich zu verdanken ist, daß im Jahre 1910 die Ambrosiana die den Arabisten zum Teil schon bekannte<sup>1</sup>) große Sammlung von 1610 Bänden (meist Sammelbänden) arabischer 5 Handschriften geschenkt erhielt, diese Bibliothek am 12. Mai 1914 mit einer weitern Sammlung von 180 aus Ṣan'ā', Neśrān und dem 'Irāk stammenden Bänden arabischer, persischer, türkischer und hebräischer Handschriften bereichert hat.

Diese jüngsten Schätze werden in meinem schon längst be- 10 gonnenen und jetzt etwa zum vierten Teile 2) druckfertigen Katalog des neuen arabischen Bestandes der Ambrosiana, die Bezeichnung Serie H erhalten. Das von mir Ende Mai 1914 vollendete kurze Verzeichnis dieser Serie H wird in den nächsten, die Serien C und ff. betreffenden Lieferungen des Kataloges für die Identizierung und 15 Datierung gewisser Handschriften benutzt.

Ich habe etwa 60 Bände der Sammlung H schon seit lange eingehend untersucht, denn sie waren mir 1903 vom Kaufmann Caprotti (aus Ṣanʿāʾ) anvertraut worden; die übrigen wurden in Jahren 1910—1913 in Ṣanʿāʾ gesammelt und dann von Herrn 20 Caprotti selbst heimgebracht.

Die vornehme und hochherzige Handlungsweise des Senators Beltrami, der jede öffentliche Bekanntgebung seiner schönen Schenkung ablehnte, und einzig und allein diese Mitteilung hier gestattete, schließt eine jede, sonst übliche, öffentliche Danksagung 25 aus. Infolgedessen habe ich den Lesern dieser Zeitschrift einige photographische Wiedergaben des durch die jüngsten Schätze der Ambrosiana dargebotenen Studienmaterials verführen wollen, um durch diese beredten Zeugen das Stillschweigen zu brechen.

<sup>1)</sup> E. Griffini, Lista dei manoscritti arabi nuovo fondo della Biblioteca Ambrosiana di Milano, Rivista degli Studi Orientali III, 253—278, 571—594, 901—921, IV, 87—106, 1021—1048 (d. h. die Serien A und B des neuen Bestandes). Abkürzung: Lista.

<sup>2)</sup> Nrn. 1-475 (d. h. die Serien A, B, C; s. Griffini a. a. O.).

Unter den, sei es durch ihren Inhalt, sei es wegen paläographischer oder sonstiger innerer oder äußerer Vorzüge bemerkenswertesten Handschriften¹), will ich deshalb die nachstehenden als besonders wichtig hervorheben.

Das Hauptinteresse der Sammlung knüpft sich an die vier folgenden Teile: 1. Dogmatische und juristische Literatur der Zaiditen. — 2. Poesie. — 3. Philologie. — 4. Literatur der Bāṭiniten (siehe darüber S. 80, Nachtrag).

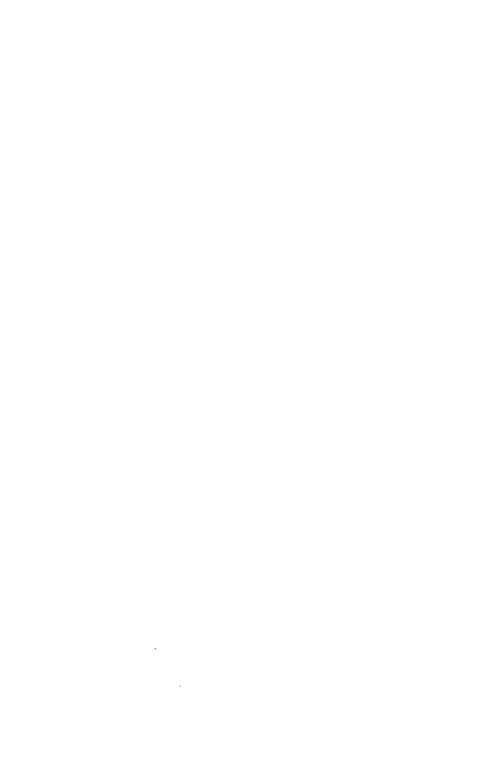
Von größter Wichtigkeit für die Geschichte der ältesten 10 Systeme der einzelnen zaiditischen Rechtsschulen sind namentlich: \*H 135 amālī Ahmad b. 'Īsā (d. h. Corpus traditionum et juris des Ahmad b. Īsa b. Zaid b. 'Alī b. al-Ḥusain b. 'Alī b. abī Tālib (geb. 158, gest. 240; s., Cod. ar. ambr. B 130, f. 81a-b u. B 132, f. 98 a-99 a), von abū Ga'far Muhammad b. Mansūr b. Jazīd 15 (so) gesammelt und überliefert 2). Das Werk behandelt die Hauptpunkte

<sup>1) \*</sup> vor fetten Zahlen bezeichnet die Unika und die bisher nur in Hss. der Ambrosiana enthaltenen Werke.

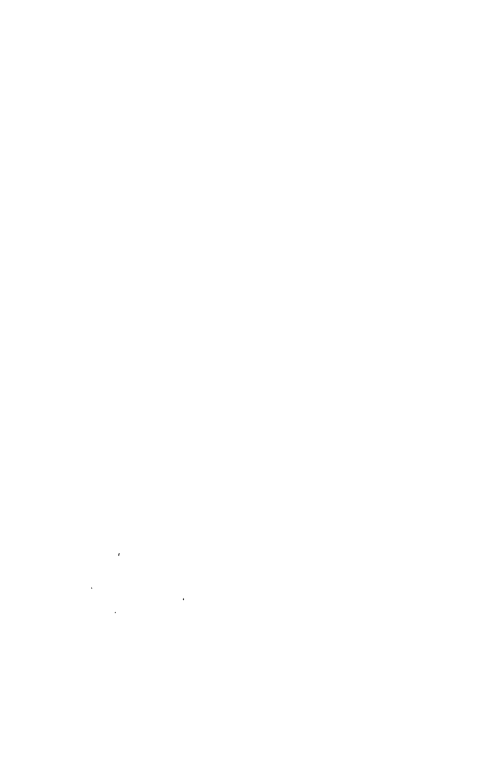
<sup>2)</sup> Tit., Verf. u. Überlieferer zit. Fihrist 194, 5-6; vgl. auch E. Griffini, I mss. sudarabici ecc. (in Rivista d. St. Orient. II) 31, 2; desselben: Lista dei mss. arabi nuovo fondo della Bibl. Ambros., sub Cod. C 49, f. 46 a (im Druck): فمن كتب المذهب مجموعات الامام زيد بن على (s. hier S. 65, Anm. 1 u. 2) (عم) وامالي حفيده احمذ بن عيسي [بن زيد بن على] (عم) المسماة also der Zeit nach das zweite<sup>a</sup>) Fikh-Kompendium der Zaiditen.; ببدائع الانوار Vgl. auch meine Lista dei mss. sub Cod. C 168: kitüb al-ģāmi' al-kāfī 'alā madhab Ahmad b. 'Īsā des Imām Muḥammad al-'Alauī al-Ḥasanī (st. 445/1054).

ذنك مجموع زيد بن على وشرحه...؛ ومنها كتاب السير نحمد بن عبد الله النفس الزكية وهو المشهور قال ابو طالب سمعت كثيرًا من المحاب ابي حنيفة يقولون إن محمد بن لخسن الشيباني بقرأ اكذ مسائله غيبًا ومنها علوم ال محمد جمعه علامة الشيعة ومحدثهم وحافظيم محمد بن منصور بن زيد (٥٥) المقرى المرادي الكوفي وهي عديدة قال السيد صارم الدبن ابرهيم (رح) لم مصنفات كثيرة اجلها هذا الكتاب بإيادته ويعرف بامالي احمد بن عيسي بن زيد وسماه الامام المنصور بالله بدائع الانوار في محاسب الاثار قال السيد صارم الدين محمد بن ابرعيم هو اساس علم البدية ومنتقى سبم (الحز) بيذكر فيد الاسانيد. Muhammad b. 'Abdallāh an-Nafs az-Zakīía, Verfasser des kitāb as-sijar, starb am 12. Ramadān 145 (4. Dez. 762); vgl. Strothmann, Die Literatur der Zaiditen, in Der Islam, I, 367.

Cod. arab. ambros. H 135 : Amālī Ahmad b. Īsa (Absehrift v. J. 567 1172). Bl. 6a. (Zu/8, 65, Z, 7-8)



Cod. arab. ambros. H 135: Amālī Ahmad b. Īsa (Abschrift v. J. 567 1172). Bl. 6b. (Zu S. 65, Z. 7-8.)



Cod. arab. ambros. H 138; Aḥkām al-Hādī (Abschrift v. J. 418/1027).

Bl. 31a. (Zu S. 65.)



Tafel IV.



Cod. arab. ambros. H 141 : Dīgān abī Nugās (Abschrift v. J. 443 1052). Bl. (zur Zeit) 22 °. ... Zu 8. 68.)



Cod. arab ambros. H 141: Dīņān abī Nuņās (Abschrift v. J. 443/1052). Bl. (zur Zeit) 46 b-47 a. (Zu S. 68)

سند الله الرحم التجبوب

خَادَ ابُو عُبَيْدِ الْعَسَرُ بِنُ سَلَّمَ مُولُ الْمَدْ وَسَبِيتُ الْمَ عَبِو الْمَسْرِ الْمَالِمَةُ الْمَالِيَّةُ الْمَالِيَّةُ الْمَيْرِ الْمُنْفِ فَالْمَالِيَّةُ الْمَيْرِ الْمُنْفِ فَالْمَالِيَّةُ الْمَيْرِ الْمُنْفِ فَالْمَالِيَّةُ الْمَيْرِ الْمُنْفِ فَالْمَوْلِ الْمُنْفِقِ اللَّهِ الْمُنْفِقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِيقِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِيقِلْمِلْمِيلِي الْمُنْفِقِيلِي الْمُنْفِقِيلِيقِيلِيقِلِيقِيلِيقِلِيقِيلِيقِلْمِيلِيقِيلِيقِلْمُ الْمُنْفِقِيلِيقِلِيقِلْمُنْفِلِيقِلْمُنْفِقِيلِيقِلْمُ الْمُنْفِقِيلِيقِلْمُ الْمُنْفِقِلِيقِلْمِنْفِلْمِلْمُ الْمُنْفِل

به و المسلومية المسلوم المسلوم المسلوم المسلوم المسلوم المسلوم المسلومة المسلومة المسلوم المس

انوعموه التألير منله قاحد هاباه الفانوعموه التعرفانين وشك المنتين المضعى المستندة في المناه المالين القصوة التي وشك المناه في المناه في

إِنَّ مَا لَا النَّهُ الْمُعَلَّمُ مِنْ الْمُعِلَيْدِ عَلَيْ وَالْمُعَلَّمُ الْمُعِلَيْدِ عَلَيْ الْمُعَلَّمُ الْمُعَلَّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلَّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْ

يَبِيخ

الحِسمَّ الْسُسَّا الْسُسَّا الْسُسَّا الْسَّاا اَلْهَا الْسَاّا اَلَّمَا الْسَاّا اَلَّمَا الْسَاّا اَلَّمَا الْسَاّا اَلَّمَا الْسَاّا اللَّهَ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْتُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُو

441

ابوعتم والعدِي مَبَادُ المَهَ كَ وَجَمِعُهُ عَدَى فَالُوا عَلَا وَاتَهَا وَبِسَلَ المَسَلَاحِبَرَ عَرَى لِنَمُ بَعِيدُونَ السَّمَلَ الْمُصِيِّقِ الفُلْهُ هُوحُ فَقِيدَةُ المَسَلَاحِبَرَ عَرَى الْمُعَلِّمِ وَالسَّمَا الْمُصِيِّقِ الفُلْهِ الْمُدِيِّدُ وَالْمِلْهِ الْمُدِيدِ الْمُعَلِيدِ الْمُعِلِيدِ الْمُعِلِيدِ الْمُعَلِيدِ الْمُعَلِيدِ الْمُعْلِيدِ الْمُعْلِيدُ الْمُعْلِيدِ الْمُعِلِيدِ الْمُعْلِيدِ ا

فَلَا قِي عِلْمَ الْمِنْ مُبَالِحِ مِنْدُ مِنَّ النَّامُ وسِهِ مِزَالْمَ عِنِي سَفًا بِفُ فَلَا قِيمُ الْمَالِدُ

ما بـالجــــالَةِ وَالشَّرَى ثَمَا بَصِيدُ بِهِ الصَّلِيدُ الْجَــِيثُ الْحَدَّ فَ وَالرَّيْبِيَّةُ وَالْمُنْبِسَةُ وَالْفُئْرَةُ كُلُمُ الْبِسِرُدُ \* نَعْ مَهْ مِثَالًا \* وَمِنْهُ مِنْ حَمَا ﴿ هَ لَا تُولِانُهُ \* وَمَا لَا تُعْلَى الْمُعَلِّلُونُ \* وَمِنْ الْ

خَتَهُ مَا الصَّابِدُ نَجُ مُنُ فِيهَا قَالَةُ وَالنَّهُ وَ النَّهُ النَّرِيْبَ وَ وَخَلَوْ النَّرِيْبَ وَ وَخَلَوْ النَّرِيْبَ وَ وَذَاللَّهُ النَّرِيْبَ وَ وَذَاللَّهُ النَّالِيَ وَفَا وَالنَّالُ النَّالُ وَالنَّالُ النَّالُ النَّذَالِ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّذَالِ النَّالِ النَّالُ النَّالُ النَّالِ النَّالُ النَّذِي النَّذَالُ النَّالُ النَّذُ النَّذُ اللَّذَالِ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّذُ اللَّذَالِ النَّالُ الْمُنْ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالِ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالُ النَّالِ الْمُعْلِقُلُولُ النَّالِ الْمُولِلْ الْمُولِي الْمُولِي الْمُعْلِقُ الْمُولِي الْمُولِي الْمُعْلِقُ الْمُولِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُولِي الْ

مَعْ مَعْدَدُ مَعْدَدُ الْعَدَدِ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدِ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدِ اللَّهِ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ الْعَدَدُ اللَّهِ الْعَدَدُ الْعَدَدُ اللَّهِ الْعَدَدُ اللَّهِ الْعَدَدُ اللَّهُ اللَّهِ الْعَدَدُ اللَّهُ اللَّهِ الْعَدَدُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُولِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ا

Cod. arab. ambros. H 139: ġarīb al-muṣannaf (Abschrift v. J. 354 994).

Bl. 145b. (Zu 8, 71-72.)

الفَوَّاسُوَه وَبِالفارسِبْهِ كَمَانِكُر وَالسَّنَدَ مَا لِلأَخْرُر مشار العِسْ عَاجَهَا الْمُغَيِّرُ فَلَا وَقُولُ الْمُعَنَى باحبادها وَ بَعَ آلَجُسِبُ آارَ امْهَارِجَالَ إِيَادِ بِأَجِلَادِهَا الرادَ الدودبا بالنطيبة وبالفارسيدالوسا الاضمع فالهفرة العميقة صَاداتُ عِدُ لِآلِ أَسْعَامًا مِسْلَالُهُ مِدَقِ السِّلا وَهُو بالفارستية مُهدرة وحدَ للدالبَهُ فَ فَالْفَالْمَا الْفَارْسِيَّةُ بَالْمَهُ كانه مُنَفِّى بَالْمَقِعَة رُبْ. قَال وَكِيدُ إِلَّا قُولُ لبيد فُرُدُ مَا يَتَّا وَتُرْكًا كَالِبَصَلِ الْعُرُدُ مَا يَيَّ فَالَّتِ الْإِكَالَسُونَ تَدْجِرُهُ وَ حَدَابِهِ الْمِنْ مُ وَمُدُولِهِ وَمَانِدُ مَعِنَا وُعُمِلَ وَبَعِي قَالَ وَمِنْ فَولُ آرِيُّ وَ بِبِ خَانَّ عَلَيْهَا تِالَةُ لَطَهِيَّةً لَهَا مِزِجِلًا لِالدَّالِفَوْلُ لِلْهِ السَّالَةُ الْمُعَابُ وَحَوَمَالِقَارِسَبُغِمَالَهُ فَالْوَالْعَمَافِحُ فَوَلَّا لَمُعَمَّ، و فَيْ لَا نَا سَنًا وَفُصَافِهَا هِيَ الدَلْمُنَةُ وَلَحَدَتُهُ الْفِضْفِقَةُ وَ هِيَ با تفادستيخ المسفيسيَّت فَارَوَالنِّخِوَ الْفَلْرُ بِالْاوِمِيَّةِ قَالَالْنَالِعَةُ وَ فَارَ فَسَـ وَهِ لَمِ نَبْوَبُ وَمَاعَ لِمَامِزَ الْفَصَانِمِ فِهِ الْمُعْ إِسِفْسِهُ بعنى السمساد و فوله ما علما السندى لما حَال وَالْعُرُ عَمَا وَهِيتُ وَالْعُسُومُ جَشْلَ إِلهَا المِجْوانِبَ فُمْ فِي وَكَ دَلَا الطَّسْتُ وَالتَّورُ فَالعَامَا الهَابِي فَهُوَ الفارسِينَةِ تَنابَهُ وَكَذَ لَدَ الْفَابَقُ وَالْهَا وَنُعَامِينَ قَالَ وَالدَبَا بُودُنُونُونُ يُنِيَحُ بِنِيسَدِبِنِ وَهُوَبِالْفارِسِيَّةِ دُوَبُودُ هُفَال المعشم بصفالتور

علَبهِ وَيَابُو ذُنَسَرَبَلَ أَبَ مَهُ يَرَبُدُ مُ إِسكَافِ كَالِطُ عِظْلِمَا وَيُورِيَّ لَوَ الْمِهُ وَهُ وَلِدُ السَّوْدُ وَ الْمِهُ وَالْمَالِمُطِيَّةِ وَيُورِيُ الْمَالِمُ الْمُؤْمُورِ وَهُ وَلِدُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُهُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤَمِّدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

Cod. arab. ambros. H 139: ġarīb al-mu;annaf (Abschrift v. J. 384 994).

Bl. 146<sup>2</sup>. (Zu S. 71—72.)

حادللسدس موعلني حاسّ به مواقعا ني يبيّه ميموب نسس ها كال خوانيه المهنفي

وَالْمُوكُةُ وَالْمُلُوَّةُ الْمُودُ وَاصْلُهَا بِالفَارِسِينِةِ هَ **جَابُ عَلَّمَا لَفَيْسَالِكَامَّةُ يُعِبِهِ لَمُنَاتِ الْمَدَّدِ مِنَ إِلْمَلَامِ** خَالَ الْمُورِدُ مِوَالِمُدُّوْضُو وَأُحِدَ ثَمَاذُ خِدَةٌ وَهُوَ الْفَرْفَلُ اللّهِمِ

قَالَ الْمَهِ تَحْهِ وَالْمَهُ وَخُولُ وَأُحِدَ تَهُ إِذُخِدَةٌ وَهُو الْفَرَقُلِ اللّهِ الْمَرَقَاةَ يَقِيعِ الْمِ وَالْجَاعُ لِقَرَقُ الْمَرَقَاةَ يَقِيعِ الْمِ وَالْجَاعُ لِقَرَقُ الْمَرِقَاةَ يَقِيعِ الْمِ وَالْجَاعُ لِعَبَرِ نُونِ وَهَ لَا لَمُ اللّهِ الْمَرَقَاةَ يَقِيعِ الْمِ وَالْجَاعُ لِعَبَرِ نُونِ وَهَ مَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

بسم وهواهواب يه مواله رهانده المحاجب والسد المعوابي من والمتحنة أقل المرحنة المستواب المرحنة المتحاد المتواب والمتحنة أقل المرحنة المتحددة المتحددة والمرحنة المتحددة والمرحنة والمحددة والمرحنة والمحددة والمرحنة والمحددة المحددة المحددة والمحددة المحددة المحدد

رودوت زخین نیسه الدادموال. دوه چیتون ترایش فرزنرها نک. پمشیخه ومنه اهیگان که کمنی

والمصرسكسبوره

يسرمه

مکیّط معراهم مسدانض

Cod. arab. ambros. H 139: ġarīb al-muṣannaf (Abschrift v. J. 384/994).

Bl. 146b. (Zu S. 71, Schluß der Anmerkung.)

حَرِّ ايْلِاتَهُ دَمَّانَ جَرُّ أَسَيِّ اللهُ وَكُنتُ المَّرْئِجُ رَيْ اللهُ وَ وَأَحِدُهُمَا ذَهُ دَمْ فِي الْمَحْرُفِيلُول بِشَاحَبُرِ الْمَحْرُدِ عَمَالُول الْمَحْرُدِ عَمَالُولُولُولُول وَهُ الْمُعْدِدُونُهُ مِنْ الْمُعْرِينِ لَا مُحْرِدُ الْمُحْرِدِ عَالَمُ الْمُعْرِدِ الْمُحْرِدِ الْمُعْرِدِ ا

Cod. arab. ambros. H 139: ģarīb al-muṣannaf (Abschrift v. J. 384/994).

Bl. 147<sup>a</sup>. (Zu S. 71—72.)

75-03

ارائة نكيمله وليله

ودوی ادیم مشا نبا

مَنْ الْسَمَرِيَكُو رُأَجَدُهُمامَ مَاجِبِهِ فَكِسِمْ الْمِفْادِيهِ فَلْ الْمِفْادِيهِ فَلْ السَّمْهُ

المورَبدِ قَالَ الظَّعَامِنُ عِلَى الْهُ وَالْمَاسُمِّ يَتُ طَعَانُ لَا هَنَّ الْكُنْ عَ الْهُ وَاحِ قَالَ وَالرَّاوِيَةُ هُ وَالْبِعِبِ الْآبِ سُنَعَى عَلِيهِ الْوَالُو عَ الرحُ الْمُستَعِيْ هُنَالُدٌ وَ سُنَعَلَى الْمُورِدَ يَّدُّ فَارَوَ الْوَيَّالِ الَّذِي ويوالمَّ الْهُ الْمُعَلَّمُ الْمُؤَادَةُ وَنَهُ يَعْيَبْ مِنْ اللَّهِ الْمُعَلِّلُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُوالِ الْمُؤْمِلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُل

ۦڮؚڽڸه ڿڡڝٵؠڎۅڝؾۮٷ؈ڝۅڔ ۊۼؘڗؙٳڎؘٳعة١٥ ڵؠڿڗۜٮ۬ۼ*ڸۣڗ*ڿڤڵڞؚۼؘٮۜۼؙ؋ۻؙڔڮ ڣى ۼاحنا الإبلة اخَاهة مَاعلَبِعَا مِزَارًا جُهالِ الرَصعةِ فِصْلُداوكُومُ فَالَ

مى عاما المبرة المعود بورى المنافية والنسود خالدة مند فقول أو به حقمة ألم المنافية والنسود فقول المنة

إِمَانِيَ هِدِيجِنَا بِجِفْفًا لَى أَبِالْفَارِقِ مَنْ مَنُولُامِيَةَ وَكُيْفِظَتِ اللَّهُ وَلَا قَالَةَ الْعَدِيرَةُ فَنَا الدَّلِدِ وَمِنْدُفُولُ المُطلِّبَةِ لَقَصَ رِيلَةَ دَجَدَ بِنُكُم فَعَ جَدَنُكُمْ فِي بَاحَ اللَّهُ وَيَّ كُلُفُولِانِ قَالَ وَانَّا اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُولِيلُولُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْ

اذهبُ الرِّالفاطِ فُسُرُ مِنْ مِنْ اللَّهِ الرَّالفاطِ فُسُرُ مِنْ اللَّهِ الرَّالفاطِ فُسُرُ مِنْ اللَّهِ

Cod. arab. ambros. H 139: ġarīb al-muṣannaf (Abschrift v. J. 384/994).

Bl. 147b. (Zu S. 71-72.)

ر النسا العامن



## Tafel XII.

## الزبادات الاسكام سكام عبرخروفها

الإصعى ذاذ في العدب النوى فاريقة أدرف مرائا سما قالفا ويم في فريد لفيش في في في في في في في المستعلق المستوضي المستوضي المنازق والمستوضي المنازق والمستوضي المنازق والمستوضي المنازق والمستوضي المنازق والمستعلق المنازق والمستعلق المنازق المنازق والمستعلق المنازق والمستعلق المنازق والمنازق المنازق المنازق والمنازق المنازق والمنازق المنازق المنازق والمنازق المنازق المنازق المنازق والمنازق المنازق ا

قَلْمُ الْمُعَنِّ وَالْمُنَّ الْمُعَادِ الْمُعَنِّ وَمَنَا الْمُلِولِ الْمُنَّ الْمُعَنِّ وَالْمُنَا الْمُعَنِّ وَالْمُنَا الْمُنَا الْمُعَنِّ وَالْمُنَا الْمُعَنِّ وَمَنَا الْمُلَا وَالْمُنَا وَالْمُنْ وَلِمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلِمُ وَالْمُنْ وَالْمُلْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلِمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْف

Cod. arab. ambros. H 139: garīb al-muşannaf (Abschrift v. J. 384/994)
Bl. 1482. (Zu S. 71—72.)

مِلْ لِلْدَيْرِ اللهِ وَوَزَّاتُ الشِّي وَالرَّجُلَعِ النُّهُ وَذَجُونُهُ وَ حَسَا شُعِلَامِر هَــنْتُ وَدُّاهْتُ الْجُلْحَةُ مِنُهُ وَجَبًّا مُنْ عَيْلًا مِرِكَعِقْتُ وَكَفَا تُالقُودَ فَنَشَنْتُهُ وَذَ تُلَاثُ إِلَىٰ اللَّهِ كُنُوثُ وَنَيْفًا ثُ السَّنْكَي رَفَعتُه وَ نَزَ السُّمَلِيهِ حَمَّلتُ وَآنَانُهُ بِسَعِيرِ دَمِيتُه وَأَنْكَاتُ الشَّ انْقَلْتُهُ وَحَلَمُ أَتُ خَلَقْتُهُ الْمِصِعَ بِغُ حَدُّ الْرُحَلُّ الْعَجِكُ بَنَا شَنْتُ الاصِرَ آخَرتُهُ وَجِهَا لَنُهُ صَرَيْتُهِ وَجِهَا لَهُ بِالمِيِّ حَ إِنْهِ وَزَعَنَا نُهُمَّا بِغُودِهُمِ فَتِيدِ نُهِ وَفِيَّلِانُوعِمُ وَ وَلَأَ الله يَهُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَكُنَّهُ اللَّهُ سَنَّوَ مِنُهُ حَتَّى بَيْسَ وَمَأَجَّتُ وَالْا وسُرةَ حَسَبْتُ الكِسَلَىٰ تُعَانَ الانومَ الطَقَمِثُهُ الدَسَمَ وَمَا نَتُ القَهِ مَهِ مِنَا لِمَهُ وَلَهُ وَصُرِينَ كِي الْهُمِزُ قَالَ صُنائِهُ ١ ٢ حَمَا يُدُّاكُ المستة آ ذا عَملَهُ أَوْ لَذَا الْجُرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ ال المظرُا وَخَاوُهُ أَجَسَلْتُهُ وَ قُأْنِتُ المِسَا مَثْرِيتُهُ وَجَمِيبُ عليهِ غَيِمَينُ ابُودَ بِدِ إَجِنَّاتُ الشُّيْرُ وَالنَّورَ فَيَنَالُهُ الْمُصِرَّالْفَاتُ عل لنتى استنمتك عليه المصعرة أخِصًا تُسالحُ لِأَرَةَ بيُعمُ السُرِ لَزَّاتُ الْعَجَلَكِ طَينُه وَلَزُّاتُ المَلَأَجِسَنتُ رِعَنَهَا وَسَّيَّتُ أَسُلاحُكَ على المروجة للله عليه المصعق منا كان الديدكية عيره وقفت بدي وَ يَهْ أَرِنُ الرَجْزِ مُمَا أَدَةً فَاخَدتُهُ ازْ ذَا بِنُ العَيْجَمَلَتُ مَا نَأَ تُ الرَجَرُ مِنْكُ نَمْ نَهُ أَنْ أَصْلَمْنَاتُ مِنْهُ اسْخَى مَنْ مُاسَاتُ بِهِ صَوْتُ إجبذاد ينتاج تنفشت والمغثء نفيش الفضهائ المنقيض

اللياءدت ورمت تبتابات تبابؤاعدوت وأأنانا الممر آركوبشها انذكين العدمجة لحسرفت ورمان المأولغش آفًا مَن الراصع في استَوْ الرَبِ الرابِينَ ابْعَث علر بَهَا رُوفًا ك ابُورَ بدِدَاكَ ادَانِعَرَن فَصُورٌن فِالْجِيرِ فَادَاكَا، بِفَارُهَا

ئ السُّ على فبدَل اسْتَا وَرَبِ الْمِلْ عَدَى الْكُنا وْمِلْ عَجْعُلُ

57

Cod. arab. ambros. H 139: ġarīb al-muşannaf (Abschrift v. J. 384/994). Bl. 148b. (Zu S. 71-72.)

وَقَالَ اَفَهُا اَلْمِهُ الْمُعْمِنَةُ وَانْمَا لَاللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللهُ عَ والعَاشَ الذِي تَاحْدَ وَقَالَ فَعَلَ عُلاَنْ شِنَا مَا رَبُّا الْمُ وَالْمَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الل

مِلْتُ مَا يُعْمَرُ مِنَ الْمَهُ وَفِ وَكَابُهُ مَنُ

الحِسَائِي نَاقَاتُ الدَّجُلَ وَ نَاوَيتُ وَهَاوَ انْ الرَّجُلُ وَهَاوَ الْهُ الرَّجُلُ وَهَاوَ الْهُ الرَّجُلُ وَهَاوَ الْهُ الرَّجُلُ وَهَا وَالْهُ الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْم

جَلَّهُ مَا نُوكَ فِيهِ الْهَمِزُو أَمَّلُهُ الْهَمَنُ

ابُوء بِبِعَةَ مَلْتُهُ احَدْفٍ ثَوَكَتِ العَدِّبُ هَوْ هَا وَاصَلُهُ الْهَوْ الْبَرِيّهُ الحَلَىُ وَهِوَمِن فَوْآاللَهُ الْحَلَقَ وَالنَّبِيِّ أَصْلُهُ مِنَ النَّبِّ وَقَدَنَمُّا ثُلَامَتُ وَ الْمَا بِبَدُاصُلُهُ الْهُمِرُمِنَ خَبَاثُ فَسَالُ وَقَالَ بُوسُ الْمُلْقَلِقَةُ لِلْقُونَ عَبَدُهُ مِنَ الْعَدْدِ بِهِمِرُونَ البِّيِّ وَالبَرْيَةِ وَ خَلَقَ أَنْهُ بُنِبَعَ وَاللَّامَ

قائب مقادر الافعال بالمسع مرزال فرد وغير

Cod. arab, ambros. H 139: ġarīb al-muşannaf (Abschrift v. J. 384 994) Bl. 149a. (Zu S. 71—72.)

وَالنَّهُ بَيْرُ فِي اللَّهِ عَلَيْنَاتِهُ وَ فَلَإِنَّ الْمَا إِذَا فَالْوَمَنَدُولُا بستي كاكتش شذان الفدر أرتدزا دغك المنزلها مذخوسة أمتُذيبُها فَعَيْهُا تُسْمِينُهَا وَقَسَالِمَيْهُ وَالِهِلِمُلِينِ مِنَ التقطعة اوكة ايعنى وجبد بحابث الغَدَّال دَجُك حَسْزُالصُورَةِ وَالسَنُودَةِ وَإِنَّهُ لَصَيِّرٌ فَيُرِّتُهُ عِنِي مِنَ النَّارَةِ وَهِ لَهُ لِمُنْ عُلِيهُ عُلِيهُ النَّتَوَارُ التَّنَّامِ فِي الْمِسْتُوا رُ سَالِعَيْنِ الداتَةُ مَنِعَلَعُهَا وَنَشُرَتُ الدَّالَّةُ انْشُورُهَا ٥ الغَدُّ الْوَتْعَ سِوْالْمِسَالِهُ مُوتَنَانٌ وَمُوَاتٌ وَهُوَالْمُوتُ و مُجَالِ مَوْنَا وُلِعَنُوا وِ اداهَا نُغَيِرُهُ لِي وَعُ وَمُعَ وَعَلَيْلِيكُ المنتان ومعانيبة النتاع وكأ شيعنيود بداوجسن والمتعادة المائة الأوج فه وَالْمَوَانُهُ مَا مُنْ الْفُتُدَّادَ جَفَ الْعُايِدُ كُفُّحَ عِيقًا فَ حَوْثِ طَيْرًا بِهِ وَجَفِّرَاتُو الإنسلزة عجُيرِه بِحُفَ جُعُوفُالِذَاشُعِثَ وَمَقَّالْقُومُبِالشِّئُ وتقع من وخاعيد وخفد المراه وجمعا كُفَهُ حَفًّا

وچسد*ی[مادلی* مستداره تخسریلمار دیتران کا تبته **ویکفیلت**  يحنارالعزيب إلمصنف

ومنه والعلوه كالجاياك

Tafel XVI.

Cod. arab. ambros. H 145: Kor'ān II, 261—265. Bl. 26b. (Zu S 80, Anm. 2.)



فلانن

ressieties strepholdiet

der einzelnen Rechtsfacher und ist außerst lehrreich für das Studium der verschiedenen ältesten zaiditischen Überlieferungswege: ich beabsichtige deshalb, diese Amālī für meine bald in Aussicht genommene 1) Ausgabe des ältesten Versuchs einer Kodifikation des islamischen Gesetzes zu benutzen 2). Genauer läßt sich der Charakter 5 des Buches am besten an einem Auszug zeigen, wie z. B. die Kapitel علم المنافعة المنافعة (siehe bezw. Tafel I und II). — Vollständig: von abyāb at-tahāra bis abyāb aṣ-ṣaid. Altes Taˈlīk. Abschrift im Jahre 567. Ragab (1172). Kollationiert.

H 138 kitā b al-alıkām, von dem Imām al-Hādī ila 'l-hakk laḥiā b. al-Ḥusain. Erster Teil; hört auf mit den nafakāt. Abschrift im Jahre 418 sauuāl (1027) von 'Īsā b. 'Abdallāh b. abī 'Abdallāh al-Balhī, in sehr schöner, gleichmäßiger, ziemlich großer kufischer Schrift der Übergangszeit (s. Tafel III³)). Kollationiert 15 und sehr gut erhalten 1).

H 73 erster Teil desselben Werkes, hier ausführlicher k. al-a. fīl-ḥalāl µa-fī'l-ḥarām betitelt; geht bis abyāb an-nafaķāt. Absehrift c 500 (1106). Kollationiert.

\*H 137 Titel und Verfasser (leider von späterer Hand), f. 34: 20 kitäb al-kāfī von dem šaih [abū Gafar] Muḥammad b. Jakūb al-Haušamī an-Nāṣirī min 'ulamā' al-Gīl (vgl. Brockelm. I, 1875)). Falsch! Der Kodex enthalt nicht den k. al-kāfī, ein imāmitisches Werk über die gesamte Theologie ), sondern eine systematische und kritische Darstellung der Übereinstimmungs- bzw. Abweichungs- 25

1: Siehe Theol. Lit.-Ztg. 36 (1911), Sp. 381; OLZ. 1911, Sp. 186; Goldziher in Euzykl, d. Islām s. v. Fikh (S. 108ª der deutschen, bezw. 108 $^{\rm b}$  der franzosischen Ausgabe), wo Magmū a Druckfehler ist.

2) Siehe daruber meine akademische Mitteilung über "La più antica codificazione della giurisprudenza islamica: il Compendio [عَلَيْكُنَا عَلَيْكُنَا ] di Zaid b. 'Alī [st. 122/738] scopérto fra i mss. arab. della Bibl. Ambros." in Rendiconti del R. Ist. Lomb. di sc. e lett., Ser. II. vol. XLIV [Milano 1911]. 260 ff., und Goldziher, a. a. O. — Diese Amālī werden bei der Kritik des Maāmū in erster Linie zu benutzen sein.

3) Vgl. den Text des hier Tafel III faksimilierten Kapitels برب الفول قى مست على كلفين والشراكيين والرجلين ولأمار والعمامة والقلنسوة betitelt, mit dem des Wiener Cod. Glaser 63, f. 134, schon 1902 bei Strothmann, Das Staatsrecht der Zaiditen. 23, Anm. 3; 34, Anm. 2; 37. Anm. 1 mitgeteilt.

4) Schon seit 1907 habe ich auf die Existenz dieses Kodex aufmerksam gemacht (s Griffini, Le Diwan d'Al-Ahtal reproduit par la photolithographie. d'après un ms. [Cod. arab. ambros. G 10] trouvé au Yémen, S. 6, Z. 8 v. u.); s. auch Strothmann, Das Staatsrecht der Zaiditen, 94, Anm. 4; 106, Anm. 1.

5) Sein bisher als verloren angesehener großer Kommentar zur ibäna (des Imām an-Nāsir al-Uṭrūs, st. 304) ist in den Codd. arab. ambros. D 223, D 224, D 225, E 262 erhalten und in Münch. Cod. arab. Gl. 85.

<sup>6)</sup> Brock., a a. O.

punkte der ältesten inneršī'itischen Rechtsschulen nach echten zaiditischen Grundsätzen, und vom k. aţ-ṭahāra bis k. as-sijar, nach den Fikhbüchern geordnet.

Anfang und Einleitung: المجيد المجيد المبدى المبدى المبدى المجيد المجيد المبدى المبدى المعيد المعتدى المعيد المعتدى المعيد المعيد المعتدى الم

<sup>1)</sup> Zit. bei Ahlwardt (Berliner Katalog) 4950, 35.

<sup>2)</sup> Unrichtig bei Ahlwardt 4950, 17 und Brock. I, 186 al-Hādī zugeschrieben, der tahrīr ist das Hauptwerk des Imām abū Ṭālib (st. 424; Brock. I, 402; Ahlwardt 4950, 42; darüber Griffini, Lista dei mss. arabi d. Bibl. ambros., C 68 (im Druck).

<sup>3)</sup> Vgl. darüber die folgenden literargeschichtlich höchst wichtigen, von vielen zaiditischen Schriftstellern angeführten Noten, die [Abdallah b. al-Hasan] ad-Dauuārī (st. 16. safar 800; ausführliche Biographie in Rivista d. Studi Orientali. III, 66-67) zugeschrieben und in meiner in Vorbereitung befindlichen Textsammlung zur Literaturgeschichte der Zaiditen mit anderen ähnlichen Auszügen ein-فان قلت ما بالهم في شروم الكتب يذكرون تارةً :gehend untersucht werden شرحًا وتارةً تعليقًا قلت اصطلح عليه العلماء (ر-) على ان الكتاب اذا شرحه شارح ثم جاء غيره فانتزع منه منتزعًا انه يسمى ذلك المنتزء تعليفًا أي تعليف الشرم المنتزء منه فحيث أضيف ذلك التعليق الى المتاب فيو على حذف مصاف اي تعليق شحه قال الدواري اعلم ١١. الشروم التي توجد لاصحابنا يعني في زماننا ثمانية شرح التحوير لادي طالب في وشرح التجويد للمؤيد الويد وشرح الافادة للاستان وشرح النصوص لابي العباس فوشرح الاحكام لابي العباس ايصا<sup>نه</sup> وشرح ابي مصر مثله اله ومثله شرح الحقيني عكاهما على الوبادات الله وشرح الابن عبد الباعث العلى التحرير والمشروحات سنة التحبير أوالتجريد الأوالاحكام أوالنصوص لابي العباس والافادة " والبيدات ٥٠ للمويد بالله، والتعاليف اربع تعليف ابن ابي الفوارس منتزع من شرح التجريك وتعليق القاصي زيكا منتزع من شرح

\*H 70 II kitāb al-muhaddab fī fatāņā amīr al-mu'minīn ņa-imām al-muslimīn 'Abdallāh b. Ḥamza b. Sulajmān b. Hamza

ابي طانب وتعليف الافادة للفاضي زيدا منتزع من شرح الافادة وتعليف الافادة الافادة وتعليف الافادة وتعليف الافادة

Ferner, zur Identifizierung unserer ta'līk: Cod.arab. ambros. E 394, f. 32a:

ومنبد (كتب المذعب d. h.) للشيخ محمد بن ابن الفوارس تعليقً والففهاء المعاصرين :f. 31 b; على التحريد انتزعه من شرح التجريد

- a) Kommentar d. Verf.; zit. Ibn Isfandijār's Gesch. d. Ṭabaristān (Browne's Übers.. Gibb M. II) 55, nebst Biogr. d. Verf. u. a. Buchtiteln und Ahlwardt 4950, 42.
- b) Kommentar d. Verf.; zit. Ahlw. 4950, 35; Ibn Isfand. a. a. O.. 50, nebst Biogr. d. Verf. u. a. Buchtiteln, und Cod. arab. ambros. C 49, f. 47a.
- c) Verf. ausführlich: ustād abū 'l-Kāsim b. Tāl al-Hasan b. al-Hasan al-Haušamī (siehe meine Lista dei mss., A 90 I). Grundtext unten, n. Vgl. Cod. arab. ambros E 394. fol. 30 أنوبادات والافادة جمعيما الاستان أبو القسم له شرح على الافادة .
- d) Kommentar d. Verf.; zit. Cod. arab. ambros. E 394, f. 30b. Verf. zit. in meiner Lista dei mss., A 55 I, B 83 I; Strothmann, Die Literatur der Zaiditen, in Der Islam, I, 365, Anm. 7; II, 64; Ders., Das Stastsrecht der Zaiditen, 40. Näheres s. bei Arnold, Al Mu'tazilah, 67.
  - e) Verf. zit. oben, d; Grundtext unten, l.
- f) Spater (600 c.) von Ibn al-Valīd benutzt, s. Brit Mus. Suppl. (Rieu), 339. Verf., ausführlicher: kadī 'Imād ad-dīn abū Mudar Suraih b. al-Mu'aijad al-Mu'aijadī aš-Šuraihī; Grundtext unten, o. Das Werk zit. Cod. arab. ambros. E 394, f. 31b.
- g) Zit. Cod. arab. ambros. E 394, f. 31b; Verfasser zit. Cod. arab. ambros. A 62, f. 2a; Grundtext unten, o. h) S. unten, o.
  - i) Zit. Cod. arab. ambros. E 394, f. 33a.
- J) Zit. Ahlw. 4950, 42; Ibn Isfandijār, 55; näheres s. bei Strothmann, a. a. O., I. 367; II, 64 ff.; Hss. bei Brock. I, 402, 1, 1; andere Hss.: Cod. arab. ambros. C 68 (u. a.).
  - k) Zit. Ahlw. 4950, 42; naheres s. bei Ibn Isfand., a. a O. 55
- Hss.: Cod. arab. ambr H 73 und H 138 (s. darüber hier oben, S. 65);
   Auszüge aus dem Wiener Cod. Glaser 63 bei Strothmann, Kultus der Zaiditen,
   Anm. 3; 29, Anm. 1; 48, Anm. 1; 50, Anm. 1; 56. Anm. 2: 65. Anm. 5:
   Anm. 1; 73. Anm. 6, vgl. auch zur Identifizierung des Münchener Cod.
   arab. Glaser 9, Strothmann, Das Staatsrecht der Zaiditen, 106, Anm. 1.
  - m) Verf. hier oben, d.
- n) Hss.: Brock. I, 186, d, 1; Cod. arab. ambros. A 90; naheres s. bei Strothmann, Die Literatur der Zaiditen, a a. O., II, 61 ff.
  - o) Hss. wie hier oben, n.
- p) Bisher unbekannt! Hss.: Codd, arab, ambros. A 18 I; B 76; D 227—230; E 70, 71, 73, 86, 103, 213, 253, 406, 429 (u. a.m. in den Sammlungen F—H!), u. d. T : Sarh al-kādī Zaid; ferner: Münchener Cod. Glaser 125 (s. Gratzl, Katalog der Ausstellung von Hss., Munchen 1910 S. 10, Nr. 54).
  - q) Hier oben, a,
- r) Verf. hier oben, p
- s) Hier oben, c.
- t) Verf. hier oben, i.

b. 'Alī'), von dem ķādī Muḥammad b. As'ad b. Ibrāhīm al-Murādī'). Abschrift um 644 (1246).

In der *Poesie* sei in erster Linie hervorgehoben:

H 141 ein sehr alter Kodex der Gedichtssammlung des größten 5 lyrischen Dichters der Araber. Abū Nuuās, leider am Anfang und Ende defekt. Die Gedichte zerfallen nach den Stoffen in zehn Teile, deren jeder alphabetisch nach dem Reim geordnet ist. Sammler: abū Bakr Muĥammad b. Jahiā as-Sūlī (gest. 335); s. Tafel IV: andere Hss. der Sülischen Rezension: Berl. 7531 (vgl. Berl. 7532, 10 nachträgliche Anmerkung); Top Kapú Seraj 2391 (s. O. Rescher. Arab. Hss. des T. K. S., in Rivista degli Studi Orientali IV, 707). Erhaltung: schlecht: die 233 Blätter darin nicht alle fest und, ihrer Unordnung und Unvollständigkeit wegen, noch nicht in entscheidender Weise numeriert. Die Hs. ist jedenfalls vortrefflich 3): 15 die Verse schwarz und reich vokalisiert, die Glossen rot. teils vokalisiert, teils nicht. Auch die Hauptüberschriften schwarz, die übrigen und die Stichwörter rot. Am Rande, zwischen den Zeilen und auf zahlreichen, kleineren und ungleichen Blättern - nicht immer fest im Einband — sehr viele Glossen und Notizen in 20 kleinerer Schrift, teils schwarz, teils rot; auch gelb und grünlich. Einige Seiten sind der Länge nach beschrieben 4). Brauner Lederband mit Klappe. Abschrift: 1 dūlhijga 443 (4. April 1052). قال ابو بدر فذا اخر شعره ولم يَفُتْ :Schluß und Unterschrift نسختنا هذه من حيم شعره بل قد اتينا فينا بما شُكَّ فيه لما

Gest. 614 (s. Brock, I, 403, 9; meine Lista dei mss., C 28 III; andere Werke: Lista dei mss., B 62 XVII; D 226; D 459; F 151).

<sup>2)</sup> Hs. (c) deutlich; vgl. اَلْحُرَارُ ) bei Hamdānī 123, 11. Das Werk ist eine Bearbeitung der ähnlichen Gutachtensammlung vom Saih Muhiī 'd-dīn Muhammad b. Humaid b. Ahmad al-Kurašī as-San'ānī (vgl. darüber meine Studie I manoscritti sudarabici, a. a. O., S. 24 ff. u. S. 72 des S-A. und meine Lista dei mss., A 70), ebenda in der Einleitung zitiert.

<sup>3)</sup> Wie übrigens schon 1907 bemerkt (Griffini, Le Diwan d'Al-Ahtal [s. oben S. 65, Anm. 4], S. 6, Z. 7 v. u.).

<sup>4)</sup> Siehe Tafel IV (Textus amplior!) und Tafel V (= Isk. Asāt's Ausgabe, Kairo 1898, 157, 17—158, s und 184, 1-8).

رأيناه يقارب لفظم في فنونه العشرة ووقع الفراغ من تسويده غرة ذي للجهة سنة ثلث واربعين واربعمائه ولله اللم والمنة وكتبه عبد الله بن محمد بن احمد بن حشنوية الخنفي البروي

Hieher gehören auch die Hss.:

... عن ابني عمرو والمفضل

عذا دبوان النابغة الذبياني برسم الشيخ . . . جمال على النابغة الذبياني برسم الشيخ . . . جمال اله النابغة الذبياني برسم الشيخ . . . جمال الفال النابغة الأبياني المدين على بن عبد الله الطويل الشرقي الخيين (ohne Weiteres über den Inhalt der Hs.!); dagegen f. 77 b: قال ابو حاتم هذا ما هجم الموسىء العيس والناس جملون شعرًا كثيرًا وليس وانما هو لمعاليك كانوا معه (oyl. al-Aşma'ī, ZDMG. 65, 493, 9-10) كملت رواية ابي حاتم عن الاصمعي جمد الله وشكرة قال ابو سفين سليمن المعروف بالاعلم يذكر قصائد من ما لم يورد ابو حاتم وهي قصائد من منجردة فمن ذلك قول امرىء الغيس مما روى ابو عمرو الفضل الصبي وغيره وكان الاصمعي يزعم ان هذه القصيدة لرجل من الصبي وغيره وكان الاصمعي يزعم ان هذه القصيدة لرجل من المناسبي وغيره وكان الاصمعي يزعم ان هذه القصيدة (الخ) Vgl. al-A'lam's Sarh dīyān Zuhair bei Landberg, a. a. O. 180, bezw. Z. 3:

عليبا فقال النعمان وعنده النابغة والمتجردة ليلًا صفيا يا نابغة في شعرك فقال وكني عنبا من (اه) آل ميّة رائح (ه) او معيدي (اه) (دجلًا القصيدة وانما سُمي النابغة لانه لم يقل شعرًا متى صار رجلًا وساد قومه . . . . . وقال يمدح المنعمان ويعتذر اليه حما سمى وساد قومه . . . . . وقال يمدح المنعمان ويعتذر اليه حما سمى المتجردة من الصرب الاول من البسيط ويا دار ميّة بالعلياء فالسند (اه) أقوت وطال عليبا سانف الابد (ألا عليها سانف الابد (ألا عليها سانف الابد (ألا عليها سانف الابد (ألا كالميل ما ارتفع من الأرض (الح) المال عليبا سانف الابد (ألا كالنفس واصراف الخطوب اي اواخر الامور وغايات الامال والنفس مع فالك لايترك جهدًا في الطلب حدت الاصمعى ان المر الفيس حين المر دوب من المنذر بن ماء السماء الى جبلي طي (الح) (الح)

Jemenisches Nashī. Abschrift [vom J. 1084 (1673)? 3)] von Gamāl ad-dīn 'Alī b. 'Abdallāh aṭ-Ṭauīl aš-Šarafī المحيعى, für seinen eigenen Gebrauch 4).

H 105 Kitāb fīh al-ķaṣā'id as-sab' al-mašhūrāt (am Ende: tamma kitāb as-sumūṭ) bi-tafsīr ģarībihā ua-i'rābihā ua-ma'ānī lugatiha (lies lugātiha) des abū Ga'far Aḥmad b. Mu-ḥammad b. Ismā'il an-Naḥḥās an-Naḥū. Komm. der Mu'allaķāt. (Brock. I, 132, 2). Jemenisch. Die Verse vollständig vokalisiert, 20 die Glossen teils vokalisiert, teils nicht. Abschrift c. 1150 (1737).

H 81 Kitāb al-ḥamāsa des abū Tammām, in 10 Kapitel geteilt (ohne Komm.). Jemenisch. Abschrift c. 1100 (1688).

geteilt (ohne Komm.). Jemenisch. Abschrift c. 1100 (1688).

H 2 Tit. von späterer Hand, f. 1 a: ad-durr al-farīd fī bait al-ķaṣīd. Autograph!5). Über den Inhalt und Wert dieses außerordentlich reichen Abjāt-Wörterbuches und der auf der äußeren Hälfte der Seiten zusammengestellten dichterischen Anthologie von Ķaṣīden und anderen Gedichten aus allen Zeiten, mit allerlei Notizen und Anmerkungen, hat sich f. 1 a ein jemenischer

<sup>1)</sup> Ahlwardt, Nābiġa, VI, 1. 2) Ebenda V, 1.

<sup>3)</sup> Format, Papier, Schrift und die ganze äußere Ausstattung sind hier und in dem Cod. arab. ambros. B 1 (datiert 1084 Safar; s. meine Lista dei mss., Nr. 125 und diese Zeitschrift 60, S. 469 ff.) ein und dasselbe (was wohl zu bemerken ist!).

<sup>4)</sup> Siehe hier oben S. 63, Anm. 1.

<sup>5)</sup> fol. 161 b: kātibuhu Muḥammad b. [Saif ad-Dīn] Aidamir. Der Vater des Autors, Saif ad-Dīn Aidamir, starb auf dem Schlachtfelde (ustušhida) bei Bagdād am 10. Muharram 656, bei der Eroberung Bagdāds durch Sulṭān Hūlāgū (ebenda, fol. 137a und fol. 178b).

عدا الكتاب من انفس الكتاب على منواله مولف قد اشتمل على غرر الشعر مع واغربها لم ينسج على منواله مولف قد اشتمل على غرر الشعر مع غرابة الاسلوب والوضع فقد التزم فى كل حرف الاتيان ببيت القصيد من اشعار العرب والمولديين وينقل فى هامشه للحواشي المشتملة على كنير من تراجم الشعراء واخبارهم ويستتم ذكر الابيات التي اثبت في الاصل بيت القصيد منها فهو كتاب غريب نفيس لم نسمع بذكره ولا رأينا منه غير هذه النسخة ولعلها بخط مولف الكتاب فهو خط فى غاية للحودة والاتقان وقد ذهب من اوله وريقات كتبه اسحق بن يوسف لطف الله به فى شهر رمضان ۱۱۰۰

Die ambrosianische Hs. ist ein 5-farbiges Meisterwerk nord- 10 arabischer Kalligraphie. Leider vorn und hinten defekt; die abjät gehen hier von برغم) bis لفيا بلغ). Abschrift ca. 680 (1281). 205 Bl. in Lexikonformat; 22,5×36,20×32 cm<sup>1</sup>).

H 136 Kitāb yāsiṭat al-ādāb ya-māddat al-albāb von dem kātib abū Muhammad 'Abdallāh b. abī 'l-Fadl al-Laḥmī 15 al-lugayī an-naḥyī, ein höchst umfassendes Adabbuch in 30 Bāb geteilt, wahre Schätze von ältesten dichterischen Belegen und von allerlei philologischen Notizen enthaltend. — Vgl. Librairie Welter à Paris: Cat. de Mss. anciens arabes pers. et turcs. Provenant (so!) de la Bibl. de l'Ex Sultan Abdul-Hamid, Nr. 6. — Vollständig 20 vokalisiert. Abschrift: c. 900 (1495). Sehr gut erhalten.

Zu den ältesten Handschriften  $\it philologischen$  Inhaltes der mir vorliegenden Sammlung gehören:

H 139 Kitāb ģarīb al-muṣannaf²) (an der Schlußseite:

<sup>1)</sup> Einige Bruchstücke derselben Hs. sollen in türkischen Bibliotheken erhalten sein; vgl. O. Rescher, Arab. Hss. des T. K Seraj, Rivista degli Studi Orientali IV, 699, Nr. 2301. Rescher selber war so liebenswürdig mir darüber in einem Briefe aus Konstantinopel, datiert 7. Juli 1914, folgendes mitzuteilen: "Das k. ad-durr ist hier in ca. 5 Exemplaren vorhanden: Top. K. 2301; Fätih 3761 (2 Bd.; s. Mélanges Beyrouth V, 499); As'ad Eff. 2586 (s. ibid. 533): As. 3864 (s. WZKM. 26, Nr. 2). Ich habe auch schon einzelne Blätter dieses Werkes (d. h. also von kaputgegangenen Exemplaren) gesehen; soviel ich mich erinnere, sind alle diese Mss und Ms. Teile Autographien. Die Bande sind. soviel ich weiß, alle sehr sorgfältig im Lexikonformat geschrieben und durchvokalisiert Die Anlage ist immer die gleiche und entspricht Ihrer Zeichnung."

<sup>2)</sup> Zu den beiden von Brock. I, 107 angeführten Hss. dieses Werkes und zu der von Goldziher (Abh. zur arab. Philologie I, 78, Anm. 2) erwähnten, welche zu der Privatsammlung L[andberg-]H[allberger] gehört, muß nicht nur

H 140 [k. adab al-kātib des *Ibn Kutaiba*]. Tit. und Verf. fehlt. Siehe Brock. I, 122 und Grünert's vortreffliche Ausgabe. Falsch eingebunden. Vorn und hinten einige Ergänzungsblätter. Dennoch ganz wertvolle Hs. — Vokalisiertes Gelehrtennashī. Abschrift ca. 400 (1010). 235 Bl., 16 × 13 cm. Gut erhalten.

H 54 at-Ta'ālibī's k. at-tamtīl nal-muḥāḍara. Brock. I, 285, Nr. 17. Jemenisch, vokallos. Abschrift 1093 Rabī aunal (1682).

H 98 II dasselbe Werk. Jemenisch, vokalisiert. Abschrift

1009 Sauņāl (1601).

die wertvolle, uralte ambrosianische Hs. hinzugefügt werden, sondern auch eine fünfte, antike Hs., die in der Privatbibliothek S. M. des Sultans vorhanden ist, die unrichtig von Herrn Dr. Rescher als ein Sammelband klassifiziert wurde; s. O. Rescher, Arab. Hss. des Top Kapú Seraj, Rivista d. Studi Orientali IV, 716—17, Nr. 2555 (aber Katalog: garīb al-muṣannaf, richtig!). Ihre Identifizierung ist jetzt leicht und sicher, denn die Reihenfolge und die Titel ihrer einzelnen Unterabteilungen entsprechen vollkommen der Reihenfolge und den Titeln derjenigen des ambrosianischen Kodex. Wie Prof. Brockelmann bemerkte (Enzykl. d. Isläm, s. v. Abū 'Ubaid, letzte Zeilen), ist demselben Verfasser des Kitāb al-g. al-m. sodann ein Traktat dialektologischen Inhaltes

im Lisān VII, 263 zugeschrieben worden: الْقَاتُوزَةُ وَهِي أَعلَى منها عبيد في كتاب ما خالفت فيد العاملة لغات المعربة على معربة قال أبو عبيد في كتاب ما خالفت فيد العاملة لغات المعرب هي قانُوزَةُ وقازُوزَة التي تسمى قانُزَّةُ قال ابن السكيت اما Hingegen ist dieses angeblich selbständige Buch weiter nichts als ein kurzes Kapitel des Kitāb g al-m., und zwar das Kapitel, das man faksimiliert in extenso in unserer Tafel IX, Z 7f. lesen kann.

- 1) Die Richtigkeit der Konstruktion k. al-g. al-m., die Goldziher mit Recht (Abh. zur arab. Philologie I, 78) beibehalten hat, wird dadurch erwiesen, daß sie die im Schluß unseres Cod. H 139 feststehende Form ist (s. hier oben Z. 5).
- 2) Die vorliegende ambrosianische Sammlung H enthält unter anderen Schätzen eine vortreffliche alte, vollstandig vokalisierte aus dem Irāk stammende Hs. des kitāb ģarīb al-hadīt desselben Verfassers, datiert 540 (1145): Cod. arab. ambros. H 147.
  - 3) und ein Lesevermerk von 1229 (1814).

H 96 I—III von demselben. I: k. fikh al-luģa ņa-sirr al-'arabīja. Brock. I, 285, Nr. 4. Vortreffliche Hs.; völlig vokalisiertes Gelehrtennashī. Abschr. von 'Utmān b. Ibrāhīm b. al-Mubārak b. 'Abdallāh b. as-Samīn, von 615 muḥarram (1218). — II und III: 2 kleine Nachträge lexikalischen Inhaltes, ohne Quellensangabe; II: كناه المناه المناه المناه المناه (d. h. 25 Namen des saif, 25 des rumḥ, 23 des ķaus usw.); Schluß (und Titel?): tammat al-muḥtaṣarāt. — III: تعليقات في اللغة; Schluß: tammat at-ta'līkāt. Schrift identisch mit I.

H 98 I dasselbe Werk (ohne die zwei Nachträge). Jemenisches 10

Nashī, völlig vokalisiert. Abschrift 1008 rabī' I (1599).

H 97 von demselben: k. tuḥ fat al-maˈglūb min tamār alkulūb fī 'l-muḍāf ṇa'l-mansūb (Brock. I, 285, Nr. 9). Vollständig in 61 gezählten Abschnitten (bāb). Abschrift 1054 ṣafar (1644) von Muḥammad b. Muḥammad b. Zarīf al-ḥanbalī madhaban al-kādirī ṭarīkatan. 15

- H 131 dasselbe Werk. Titel ausführlicher: k. niẓām alġarīb fī 'l-luġa ua-mā kālathu 'l-'arab ua-tadāqalathu fī aš'ārihā ua-huṭabihā. Völlig vokalisiertes jemenisches Nashī, Abschrift c. 800 (1398).

H 125 k. al·'aṣa des *Usāma b. Muršid b. 'Alī b. Mukla b.* Naṣr b. Munķid. Brock. I, 320, Nr. 3. Vokalisiertes jemenisches Naṣḥī. Abschrift 1067 ģumādā I (1657).

Auf dem Gebiete der Kor'ānauslegung sind u. a. zu verzeichnen:

H 68 at-tah dīb fī 't-tafsīr, al-ģāmi' li'ulūm sā al-ķur'ān des šaih abū Sa'd al-Muḥsin b. Kirāma al-Ġušamī al-Baihaķī (Brock. I, 412, 6, Nr. 1). Teil VII. Andere Hss.: s. meine Lista dei mss., A 73, B 44, D 520; Biogr. d. Verf. (st. 474, n. a. 545) in Cod. arab. ambros. C 32, f. 3b. Andere Werke: s. meine Lista, B 66, B 74 III, C 5, C 31—34.

\*H 76 (über welchen später; s. Nachtrag, S. 80 ff.).

Inbezug auf Tradition sind zunächst anzuführen:

H 126 zehn Teile (von Guz' 183 bis Guz' 192) der alten, für uns Europäer fast verlorenen großen: kitāb as-sunan al-kabīr betitelten Traditionssammlung des Ahmad b. al-Husain al-Baihakī ة (Brock. I, 363. 4, Nr. 1). — Tit. u. Verf., f. 2a: الثالث المجزء الثالث والثمانون بعد المائة من كتاب السنبي الكبير على ترتيب مختصر الامام ابي ابرهيم اسمعيل بن يحيي المزني؛ تصنيف الامام لخافظ ابي بكر احمد بن الحسين بن على البيهقي رحمه الله رواية الشيخين الاجلين ابي القسم زافر بن طافر بن محمد الشحامي وابي المعالي محمد بن اسمعيل بن محمد الفارسي رحمهما الله 10 عنه رواينة الامام لخافظ ابي محمد القاسم بن الامام لخافظ ابي القسم على بن الحسن بن هبة الله الشافعي عنهما اجازةً وسماعًا اخبرنا :(Anfang, f. 2b (nach der Basmala) عن والده عن زاهر الشيخان الامامان للحافظ بهاء الدين ابو محمد القسم بن على بن للسبي بن هبة الله الشافعي والقاضي جمال الديبي ابو القسم 15 عبد الله بن محمد بن ابي الفضل الانصاري رحميما الله اجازةً قالا أنما الشيخان . . . . . . قالا الما الو بكر احمد بن للسين البيهقي قال باب ما يحلّ للمصط من مال الغير اخبرنا اخر الجزء : usw. — Schluß ابو بكر محمد بن لخسن بن فورك الثاني والتسعون بعد المائة من الاصل وهو اخر المجلد التاسع 20 عشر من هذه النسخة ويتلوه إن شاء الله في المجلد العشريين منها للجزء الثالث والتسعون بعد المائة باب القصا بالثمن مع الشاهد ولامد لله رب العالمين وصلواته على سيدنا محمد والم اجمعين وحسبنا الله ونعم الوكيل. Schönes, geläufiges Gelehrten-25 nashī. Abschrift: Damaskus, 634 gumādā II (1237), von Ahmad b. (?) مسراميوز رسوبو الانبوى (صربو الانبوي) Gut erhalten.

<sup>1)</sup> Vielleicht Ahmad b. Muzāmir b. Šuraif al-Abharī.

\*H 171 kitāb faḍā'il al-Ṭaman na-ahlihi des Imām 'Abdallāh ar-Raḥmān (so) b. 'Alī ad-Daiba'ı). Abschrift c. 1200 (1785).

\*H 170 dieselbe Schrift, u. d. T. hādā ģuz' laṭīf fī fa ḍā'il 15 ahl al-Ṣaman des Imām 'Abd ar-Raḥmān b. 'Alī ad-Daiba' az-Zabīdī. Abschrift 1163 (1750).

Für die Geschichte kommen hauptsächlich in Betracht.

H 67 ar-raud al-unuf al-bāsim, šarķ sīrat abī 'l-Ķāsim, al-ma'rūfa bi-sīrat Ibn Hišām, des Imām as-20 Suhailī. (Zweiter Guz'.) — Brock. I, 1352). Abschrift c. 600 (1204). Sehr schönes, geläufiges Nasķī.

\*H 128 manāķib amīr al-mu'minīn 'Alī b. abī Ţālib; riyāja abī Ga'far Muḥammad b. Sulaimān al-Kūfi's).

<sup>1)</sup> Vgl. 'Abd ar-Rahmān (st. 944) ebenda, H 170, und Brock. II, 400/1.
2) Elf weitere (Stambuler) Hss. sind bei Rescher in Le Monde Oriental VII (1913), S. 110 ff. verzeichnet; eine zwölfte (Brussaer) bei Rescher in dieser Zeitschrift 68 (1914), S. 56. Über den Wert der Kommentare Suhailī's und abū Parr's zur Sīra, um einen authentischen Ibn Hišām-Text herzustellen, s. Goldziher in der DLZ. 1912, Sp. 1892 f., und Schaade in dieser Zeitschrift 67 (1913), S. 706 ff. Eine Kairoer Ausgabe (1911?) des Raud in 2 Bänden zitiert Rivista St. Orient. VI (1914), 823.

بسمر الله الرحمن الرحيم وبه ثقتى قال ابو :4 Anfang f. 3 معفر محمد بن سليمن الكوفى قال حدثنا خصر بن ابان الهاشمى قال حدثنا ابو غسان مالك بن اسمعيل المهدى (ط النهدى :60 وسيتًى) قال حدثنا جمع بن عمرو بن عبد الرحمن المجلى قال ابو جعفر وحدثنا لحسن بن على القطان وحديثه اتم من حديث

Eine der ältesten und ausführlichsten Biographien 'Alī's, fast alle seine Vorgeschichte und die Zeit vor und nach seinem politischen Auftreten betreffend, nebst Traditionen über die Vorzüge desselben und seiner Angehörigen; vollendet im Ragab 300 (Febr. 913)¹). Notizen über den Verfasser und seine Werke finden sich im Cod. arab. ambros. B 131, f. 189¹—190¹; seine Sammlungen²) von gutachtlichen Äußerungen des Zeitgenossen al-imām al-Hādī (st. 298; Brock. I, 186¹) über verschiedene an ihn von demselben Muh. b. Sul. al-Kūfī gerichtete Fragen, sind in Hss. des British Museum³) und der Ambrosiana enthalten. Die vorliegende Hs. der Vita 'Alī's ist in 7 gezählte Guz' geteilt⁴). Schluß, f. 227¹:

خصر قال حداثنا سفيان بن وكيع بن لجرّام قال حداثنا جمع بن عمرو بن عبد الرحمن بن جعفر المجلى قال حداثنا رجل من بنى تميم من ولد هالة يدنى ابا عبد الله زوج خديجة عن ابى خانة وكان وصافًا عن صفة رسول الله (صلعم) فقال كان رسول الله (صلعم) فقال كان رسول الله (صلعم) فقال كان رسول الله (صلعم)

- 1) Ebenda, f. 178b (Schluß und Anfang der Tatimma [d. h. des al-guz' as-sābi']): الله الله رب العالمين المناقب وتاليفه ولخمد لله رب العالمين العالمين . . . وسلم تسليما قال فيها وذلك في شهر رجب من سنة ثلثمائة يتلوه ما روى ابن داب (زاب (زاب فيها في على بن ابي طالب رضى الله عنه ورحمه قال وليس حو سماع وبعد ذلك بخط غير خط جملة الكتاب ثم قال اجازني محمد بن سليمن الكوفي القاضي بصعدة جميع ما في هذا الكتاب وامرني مشافية ان ارويه عنه وذلك بعد أن كفّ بصره وامرني ان اكتب اجازته فرحم الله من كتبه والفه وغفر لمن قراه وصدف بما فيه وعرف الفتل لاقله ولقى الله عز وجل بولاية اوليائه الجزء السابع من مناقب امير المومنين على بن ابي حفور حمد الله عليمن الكوفي وحمد الله عليمن الكوفي ألم عليمن الكوفي وحمد الله بسم الله الرحمن الوحيم باب ما ذكر ان النبيء (صلعم) قال لعلى من كنت مولاه فعلى مولاه محمد بن سليمن قال حدثنا قال لعلى من منصور المرادي
  - 2) bezw. كتاب المنتخب und كتاب الفنون betitelt.
  - 3) Brit. Mus., Suppl. 336, 337, s. auch 531.
- 4) Besser: 6 Guz' und 1 Ergänzungsguz' (siehe oben Anm. 1); bezw.: ff. 3b-38a, 38b-63b, 64a-93a, 93a-118a, 118b-148b, 149a-178b, 178b-227b.

منافب امير المومنين على بن ابى طالب كرم الله وجبه النى جمعيا القاضى العلامة علم الشيعة . . . قاضى صعدة المنتخب جامع كتاب القاضى العلامة علم الشيعة . . . قاضى صعدة المنتخب الكوى المنتخب المنتخب الكوى المنتخب المنتخب الكوى المنتخب المنتخب الكوى الكوى الكوى الكوى الكوى المنتخب الكوى الكوى

H 116 al-i'lām bi-a'lām balad allāh al-ḥarām des Kuṭb ad-din al-Makkī an-Nahrauānī (so zu lesen!). Brock. II. 382, Nr. 1. Tubingen (Seybold) Nr. 23. Geschichte von Mekka Ägyptisches Nashī. Abschrift von Ismā'īl b. Turkī b. Aḥmad Al-Mansalīlī. Datierung 5 dū 'l-ḥiģģa (985? also. vom Jahre der Abfassung?; vgl. 10 die Schreiberunterschrift: انامل عنو مونف من تحبيره في ليلذ يُسْفر صباحيا عن سبع مصين من شبر ربيع الأول سنة خمس وثمانين وتسعمائة وكان الفراغ من تعليقه في ربيع الأول سنة خمس وثمانين وتسعمائة وكان الفراغ من تعليقه في خامس شهر ذي الحجة الأوام على بدى احمد المنشليلي غفر الله واحوجبه الني عفوة ومغفرته اسمعيل بن تركي بن احمد المنشليلي غفر الله (النة).

\*H 129 Sammelband. \*kitāb al-futūḥ des  $\mathit{Ibn}$  A'tam  $\mathit{al-K\bar{u}fi}$  (st. um 314); \*[aḥ bār Ṣiffīn] des  $\mathit{Muḥammad}$  b. 'Utman al-Kalbī; \*al-Gāhiz's risāla ila abī Ḥassān fī amr al-ḥakamain ya-taṣyīb ra'i amīr al-mu'minīn ['Alī 20 b. abī Ṭālib]. Siehe meine ausführliche Beschreibung des vorhandenen Kodex, nebst Auszügen und Noten, in Centenario della naseita di Michele Amari, Palermo 1910, I, 402—4154).

H 22 al-Haimi's 5) Gesandtschaftsbericht nach Abessinien u. d. T. kitāb hadīḥat an-naẓar na-bahġat al-fikr fī 25 'aġā'ib as-safar. Brock. II, 402, 7. Nr. 1: andere Hss. in meiner Lista dei mss., B 35, I, D 383. F 187 IX und hier unten H 102: andere Schriften: Lista, B 74, IX. Abschrift: Ṣan'ā', 1147 (1734).

H 102 dasselbe Werk u. d. T. sīra ilā bilād al-ḥabaša. Abschrift 1073 (1662).

<sup>1)</sup> S. oben S. 76, Anm. 2.

Ebenda f. 227 b; vgl. f. 63 b (Ende des zweiten Guz); Şafar 1064 (Nov. 1657).

<sup>4)</sup> S. 403, Anm. 3 lies "ottava collezione" (d. h die vorliegende Serie H) statt "settima".

<sup>5)</sup> So zu lesen, mit h (aus Vādī Ḥaima; vgl. die Aussprache el-bunn el-heimī der heutigen Jemeniten.

\*H 176 I kitāb al-bāb (lies al-lubāb) fī maʻrifat al-ansāb des abū 'l-Ḥasan Muḥammad b. Ibrāhīm al-Ašʻarī (st. ca. 600/1203)¹). Schluß: تم نسب عدنان وقعال المالة. Jemenisch. Abschrift 1055 (1645).

Inbezug auf Geographie (und Topoonomastik), Kosmographie, Naturlehre und Medizin erwähne ich nur die folgenden:

\*H 130 I mulahhas al-fitan yal-albāb ya-misbāh al-hudā lil-kuttāb des Hasan b. 'Alī aš-Šarīf al-IJusainī, verfaßt i. J. 815 (1412). Anfang und Einleitung mit Inhaltsangabe 10 (d. h.: Handelsgeographie und Zollsysteme Südarabiens am Anfang للم الموصوف بالجود والكرم المنفرد بالاحديد : des 9. Jahrh.): والقدم... أما بعد فإن العبد الفقير... لخسر بن على الشريف لخسيني نسبًا لطف الله بهم والمسلمين احببت إن اصنف كتابًا في معرفة قواعد دواويين لخرار السلطاني في لجهات اليمنية كما خدمت الدولة السعيدة الاشرفية اعقبها الله بالرحمة بكتاب سميته الدبوان 15 الإمع للتيسير في معرفة التغليل والتسعير وساخدم الدولة السعيدة الناصرية ببذا الكتاب وسميته ملخص الفطن والالباب ومصباء اليدي للكذب وجعلته مرتبًا جباتًا وفصولًا . . . وجعلته فصولًا اربعة . . . الفصل الاول في فصل القلم واهلم الفصل الثاني في معبفة قواعد دواويس للخراج السلطاني وما عو الذي وفع عليه اسم الديوان ٥٥ وما يجب له وعليه وعلى المتصرفين والمباشريين في الجيات التي قلمه عليهم حاكم حكم الملك وما يجب لهم وعليهم الفصل الثالث في معبفة قواعد اموال الجهات اليمنية بكمالها، وهذا الفصل يحتوي على ثلاث مقالات المقالة الاولى في قواعد اموال الجبال وهي تحتوي على جهتين ' الجهنة الاولى وفي الجمل الاعلى وتسما (so) الملاد العليا وفي طولًا 25 من شرقى حصرموت الى بلاد الطوبلة وشرف قلحاح غربًا وعرضًا من حقل قتاب جنوبيا الي بلد بيشة قبلة وشمالًا ومبلغ خراجها

<sup>1)</sup> Tit. u. Verf. zit. HH. s. v.; s. andere HSS. in meiner Lista dei mss, Nr. 142 Verfasser zit. bei Brock. I. 430, Nr. 16 und 195, Z. 13 f. — Andere Schriften. meine Lista, Nr. 30 II.

وللجهة الثنانية وهي المعروفة باليمن الاخصر وهي مدورة الشكل طولا وعرضًا وجنوبًا وشمالًا اولها من الاعمال اليَحْصُبينة من ريمان بني سيف على ظفار الواديين (f. 5b) على بلاد بني سرحة على بلاد بئي باحي (o. p.) على المشيرق وحصونه وجهاته وبلد بني على ة وبني مغم على بلد وُحَاضَة واوديتها وذي سيدم وبلد الاحمود على بلد وصاب ونعود الى مخلاف الشوافي والخصراء ونعمان وجبل التعكر وجبل بعدان بما فيه واليه وبلد صهبان ومخلاف جعف ومخلاف ريمة ولجبلين وعنة والقفاعة وشرعب وجبل الطور وهو صر وما بينهم من حصون وامصار واوديته (٥٥) وانهار وحصن تعز العز الحروس 10 ومعشارة وبلد البكب وحديبين ولخند والسُلُف وجبال العيدمين (o. p.) وزبيد وما والاهم المفالة الثانية في معوفة قواعد اموال التهائم وما يشاكلها من الجيات وجهات الاتطاء المعالة انتائثة في قواعد اموال البنادر والثغور ومعانيها وصوائبها الفصل الرابع في معرفة ما يسترفع من الاشغال وللحسابات التي الديوان السعيد على حكم ما يأتي 15 ذكره ثم قواعد بها حُرست الاموال وعملت في النمو والهيادة٬ ثم نكت حسنة فما بُفتقر الى مطالعتها وعوان ختمت الكتاب بذك 'الفلم وذكر الله أعلى اليمم، Aller Wahrscheinlichkeit nach Auto graph des Verfussers.

\*H 104 kitāb ākām al-marģān fī dikr al-mad[ā'in al-mak]hūra') bi-kull makān des šaih Ishāķ b. al-Ḥusain. 20 Altes bisher vermißtes geographisches Wörterbuch, in zwei Teilen (Städte und Länder). von al-Idrīsī und Ibn Ḥaldūn erwähnt und mitbenutzt; vgl. Nallino's Anmerkungen in Centenario della nascita di Michele Amari II, 579 (zu I, 425, wo die vorliegende Hs. zitiert wurde). Anfang, f. 1b (n. d. Basmala): المشرفة قبل المسرفة من الما ذكرنا منة غبل البلاد الانها بيت الله الحرام بيت المسرفة , سرّ من رأى , بغداد , بيت المقدس ,مدينة النبي , واسط, عمان ,عدن , صنعاء اليمن , سيراف , onne tašdīd), واسط,

<sup>1)</sup> Das Blatt ist durchlöchert.

تلا المحق ابن المسابورة على المحتوب الكال مدينة فالمذكر الان وقد ذكرت المدائن المشبورة على الخصوص الكل مدينة فالمذكر الان وبلاد البربر وذكرها المشبورة على المواضع على الجلة وانعوم طلباللا ختصر مدينة رومية والنوم والافرنين جزيرة الاندلس وبلاد السودان اللان ومدينة الراني في اليند وذكر الرقيم والديف والمشاوس بلاد وفيها خيل ممتنعة فد الهادة (f. 32b) . بلاد الترك والشاوس وفيها خيل ممتنعة فد (f. 32b) . بلاد الترك والشاوس وفيها خيل ممتنعة فد (f. 32b) . توحشت في الففار؛ والشاوش . قردها (1717) . ودمينا في الففار؛ والمهادة المهادة المها

5 H 127 al-makāla al-ḫāmisa min al-guz at-tānī min kitā b kā mīl aṣ-ṣa nā a al-maˈrūf bi l-malakī. Allgemeine Therapie des 'Alī b. al-'Abbās. Brock. I, 237, 19. Sehr schönes ägyptisches Nashī. Abschrift c. 600 (1204).

Endlich seien noch drei Bruchstücke des Kor'antextes auf 20 Pergament mit kufischer Schrift, alle von größtem paläographischem Interesse <sup>2</sup>), sowie eine ziemliche Anzahl persicher <sup>3</sup>), türkischer <sup>4</sup>) und hebräischer <sup>5</sup>) Handschriften erwähnt.

Nachtrag. — Die jüngste südarabische Sammlung hat uns noch eine angenehme Überraschung bereitet. Dieselbe enthält zi nämlich einige Handschriften von Werken, welche der vielseitigen zaiditischen Literatur Südarabiens ganz fremd sind, vielmehr der

<sup>1)</sup> Hs. mit unterschrieben; ein oft vorkommender südarabischer Kosenamen.

<sup>2)</sup> H 144, H 145 (beide in sehr schonen Originalholzbänden mit Ledernücken und je drei Lederöhrchen) und H 146 (in Lederband, ohne Klappe).

Die Zeit der Abschrift ist nirgends angegeben. Taf. XVI enthalt die Verse II,

261—265, von حقير من صدقة يتبعنا bis النعضام ديف ننشرت.

<sup>3)</sup> H 149, H 151-158, H 162, meist dichterische Werke enthaltend.

<sup>4)</sup> H 148, H 150, H 159-161.

<sup>5)</sup> H 163-168.

modernen Literatur jener Sektierer angehören, die Amīr al-mu'minīn al-Mutaņakkil 'ala 'llāh Įahiā b. Ḥamīd ad-dīn, der derzeitige Imām der südarabischen Zaiditen, in einer interessanten autographischen Notiz über die Erbeutung der besagten Handschriften des Unglaubens¹) beschuldigt. Diese noch wenig bekannten Sektierer werden heutzutage in Jemen in der arabischen Schrift- und Umgangssprache mit einem alten generischen Namen, der in der Geschichte des Islām oft vorkommt, Bātiniten²) genannt; vom Volke zu Ṣanːā'

<sup>1)</sup> كُفْر ; s. weiter unten, S. 84, Anm. 6.

<sup>2)</sup> الباطنية; s. Enzykl. d. Islām (haupts. aus Sahrast., und ohne Literatur!:: Ta'rīh-i-Iemen ua-Ṣan'ā' des türkischen Majors Al-hāgg Ahmed Rāsid (Konstanti-ىشف الاسرار وقتك nopel 1291), I, المرار وقتك nopel 1291), I, المرار وقتك n. a. الاستار (n. a. كشوف اسرار الباطنية) von dem Kāḍī abū Bakr Muh. b. aṭ-Taijib al-Bāķillānī (gest. 403), teilte Fagnan (Centenario Amari II, 57) mit. Die Privatsammlung Griffini in Mailand verzeichnet eine alte aus San'a' stammende Hs. des bisher unbekannten كشف اسرار الباطنية des abū 'l-Kāsim [Ismā'īl b. Ahmad] al-Bustī; dieser Mu'tazilit gehört zu dem Schülerkreise des Oberkādī Abd al-Gabbar (gest. i. J. 415; s. Brock. I, 411, 418); vgl. Fihrist 139: البستي وهو ابو القاسم : Arnold, al-Mu'tazilah, 69; ابو القاسم ولم ار من كتبه شيئا اسماعيل بي احمد البستي . . . كان جادلًا حانقًا يميل الي مذهب رمنيا ، Cod. arab. ambros. E 394, f. 31a: (d. h. الزيدية وناظر الباقلاني (kutub az-zaidīja) للشيخ الامام العالم ابي القسم البستي كتاب لِكَتْ القاطعة في الرد Die Widerlegung على ادلة التكفير والتفسيق des Zeiditen Saraf ad-dīn Muḥ. b. Jaḥjā b. Aḥmad b. Hanaš (gest. 719) zitiert Ibn abī 'r-Riģāl, biogr. Wb. (Cod. arab. ambros, B 130., f. 213 a. Auf dem Gebiete der zeiditischen Literatur über das Bāṭinitentum gehört Cod. arab. ambros. A 60, f. 62 (ein Auszug ohne Quellenangaben und ثغه يمين الباطنية' بالله العظيم ثلاث مرات والأمحد :(fast unpunktiert (والاحجد lies) ولائم الامريس الطيب (ولا بد الا من الطيب الكر والكر (وانكر lies) الشيعة النطقاء وكفر بالدعاة الاولياء والمجد (o. p.) الائمه المستوريين والانكم الاول والتالي والهيولي والصورة والكور والدور وانتفال الارواج الى الاجسام البهيمية والاجمد (o. p.) قائم القيمة' تم نلك; (الاججب = الاجب; vgl. die Ḥiģāb- und Muḥtaģabschriftstücke der beigelegten Auszüge aus Cod. arab. ambros. H 75 und H 76 (Tafeln XVII und XVIII). - Schließlich, wenn sie von sich sprechen, sagen die Batiniten: Zeitschrift der D. M. G. Bd. 69 (1915).

werden sie gemeiniglich mit den Namen el-Mekārem<sup>1</sup>), el-Karāmṭa²), oder Benī Įām bezeichnet³), nach dem Namen jener Gegend (Bilād Įām) des Negrān, die heutzutage ihr Hauptsitz ist⁴). Ihr Oberhaupt führt den Titel dā'ī⁵), gleich jenen Missionären, 5 deren sich in den früheren Zeiten die Ismā'īliten⁶) bedienten, um den Lehren der Sekte Eingang und Verbreitung zu verschaffen. Seine Residenz ist seit vielen Jahren im Bilād Hamdān und zwar

(z. B. Cod. arab. ambros. H 76, f. 112b), اهل الدعوة الباطنة التاويلية بشيعتم اهل الدعوة البادية سلام الله على صاحبها بشيعته (z. B. Cod. arab. ambros. H 75, f. 33b) und dergleichen.

- مكرمى ديو مذهب باطنيه فقهاسنه تعبير أولور (hier S. 83, Anm. 3) und Hartmann, Die arabische Frage, 599, Anm. 1. Diese Notizen über die Bäţiniten entnehme ich ausschließlich den schriftlichen und mündlichen mir 1896—1914 von Herrn Caprotti-Şan'ā' gemachten Mitteilungen.
- 2) Vgl. Hamdānī, S. 102, Z. 4: ومن [مخلف] جيشان كان مخرج إليمن إمخلف], und Account of the Karmathians in Yaman, extracted from the Kitāb as-Sulūk of Bahā' ed-dīn al-Janadi (bei Kay, Yaman . . . by 'Omārah, S. المساورة على القرامطة des Muh. b. إمان المراب المراب (gest. 328; vgl. Brock. I, 187) wird bei Ṭūsī (List of Shy'ah books. Nr. 709) erwähnt und gehört zur zaiditischen Literaturgeschichte; vgl. Codd. arab. ambros. D 223—225, E 262, H 137.
- 3) Niebuhr III, 344; Hogarth, The penetration of Arabia, 201, 203; Kāmūs, s. v.; Hamdānī, s. v.; Ed. Glaser in Petermanns Mitteil. 32, S. 35<sup>1</sup> und 36<sup>1</sup>; Ed. Glaser, Die Abessinier, S. 65 und Anm.; Derenbourg im JA. 1884, S. 330—31; Rieu, Brit. Mus. Suppl., 586; El-Khazrejiyy, The Pearl-Strings, III, 113: "There are some notices of them, met with somewhere (so!), as mercenaries who used to come in large bodies to the Imám, etc., and as plunderers by the way, if an opportunity occurred".
- وكان الغراغ : (Vgl. Cod. arab. ambros. H 76 (hier S. 87), f. 210b (Kolophon) وكان الغراغ : (Vgl. Cod. arab. ambros. H 76 (hier S. 87), f. 210b (Kolophon) من زبر هذا الكتاب يوم (usw.) . . . وذلك من مسودتها التى في بخط مولفها سيدنا الداعى الخليل عديم النظير والمثيل ضياء الدين ودرة تاجه والاكليل اسمعيل بن سيدنا هبة الله ايده الله بالنصر والظفر . . . . . وذلك بحصنه السعيد وقصوه الشامخ المشيد من محروس تجران ببلاد يام حرسها الله من الاشوار الليام (usw.).
  - 5) Vgl. oben Anm. 4 und unten S. 87, Z. 7 und S. 26, Z. 3.
- 6) Persisch باطني (aus Sing. باطني) genannt; s. z. B. Kashf al-Mahjúb . . . by . . . al-Hujwíri . . . translated by Nicholson (Gibb Memorial XVII), S. 263.

die kleine Stadt Ţeiba¹) im Uādī Ḍahr²). In der neuern Zeit haben diese Bāṭiniten stets eifrig für die Türken Partei genommen, um sich so erfolgreicher im Kampfe oder vielmehr im stets andauernden blutigen, religiösen und politischen Kriege gegen ihre unversöhnlichen Feinde, die Zaiditen behaupten zu können³). Im Kriege vom Jahre 5 1910 zwischen den Türken und den südarabischen Zaiditen wurde Ṭeiba halb zerstört und der Dāʿī getötet; gegenwärtig residiert daselbst der Nachfolger. Die Bāṭiniten, von denen vier oder fünf sich immer vorübergehend in Ṣanʿāʾ befinden, unterscheiden sich von der Masse der übrigen Jemeniten durch eine hellere Gesichtsfarbe, 10 kräftigen Wuchs und besonders durch ihre eigentümliche Tracht. die aus einem Überhemd (kamīṣ) und einer dunkelblauen Kopfbedeckung besteht, welche die Form der bei den Jemeniten üblichen gubba hat; die Häuptlinge dagegen tragen anstatt der gubba eine seidene kuffīṭa. Im Bilād Hamdān befindet sich das Grab 15

<sup>1)</sup> Hamdānī's طبية (120, 17 und Index) ist Druckfehler; vgl. die Lesarten علية (o. p) und علية der Hss. Hamdānī's und Ṭaiba auf Glaser's Karte (Pet. Mitteilungen 32, 1).

<sup>2)</sup> Wüstenfeld, Jemen, S. 122: والربي ضير wahrscheinlich im Bereiche (so!) des Berges Kaukabān". Nein! Vgl. W. Dhahr auf Glaser's Karte und W. Dahr auf Glaser's "Beiläufige Skizze" (S. 88 seiner "Mittheilungen über einige aus meiner Sammlung stammende sabäische Inschriften"); ferner المنتب bei Hamdānī, s. v., und bei Ahmed Rāšid, Ta'rīḥ-i-Iemen, I, 265 (zit. hier Anm. 3).

<sup>3)</sup> Zur Geschichte dieser Kriege i. J. 1141—1143 (1728—1730) sei hier eine Stelle aus Ahmed Rāšid, Ta'rīḥ-i-Iemen na-Ṣan'ā' (Konstantinopel 1291). I, ٣٥٥ angeführt: المناهب ا

a) von mir überstrichen.

eines welī, das von der ganzen Bāţinitengemeinde hoch verehrt wird; zu jeder Jahreszeit pilgern dahin viele dieser Sektierer aus Indien, wo dieselben ebenfalls zahlreich sind. Aus Indien pflegen sich die Bätiniten von Bilad Jam die Bücher der Sekte kommen zu 5 lassen, die arabisch, aber hie und da in Geheimalphabeten geschrieben sind, welche nur die Eingeweihten verstehen würden 1); ihre sonderbaren Handschriften bewahren sie höchst eifersüchtig auf. Wenn ihre Gegner, Türken oder Zaiditen, irgend eines ihrer Bücher im Kriege erbeuten, so trotzen sie jeder Gefahr und bringen jedes 10 mögliche Geldopfer, um dasselbe wiederzuerlangen. Dies ist auch der Grund, warum die batinitischen Handschriften so selten sind unter den außerordentlich reichhaltigen Sammlungen von Handschriften, die aus Jemen und andern Teilen der arabischen Halbinsel stammen. Wie man mir versichert2), wäre die Sekte bereit, 15 zur Wiedererlangung derselben einen weit höheren Preis zu bezahlen als den, welchen die großen Bibliotheken des Abendlandes gewöhnlich dafür bestimmen. Dennoch soll es dem jetzigen zaiditischen Oberimam gelungen sein, bei Anlaß eines Treffens, das 1905 bei Gebel Lahab 3) stattgefunden, eine ganze Bibliothek batinitischer 20 Handschriften zu erbeuten, wenn es wahr ist, was er mit eigener Hand auf das Titelblatt einer derselben 4) geschrieben hat, welche dann wiederum dem Sieger geraubt wurde und schließlich nach Ṣan'ā' und Mailand gekommen ist: "Dieses ist einer der 400 und "mehr Bände, die zur Literatur der Batiniten gehören, die ihnen 25 \_im Treffen bei Lahāb durch Gottes Gnade als Beute abgenommen wurden, und die uns viele Beweise vom Unglauben jener Leute erbracht haben. Datiert vom Monate rabī' 'l-augal 13235). Ge-"zeichnet: Amīr al-mu'minīn al-Mutauakkil 'ala 'llāh Jahjā')".

<sup>1)</sup> Meine hierauf bezüglichen Umschreibungen in arabischen Buchstaben sind weiter unten, d. h. Seite 87, Anm. 4 und 88, Anm. 1, durch eine darüber gesetzte punktierte Linie bezeichnet.

<sup>2)</sup> Caprotti's mündliche Mitteilung.

<sup>3)</sup> Ġebel Lahāb ist ein Ort zwischen Ḥaģēla und Menāḥa, unweit der Landstraße Ḥodeida—Ṣan'a' und vom Berg Ṣaf'ān überragt (Caprotti's mündliche Mitteilung). Auf Glaser's Karte ist Lahāb nicht verzeichnet. Vgl. Hamdānī s. v.

<sup>4)</sup> Cod. arab. ambros. H 75 (s. hier S. 85). 5) Mai 1905.

هذا الكتاب من كتب الباطنية منما (sic) أخِد عليهم 14: 6 (6 من الكتاب من حملة كتب تنيف على اربع مائة مجلد ولله لخمد فلقد اطلعتنا كتبهم على كثير من كفره[1] شهر ربيع الاول سنطالة[1] فلقد اطلعتنا كتبهم على كثير من كفره[1] شهر ربيع الاول سنطالة إلى كتب امير المومنين المتوكل على الله يحيى ال يجاهد هولاء الكفار كما قال تعالى يا ايها النبي جاهد (والمنافقين المتوكد والمنافقين المعاد والمعاد و

20

Obgleich die Zaiditen vom Imām Jahjā bis zum untersten Bettler die Batiniten als Ungläubige betrachten, so behaupten letztere doch, sie seien echte mu'minīn, jedoch ohne äußerliches Schaugepränge des Kultus. Sie sollen in ihren Wohnungen die obligatorischen täglichen Gebete verrichten; sie besuchen jedoch auch 5 die Moscheen.

Ein charakteristischer Zug der südarabisch-batinitischen Anschauung vom Jenseits besteht in der dort sehr verbreiteten Sitte, der beit el-māl ihres Dā'ī, eine gewisse Summe zu bezahlen, um sich im Paradies einen Platz zu sichern, der für alle im Maße 10 von zwei Ellen Länge auf eine Elle Breite festgesetzt ist. man mir versichert, ist es ebenfalls üblich, seitens hochgewachsener Personen, an die besagte Kasse eine Übertaxe zur Erlangung eines etwas größeren Raumes zu entrichten. Vom Erhabenen zum Lächerlichen ist immer nur ein Schritt!

Von ihren wertvollen aber leider seltenen Handschriften die bisher der Ambrosiana zugekommen sind, oder künftighin erworben werden können, will ich zu gehöriger Zeit und an geeigneter Stelle ausführlich berichten; hier will ich nur die zwei folgenden (Unika?) anführen:

H 75 Sammelband. Inhaltsangabe, f. 1 a1): masā'il maģmū'a min al-ḥakā'ik al-'ālīja yad-dakā'ik yal-asrār assāmīja, allatī lā iagūz al-iţţilā' 'alaihā illā bi-idn man lahu al-'iķd ual-ḥall [li-]ja'lam dālika.

I (ff. 2b—13b) Anfang: عسائل في للحقائق وجواباتها ثلثة عشرة الله الرحمن الرحيم وبه نستعين وللمد لله وحده وصلعلم (٥٥) لخمد لله رب العالمين وصلوته (٥٥) على رسوله سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى على وصية اشرف الوصيين وعلى الائمة من ذريته الطاهريين وعلى مولانا الامام الطيب ابسى القسم امير 30 المؤمنين وسلم الما بعد ايها الاخ اعلى الله في رتب الصالحين درجتك ونور بنور الصافين المسجين صورتك فقد وقفت على مسائلك التى دلت على تالق جذوة ذكائك وعلوك في منازل العلم .... وهى ايها الاخ تقتصى جوابا من زبد لخقائف المصونة وسرائر لخكم

des Śāh Ismā'īl, welche die drei ersten Nachfolger des Propheten verfluchen, sind Ketzer und als solche zu verfolgen und mit dem Tode zu bestrafen: dies sucht diese Abhandlung [die anonyme ارسالة في الرد على الاسماعلية nachzuweisen (Ahlwardt, Verzeichnis der arabischen Hss., II, 483).

<sup>1)</sup> Von späterer Hand.

15

المكنونة ولب الفوائد المخزونة . . . كتبت لك ذلك في هده الاوراق وانا اخذ عليك عبد الله تعالى وعظيم الميثاق الذى اخذه على ملئكته (٥٥) المقربين وانبيائه المنتجبين وائمه دينه الهاديين وحدودهم الميامين والا فانت برع منبم اجمعين لا وقف على ذلك الا انت او اولادك لا غيرهم ثم ترد التى هذه الكراسة بعد ان تحفظ ما عيبا وان اردت ان تغيب ذلك تركتها عندك مدة ما يحفظ ما فيها ثم اعدتها التى والله على ما نقول وكيل المسلة الاولى عن فيها ثم اعدتها التى والله على ما نقول وكيل المسلة الاولى عن العالم الروحاني هم اشخاص قامات ام كيف تصورهم هذا قوله الحواب اعلم علمك الله الير وجعلك من اهله ان صور اهل دار الحراب اعلم علمك الله الير وجعلك من اهله ان صور اهل دار الابداع انوار شعشعانية لا سبيل الى وصفها لجلانة قدرها وعظيم الها وسعم الها وعظيم الها وسعم الها وعظيم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها الله وسعم الها وسعم الها وسعم الها الله وسعم الها الها الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها الها وسعم الها وسعم الها وسعم الها وسعم

. ثمانية مسائل وجواباتها (ff. 14°-23°)

عشرة مسائل واجوبتها (ff. 23b-34b) عشرة

.عشرون مسالة وجواباتها (ff. 35°-42°)

V (ff. 42<sup>b</sup>—45<sup>a</sup>) واجوبتها واجوبتها.

VI (ff. 45a-50a) سبعة مسائل واجوبتها.

. سبع عشر مسالة واجوبتها (ff. 50a—56b)

VIII (ff. 56<sup>b</sup>—60<sup>b</sup>) الجبيتيا (ff. 56<sup>b</sup>—80<sup>b</sup>) يبعة مسائل واجبيتيا s. Tafel XVII.

.اربع عشر مسالة واجوبتها (ff. 60b-66a) البع عشر مسالة واجوبتها

.ست وعشرون مسالة [واجوبتها] (x (ff. 66a-78a)

.عشرة مسائل واجوبتها (ff. 78a—83b)

. تسعة وثلاثون مسالة واجوبتها (ff. 83b-100a)

ستة مسائل واجوبتها (ff. 100a-103b) ستة مسائل

25 XIV (ff. 103b—119b) risālat al-īḍāḥ ņat-tabiīn fī kaifījat tasalsul ņilādataj al-ģism ņad-dīn des sajjidna 'Alī b. Muḥammad b. al-Ųalīd (اعلى الله قدسة).

XV (ff. 120 a—129 a) risālat tuḥfatal-murtād ua-ģuṣṣat al-aḍdād, ohne Angabe des Verfassers. In der Einleitung, f. 121a, 30 sind erwähnt, die folgenden bāṭinitischen Schriften: 1 risālat ar-radd 'ala 'l-māriķīn; — 2 risālat al-ua'z ual-baṭān; — 3 risālat

al-iršād ual-ifṣāh; dann f.  $122^a$ : — 4 risālat ad-dila' des šaih 'Alī b. al-Ḥusain b. al-Ḥalīd; — 5 kitāb az-zīna des abū Ḥātim ar-Rāzī; — 6 risālat ades abū Ḥātim ar-des al illaman; ferner f. risālat al illaman; risālat

XVI (ff. 129 a—134 a) risālat al-ism al-a'zam ohne Angabe des Verfassers. — Schönes, deutliches jemenisches Nashī: Abschrift c. 1200 (1786). Siehe Tafel XVII<sup>5</sup>).

H 76 kitāb marāḥ at·tasnīm des Dā'ī'6). Dijā' 'd-dīn Ismā'īl b. Hibat Allāh b. Ibrāhīm. Kommentar des Ķur'ān, nach 15 bāṭinitischen Ta'qīlanschauungen, verfaßt im Jahre 1169 (1756).

<sup>1)</sup> Vgl. uādī 🕹 ebenda, f. 11a.

<sup>2)</sup> Siehe oben, S. 84, Anm. 1. 3) Vgl. oben S. 82, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Verfasser eines kitāb al-maģālis (zit. ebenda 125 a).

<sup>[</sup>المسالة الرابعة : (Umschreibung (und [eingeklammerter] Vordersatz) المسالة الرابعة الله عليه الله عليه الله عليه عن ابني طالب سلام الله عليه الله عليه عليه الله كتابيم الاخر ولخمسة التي بين النبيء صلى الله عليه وعلى اله وبينة] هم حدود ابني طالب (\* اولا في حال التربية وهم زيد وابني وميسرة وبحيرا وحديجة (٥٥) فهولاء هم الذبين بينه وبين ربه الذي اقامة وهو ابو طالب فاما عبد المطلب وعبد الله فهما امامان وهما وابو طالب وسائط بين النبيء والعاشر وكذلك بين امير المومنين والعاشر بوساطة النبيء صلى الله عليه وعلى اله واما النعلان من والعاشر بوساطة النبيء صلى الله عليه وعلى اله واما النعلان من المسالة : الخامسة عن مكة وبيت المقدس وسائر المشاعر اللهاعر الكفايين الله واما النعاد اللهاعر المشاعر اللهاعرة المسائد : الكامسة عن مكة وبيت المقدس وسائر المشاعر المشاعر اللهاعر اللهاء المسائد : الكامسة عن مكة وبيت المقدس وسائر المشاعر المشاع

<sup>6)</sup> Siehe oben S. 84, Anm. 1.

a) Siehe oben S. 84, Anm. 1.

وكان الفراغ من زبر : (15. ragab) معدا اللباب يوم الاحد (15. ragab) عذا الكتاب الموضح من الاسرار ما هو لب اللباب يوم الاحد (15. ragab) الناس هذا الكتاب الموضح من الاسرار ما هو لب اللباب يوم الاحد (الداعي الداعي وناس ونالك من مسودتها ((80) التي في ابخط مولفها سيدنا الداعي المنظير والمثيل ضياء الدين ودرة تاجه والاكليل اسمعيل بن سيدنا هبة الله ايده الله بالنصر والطفر وبلغه في رفع بناء والدعوة . . . وذلك الحصنة السعيد وقصرة الشامخ المشيد من الدعوة . . . وذلك الحصنة السعيد وقصرة الشامخ المشيد من المحروس تجران ببلاد يام حرسها الله من الاشرار الليام وذلك الحضا العبد الصعيف . . . احقر عبيد مولاة واحوجهم لعفوة ورضاة عبد العبد الصعيف . . . احقر عبيد مولاة واحوجهم لعفوة ورضاة عبد المعالمة الله الله بن سيدنا على بن هبة الله وفقة الله (الخ) (الموالية والموالية والله الله وفقة الله الله وفقة الله الله الموالية (الموالية والموالية الله وفقة الله الله وفقة الله (الخ) (الموالية الموالية الموالية الله الموالية الموالية الموالية الموالية الله الموالية الله وفقة الله الله وفقة الله (الحراء) (الموالية الموالية الموالية الله الله الموالية الله الله وفقة الله (الحراء) (الموالية الموالية الله الله وفقة الله الله الموالية الموالية الله الموالية الله وفقة الله (الحراء) (الموالية الموالية الموالية الله الله الموالية الله الله الله الموالية الم

حقائق سورة هود وايضاج بعض سرّها :(2 2 1. 2 1. 1. 2 1. 2 1. البحائر المضيئة (٥. ٥) ينمو ويزيد بسم الله الرحمن الرحيم قال الله تعالى الرويم الرحيم قال الله تعالى الرويم كتفرد الالف واللام والراء المجتمعين احمد بن اسماعيل واهل اسبوعين اجتمعت بعد هذا الاسبوع الاول اقسام منه تعالى بكل اسبوعين اجتمعت بعد هذا الاسبوع الاول وهم اسبوعي المعز والطيب ثم اسبوعي معد بن لحسين واحمد بن محمد ثم هذا الاسبوع واسبوع والد القائم كتاب يعنى لحسين السين سلام الله عليه احكمت اياته يعنى مقامات فتاب الانوار من ونده ثم فصلت يعنى مراتبهم من لدن حكيم خبير يعنى العين وذلك على قدر سبقهم اليه في حال المجازات الا تعبدوا الا الله يعنى المام كل زمان منهم انى لكم منه ندير يعنى من عصيانه وبشير يعنى لمن اخلص له الولاء وكل ذلك بمقتصى السوابق ثم قال يعنى امام كل عصر فما تعالى وان استغفروا ربكم ثم توبوا اليه يعنى امام كل عصر فما الولاء وكل ذلك بمقتصى ولاية صدره (الخ)

# Assyrische Beschwörungen.

Von

## Erich Ebeling.

Die folgenden Texte sind dem von mir soeben fertiggestellten 2. Bande der Inschriften aus Assur entnommen. Es sind nicht die wichtigsten dieses Werkes; sie reichen lange nicht in ihrem Wert an das Duplikat von Istars Höllenfahrt, an den Text, der die Schöpfung der Menschen aus dem Blute der Lamgagötter 5 schildert, und andere dort zu findende epische Fragmente heran; sie sind mir aber zuerst verständlich geworden, und da ich nicht weiß, ob es mir in diesen Kriegswirren gestattet sein wird, den Rest in ausführlicher Bearbeitung zu geben, so gebe ich vorläufig, was ich fertig habe. Die Umschrift schließt sich im allgemeinen 10 an die Delitzsch's im sumerischen Glossar an.

## Nr. 31.

|    | [en] ma-e lu-kin-gi-a dingir-gal-gal-e-ne me-en           |    |
|----|-----------------------------------------------------------|----|
|    | [mâr] šip-ri šá ilânimeš rabûtimeš anâkuku                |    |
|    | [dingir][en-ki] dingirasar-lù-dúg gal-bi á-mu-un-da-an-àg | 15 |
|    | [ilu]ê-a ù ilumarduk rabišiš ú-ma-'-i-ru-in-ni            |    |
| 5  | tû-tû-sù al-gin ki-silim-ma sú-mu uš-en                   |    |
|    | i-na šip-ti al-lak a-šár šú-ul-me qa-ti um-mad            |    |
|    | tû azag-ga-bi ka-mu-ta mu-un-da-gál                       |    |
|    | ši-pat-su-nu ellitu <sup>tu</sup> na-ša-ku ina pi-ia      | 20 |
|    | dingirud-gàl-lu ur-sag dingir-ri-e-ne-gé                  |    |
| 10 | iluninni-ib qar-rad ilânimeš                              |    |
|    | dingirnin-a-ha-qud-du gašan tû-bi nam-ti-la-gé            |    |
|    | iludto be-el-tum ša tu-ú-ša ba-la-tu                      |    |
|    | igi egir zi-da á-gúb-bu-da                                | 25 |
|    | pa-na ar-ka im-na u šú-me-la                              |    |
| 15 | lù hul ba-an-sar-ri-eš ki-uš-sa-mu uru-ag-eš              |    |
|    | lim-na i-ţár-ra-du i-na-ṣa-ru kib-si                      |    |
|    | igi mullalá ki-kur-šù ba-an-gar-ri-eš                     |    |
|    | pa-an gal-li-e ana aš-ri ša-nim-ma i-šak-ka-nu            | 30 |
| 30 | ki-nam-ti-la-gé á-mu-ta ba-an-gub-bu-uš                   |    |
| 20 | 1-na qaq-qar ba-ia-ii 1-ua-a-a iz-za-az-zu                |    |
|    | an-ta ki-ta ki silim-ma ba-ra-ab-gá-gá-áš                 |    |
|    | e-liš u šap-liš a-šár šú-ul-mi iš-ku-nu                   |    |

10

15

25

30

tû azag-ga-bi ba-ra-ab-sum-mu-uš ši-pat-su-nu ellitum<sup>tum</sup> id-di-nu-nim-ma  $^{25}$  dug mu-un-da-ab-dug-ga-áš an-da-ab-nâ-a me-en a-mat i-qab-bu-u-ni ip-pu-uš

nam-mah-e-ne pa-è-ag me-en nir-ba-šú-nu ú-ša-lid-ma

udug sĭg-ga dingirlama sĭg-ga he-en-da-lăh-lăh-gi-eš še-id dum-ki la-mas-si dum-ki lit-tal-la-ku it-ti-ia a-lá maškim dingir-lugal-ùr-ra an-ta-šub-ba ta-šub-ba

sag-hul-ha-za

lù hul lù ra lù lù-sàg-ku lù sà(g)-a lim-nu ka-mu-ú hab-bi-lu šag-gi-šu

<sup>35</sup> dingirnam-tar lù hul nu-dúg-ga ba-an-gub-ba iludto ša li-mut-ti u la ţa-ab-ti iz-za-az-zu

### Rückseite.

níg-nam kuš lù-ka gál-la uku kalam-ma ba-ba mim-ma šum-šu ša ina zumur ni-ši šak-nu-ma ni-iš ma-a-ti ú-na-aš-ša-ru

sil-lá sil-lá bad-du bad-du gab-zu tu-lu-ub pu-tur dúp-pir i-si ri-e-ki i-rat-ka ni-'

<sup>5</sup> šú-zu túm-ma-ab gìr-zu zi-ga-ab ta-bal qât-ka ú-su-uh še-ip-ka

ki-kur-šù gin-ab a-ga-zu-šù gí-dè-e

a-na aš-ri ša-nim-ma at-lak ana ár-ki-ka tu-ur

sil-lá igi-mu-ta sil-lá egir-mu-ta

10 sil-lá á-zi-da-mu-ta sil-lá á-gúb-bu-mu-ta

an-ta ki-ta nam-mu-un-du-nigin-e

e-liš u šap-liš e ta-as-sah-ra

má-e lù-kin-gí-a dingiren-ki dingirasar-lù-dúg me-en mâr šip-ri ša iluê-a u ilumarduk anâkuku

15 mu-pád-da-bi-šù ha-a-ab

ana zi-kir šú-me-šu-nu na-ár-ki

zi dingirud-gàl-lu nĭ-ù-dè-ta nam-mu-un-da-te-gá-e-ne ni-iš ilu dto pi-làh-ma la te-ti-ih-ha-a

inimnim-ma mullalá maškim dingir-lugal-ùr-ra sag-ḫul-ḫa-za a-lá ḫul 35 <sup>20</sup> an-ta-šub-ba mim-ma šum-šu ana mašmaši la tehêe

kikittušu nikiptu zikaru u sinništu tamarratina dišpi u hemeti tuballal e-nu-ma ana amelimarsi te-țe-ih-hu-ú ra-man-ka tapaššaš-ma ana <sup>amêli</sup>marsi te-hi mim-ma lim-nu lâ itehhi-ka

kîma labîrišu šaţir bâri

<sup>25</sup> qât iluna-bi-um-mîtu-lit-ba mâr iluba-ú-šumu-ib-ni mas-maš bît kiš-šu-ti tâbil tuppi šuatu ilunabû u ilueru'a bêlêmeš bît mu-um-me tu-mu-me-iš i-šim-mu-šú.

15

20

- 1/2 [Beschwörung.] Bote der großen Götter bin ich,
- 3/4 Ea und Marduk haben mich feierlich entsandt.
- 5/6 Mit der Beschwörung komme, an einen Ort des Heils lege ich meine Hand.
- 7/8 Ihre heilige Beschwörung trage ich in meinem Munde.
- 9/10 Ninib, der tapfer(st)e der Götter,
- 11/12 Ninahaqudda, die Herrin, deren Beschwörung Leben ist,
- 13/14 vorn, hinten, rechts, links,
- 15/16 verscheuchen sie den Bösen, behüten sie meinen Schritt,
- 17/18 das Antlitz des Gallû richten sie nach einem anderen Orte. 10
- 19/20 Auf Lebenserde stehen sie neben mir,
- 21/22 oben und unten haben sie einen Ort des Heils hergestellt,
- 23/24 ihre heilige Beschwörung haben sie mir gegeben.
- 25/26 Das Wort, das sie sprechen, werde ich ausführen,
- 27/28 ihre Größe werde ich erscheinen lassen.
- 29/30 Ein freundlicher Sêdu, ein freundlicher Lamassu mögen mit mir gehen!
  - 31 Ein Alû, ein Rabişu, ein Dingir-lugal-ùr-ra, ein An-ta-šub-ba,
  - 32 ein Sag-hul-ha-za,
- 33/34 ein böser, bindender, raubender, mordender,
- 35/36 ein Namtaru, ein böser, ein unguter (Mensch) stehen da.

#### Rückseite.

- 1/2 Alles, was im Körper der Leute sich befindet, die Leute des Landes vermindert,
- 3/4 flieh, mach dich fort, hebe dich weg, entferne dich, wende 25 deine Brust!
- 5/6 Zieh deine Hand weg, reiß deinen Fuß aus!
- 7/8 Nach einem anderen Ort gehe, kehre um!
  - 9 Mach dich fort vor mir, mach dich fort hinter mir!
- 10 Mach dich fort rechts von mir, mach dich fort links von mir! 30
- 11/12 Oben und unten geht nicht umher!
- 13/14 Der Bote Ea's und Marduk's bin ich.
- 15/16 Bei der Nennung ihres Namens zieh ab!
- 17/18 Den Bann Udgallu's fürchte! Kommt nicht heran!
  - 19 Beschwörungen gegen den Gallû, Rabişu, gegen Dingir-lugal- 35 ùr-ra, gegen den Sag-hul-ha-za, gegen den bösen Alû,
  - 20 gegen An-ta-šub-ba (und) jegliches, damit es dem Beschwörungspriester nicht naht.
  - 21 Ritual dafür: Nikiptukraut, männlich und weiblich, zerreiben, mit Honig und Butter vermischen;
  - 22 wenn du dem Kranken dich nahst, salbe dich selbst,
  - 23 nahe dem Kranken, nichts Schlechtes wird dir zu nahe kommen.
  - 24 (Unterschrift:) Wie das Original geschrieben und kollationiert
  - 25 durch Nabium-mîtu-lit-ba,

26 Sohn des Ba'u-šum-ibni, mašmašu-Priester von Bît-kiššuti.

27 Wer diese Tafel fortnimmt, den mögen Nabû und Eru'a, die Herren des Hauses der Weisheit,

28 mit Taubheit schlagen.

## Anmerkungen.

Z. 10. Beachte die Lesung ninni-ib = 50 (ninni) + ib.

Z. 25. na = ag, vgl. Del. sum. Gloss. s. na IV.

Z. 29. Für udug mit d s. Del. sum. Gloss. s. udug.

Z. 31. dingir-lugal-ùr-ra wäre semitisch etwa mišid ili (u) šarri = Schlag Gottes und des Königs. Hier wohl Name für einen 10 Dämon. An-ta-šub-ba ist semitisch miqtu = Niederbruch. Das ta-šub-ba am Ende der Zeile ist wohl Dittographie.

Z. 32. sag-hul-ha-za ist semitisch mukîl rêš limuttim = Er-

heber des bösen Hauptes.

Rs. Z. 3. Für sil s. Del. sum. Gloss. s. v.; tu-lu ist bisher 15 nur als sumerisches Wort für rummû bekannt.

Z. 16. na-ar-ki ist Imp. IV/1 von rakû "sich zurückziehen", vgl. z. B. irtaki in El-Amarna Briefe, Kn. 161, 32.

Für Z. 19 und 20 siehe oben Vs. Z. 31 und 32.

Z. 25. Der Name Nabium-mîtu-litba ist interessant, da die 20 Deutung "Nabû, der Tote möge auferstehen!" nicht unmöglich ist.

### Nr. 43.

[šiptu] at-ta-ṣa ru-'-tú šá pi-i-ka
[a]-mat abi-ka a-mat ummi-ka a-mat aḥati-ka
a-mat amêluku-lu-' ù ḥa-rim-ti ali
at-ta-din a-na ir-ṣi-ti mu-ka-tim-ti

5 šá la te-pu-ša pi-i-ša la ta-ba-lak-ka-ta lišânu-ša

inimnim-ma šumma amėlu mim-ma muhhi-šu sa-bu-us

kikittušu ru'tu amėli ša muhhi-ka [sab-su teliggi]ki

o šiptam an-ni-tam 8-šu ina muh-hi [tamannu-ma] ina irṣiti [te-]qib-bir

10 arki-šu ina ûmeme šu-a-tú burāšu kibir [nāri] uhultu qarnanitu
teliqqiki ištēnišniš tamarrat ina mēmeš tanaddidi-ma
šintu ú-hul-te-ia ú-hul-tú gar-na-ni-tú

šiptu ú-hul-te-ia ú-hul-tú qar-na-ni-tú ina muh-hi tamannunu mêmeš šú-nu-te

ina muhhi ru'ti šu-a-tú tarammak (? Orig. Se + Ir + Ir)-ma šamna
is ina Mi - Zu kakki teliqqiki nap-šal-tam šu-a-tam

ina lìb-bi tanaddidi-ma šiptum an-ni-túm-ma ina muḫ-ḫi tamannunu-ma šamna šu-a-tam ka-la zu-um-ri-ka ipaššašu(Eš)meš-ma amėlu šá muhhi-ka sab-su

i-sa-li-ma-kam-ma zi-kir pi-i-ka

<sup>20</sup> muhhi-šú i-ṭa-ab

šiptu ú-ḫul-ti-ia ú-ḫul-tú qar-na-ni-tú

ú-rab-bu-ši-i la tur-tab-bu-ú i-liq-qu-ši-i la tal-ta-qu-ú mâr urukki ša ilusin a-na-ku <sup>25</sup> ab-u-a a-ku-u ša ša-qi-e <sup>ilu</sup>marduk il-li ina bâb-iliki i-pa-at ina ê[-sag-gil] 5 iq-te-ru-ub ina ulinni-šu ik-ta-pir pa-nu-u[-šu] ki-i kibir nàri lu-u el-la-ta ki-i burâši lu-u qud-du-ša[-ta] <sup>80</sup> ki-i ú-ḫul-ti qar-na-ni-ti[ 1 Rückseite. 10 [a]-mat mi-ih-ri-ka ina i-lut-k[a [a]-na-ku lu-ud-bu-ub a-na-ku nar[-bi-ka lu-ša-pi] mim-ma ina pî-ia ul [ibašši] inimnim-ma lù-sà-dib-ba-silim-ma-ge <sup>5</sup> i-na ûme<sup>me</sup> te-ip-pa-šu lu zikaru sihlu lâ takkal (Orig. falsch Nak) 15 lu sinništu Giš · Bal lâ tuțimmi úsihlu lâ takkal (wie ob.) šiptu mi-na-a ra-a-ba-ta a-ah a-ah ênâ 2 · meš-ka da-mu šú-nu-uḥ-a dûr sin-ni-ka mar-tam sa-li-ih 10 [t]u-qu-ba šaratemeš ša irati-ka 20 a-na ka-a-ša itti-ia ma-ru-ka a-ah a-ah ênâ 2 · meš-a-a da-mu šú-nu--a dûr šinni-a-a mar-tam sa-li-ih ul te-te-qi-ba ša-ra (bi-bi-eš-šu lim-ma-di) <sup>15</sup> lu-u gišdaltu lu-up-te pi-i-ka 25 lu-u gišsakkullu lu-qát-te šap-ta-ka lu-u ki-sir igari lu-up (hi-bi-eš-šu) inimnim-ma šumma amêlu ra-'-ba-ni-iš i-ša-su-šú kikittušu ki-sir tibni ša lìb-bi igari teliqqiki <sup>20</sup> šipta an-ni-tam 3-šu ina muh-hi tamannu<sup>nu</sup> 30 i-na pi-i-ka tašakkan-ma e-nu-ma ra-'-ba-niš i-ša-su-ka ištu pi-i-ka ina muhhi i-rat amēli tanaddidi-ma lìb-bi amêli ag-gu i-na-ah <sup>25</sup> Unterschrift. 25 Beschwörung: Ich bin hinausgegangen, den Speichel deines Mundes, das Wort deines Vaters, das Wort deiner Mutter, das Wort deiner Schwester, das Wort des Buhlknaben (?) und der Hierodule der Stadt habe ich der verdeckenden Erde übergeben, 40 <sup>5</sup> die nicht ihren Mund auftut, nicht(s) über ihre Zunge kommen läßt.

Beschwörung: wenn gegen einen Menschen etwas erzürnt ist.

Ritual dafür: Speichel des Menschen, der gegen dich erzürnt ist, sollst du nehmen,

diese Beschwörung sollst du dreimal darüber sprechen, (ihn) in Erde vergraben,

danach am selbigen Tage sollst du Pinie, kibir nâri, uhultu qarnanitu holen, zerreiben, in Wasser werfen.

Die Beschwörung: "mein Uhultu, gehörntes Uhultu" sollst du darüber sprechen, jenes Wasser

über jenen Speichel gießen (?). Öl

<sup>15</sup> aus dem . . . der Waffe sollst du nehmen, selbige Salbe hinein tun, diese Beschwörung darüber sprechen, mit selbigem Öle soll man deinen ganzen Körper einreiben, dann wird der Mensch, der gegen dich erzürnt ist, sich mit dir versöhnen und, was dein Mund spricht,
<sup>20</sup> wird ihm angenehm sein.

Beschwörung: mein Uhultu, gehörntes Uhultu haben sie aufgezogen; ziehst du nicht (mit) auf? sie nehmen es; nimmst du nicht?

e Ein Mann aus Uruk des Sin bin ich.

<sup>25</sup> Mein Vater ist ein . . . des erhabnen Marduk, er ist nach Babylon hinaufgegangen, hat in Esagil . . ., hat sich genaht, mit seinem Ulinnu sein Antlitz abgewischt. Wie kibir n\u00e4ri m\u00f6gest du rein sein, wie Pinie m\u00f6gest du heilig sein,

<sup>80</sup> wie gehörntes Uhultu [

35

40

7!

#### Rückseite.

Beschwörungen, um einen zornigen Menschen zu versöhnen.

<sup>5</sup> An dem Tage, wo du (dies) tust, sollst du, wenn du ein Mann bist, sihlu nicht essen,

wenn ein Weib, den Spinnrocken nicht spinnen lassen, sihlu nicht essen.

Beschwörung: was bist du wütend, besessen, sind deine Augen mit Blut unterlaufen, geifert dein Gebiß Galle,

10 sträuben sich die Haare deiner Brust?

Gegen dich ist bei mir dein Sohn — — — —. Meine Augen sind (auch) mit Blut unterlaufen, mein Gebiß geifert (auch) Galle; sträuben sich nicht die Haare meiner Brust? 15 (Auch) wenn er eine Tür ist, ich will deinen Mund öffnen, (auch) wenn sie ein Riegel ist, ich will deine Lippe vernichten, (auch) wenn es ein Band an der Wand, ich will [das Band deines Herzens lösen].

Beschwörungen: wenn ein Mensch wütend zu ihm spricht.

5

Ritual dafür: Einen Strohknoten von der Wand sollst du nehmen, <sup>20</sup> diese Beschwörung dreimal darüber sprechen,

in deinen Mund legen,

wenn jemand wütend mit dir redet,

spei aus deinem Munde auf die Brust des Menschen, das zornige Herz des Menschen wird sich beruhigen.

10

Unterschrift.

### Anmerkungen.

Vorders. Z. 3. ku-lu-': die Bedeutung dieses Wortes ist erraten.

- Z. 12. uhultu ist wohl dasselbe wie uhulu Alkali? Vergleiche 15 darüber die jüngsten Ausführungen von Jastrow, Transactions of the college of physicians of Philadelphia 1913, 378, Anm. 1.
  - Z. 15. Die Bedeutung von Mi · Zu ist mir unbekannt.
- Z. 25. akû hier dasselbe wie das bekannte Wort in der Bedeutung "bedürftig, arm"?
- Z. 26. i-pa-at doch wohl von einem St. pâtu; Bedeutung etwa "wandeln"?
- NB. Die Ergänzungen sind einem Duplikate VAT. 8271 entnommen.

Rs. Z. 1—3. Ergänzungen sind sehr unsicher.

25

- Z. 4. lù šà-dib-ba semitisch amêlu sabsu.
- Z. 5. Die Bedeutung von sihlu ist noch unbekannt.
- Z. 6. Giš  $\cdot$  Bal sonst pilaqqu das Beil, hier wohl der Spinnrocken.
- Z. 7. Duplikat hat ra-`-ba-ta a-aḫ-za-ta: bist du wütend, be- so sessen.
  - Z. 8. šu-nu-'(uh) a Perm. II i von šanu "untertauchen".
- Z. 9. dûr šinnika: die Mauer deiner Zähne, doch wohl nichts anderes als das Gebiß.
- Z. 10. taqâbu "sträuben" ergibt sich aus dem Zusammenhang; 35 das Wort ist wohl etymologisch verwandt mit hebr. ηρη.
- Z. 11. Dupl. hat nach ma-ru-ka: apil annanna ra-ba-ka alyza-ta-ka. Ich kann das nicht deuten. Wie eine Rasur anzeigt, ist hier dem Schreiber ein Irrtum untergelaufen.
- Z. 14 ergänzt Duplikat ša-ra-ti ša i-ra-ti-ia. Die Bemerkung 40 des Schreibers lim-ma-di ist mir nicht klar; z. l. ši ma-ti?
- Z. 16. Duplikat hat für lu-qát-te: lu-up-te, für šap-ta-ka: lišâna-ka.
  - Z. 17 ergänzt Duplikat zu lu-up-ţur ki-sir libbi-ka.

15

20

25

30

35

45

### Nr. 26.

[šumma amêlu] an-ta-šub-ba lugal-ùr-ra šú-dingir-ra šú-dingir ninni [šú-qidim-ma] šú-nam-erim šú-nam-lùgàl-lu muhhi-šú ibaššiši alû limnu ikattam(Šu)-šu i-gab-bi-ma lâ magir-šu ubân limuttimtim arki-šu tarsatat ilu u iluištar itti-šú zi-nu-ú šunātemeš maš-da-te limnētemeš lā tâbâtemeš <sup>5</sup> immar<sup>mar</sup> pu-ul-hu iššakan-šu ana pân ili u iluištari uk-tam lìb-bi ibaššiši nu-ul-la-at libbi i-tam-mu-uh-šu šup-luh ina pî nišêmeš-šu zi-i-ru iššakan-šu ilu šarru bėlu u rubû da-su-šú i-qab-bi-ma la i-nam-di-nu-šu ka-la šeremeš-šu šim-ma-tú ušabšúmeš-ú ena 2 · meš-šu samu arqu u salmu zumru-šu innakirir šinnêmeš-šú im-da-na-aš-ši sinnišat libbi-šu — — — ir-hu-su 10 a-na Kúr · Gír sibût(Aš) libbi-šu la inaši-šú a-na gi-mir-ti-šú kalâma ana amêli la tehêe šiptu ilumarduk bêlu rabûú a-ša-rid šamêe u irşitim<sup>tim</sup>: abkal kiš-ša-ti mu-du-ú ka-la-ma ilu ri-mi-nu-ú magir taş-li-ti li-qu-ú un-ni-ni na-și-ru na-piš-ti a-me-lu-ti: ta-me-ih šamêe ù irsitim[tim] sar ta-sim-ti sa bul-lu-ta i-ra-am-mu: be-el nag-bi u ta-ma-te [muqattû]ú tu-qu[-un-ti] 15 ba-bil he-gál-li mu-diš-šú-ú áš-na-an a-na nišêmeš di-ša-a-ti ilumarduk bêlu rabûú ša-qu-ú ilânimeš ša šá-ni-na la i-šú-ú an-šar ša ana a-gi-e ša ilūtiti šu-pu-u: nu-ru tubgātimeš rê'u te-ne-še-e-ti at[-ta] ina bali(Nu · Me)-ka šamûû û irsitimtim la i-ban-nu-ú ina bali-ka ilusin nannar šamêe sa-ad-da a-na nišêmeš ul i-šag-ga[-al] <sup>20</sup> ina bali-ka <sup>ilu</sup>šamaš ul i-da-an di-na: ina bali-ka purussu lâ iparrasas a-na mâti la Se — ina bali-ka eš-rit ili u <sup>ili</sup>ištari ul uš-te-še-ru ilu a-a-um-ma ina bali-ka i-sin-na ul ip-pu-šu ilânimeš ir-šú-ú-ti ina bali-ka ilušamaš dajjānu šú-lum ki-pi šú-te-šur ha-še-e ina libbi immeri ul išakkanan ina bali-ka amelubarû ul uš-te-eš-še-ir qat-su: dto ameluKa · Abrig ana marşi ul i-tab-bal qat-su <sup>25</sup> ina bali-ka amêlua-ši-pu eš-še-pu muš-lalahhu ul i-ba-'-ú su[-qa-a] ina bali-ka i-na purîdi u dan-na-ti ul uš-te-şu-u: dto e-ku-tu al-mat-tu ul ib-bak-ki i-ša-as-su-ka-ma be-lum e-ku-tú u al-mat-tú: ša tir-ra-zu-um

ma-a-dam ta-gál [— —]

ri-e-[ma]

at-ta-ma [--- ---] ta-ra-aš-ši-(ši-)na-ti

```
[i]-šes-su-ka-ma dan-nu muš-ki-nu u sa-ru-ú ûmeme-šam-ma
            na-din [---]
30 kul-lat mâtâtimeš i-šes-sa-a ilum[arduk]
  anâkuku annanna apil annanna ša ilu-šu annanna <sup>ilu</sup>ištar-šu
            annannîtumtum: al[-si]-ka be-lum ina ki-rib mu-ši-ti
  [al]-ka al-ka ilueru'a hi-ir-tu na-ram-ta-ka rabîtumtum
  [i]-ziz-za-nim-ma ši-ma-a qa-ba-a-a: un-ni-ni-ia li-qa-ma taş-li-ti ši-ṭa
  [iluer]u'a hi-ir-tú na-ram-ta-ka itti-ka li-ziz-za-am-ma: a-bu-ti
            li-is-bat tas-li-ti liq-bi-ka
35 __ _ _ ili-ià zi-ni-i u iluištari-ià zi-ni-tú: ša kam-lu
                                                                     10
            lìb-ba-šu-nu-ma zi-nu-u itti-ia
  ina su[-hu]-ur pa-ni u ma-li-e lìb-ba-te itemidûmeš-ni
  kiš-pi ru-hi-e ru-si-e up-ša-še-e lim-nu-ti ša a-me-lu-ti:
            ib-ba-ku-ni-ma ina pan ilûtiti[-ka rabîti]ti
  ina pa-an ili u iluištari ú-ša-aš-ki-nu-in-ni: an-ta-šub-ba
                                                                     15
            dingir-lugal-ùr-ra šú-dingir-ra šú-dingirninni šú-qidim-ma
  šú-nam-erim šú-nam-gàl-lu nissatu u lâ tûb šêrêmeš it-hu-nim-ma
            a-na-su-sa ûmeme-sam-ma.
40 ilu šarru bêlu u rubû ú-ša-as-hi-ru-nin-ni
  lumun idatimeš ittatimeš limnetimeš la tabatimeš šere[meš] ha-tu-te 20
            maš-du-te limnûti lâ tâbûtimeš
  šum-šú hi-niq immeri Pal \cdot Lid \cdot Bi ni-piš-ti ba-ru-te ša ina pâni-ia
            ipparaku<sup>meš</sup>
  ina-an-na ilumarduk bêlu rabûû u ilueru'a hîrtu¹) rabîtumtum
  al-si-ku-nu-ši as-har-ku-nu-ši a-ši-'-ku-nu ulinna-ku-nu as-bat
45 ša-pal-ku-nu ak-mis ana ki-bi-ti-[ku-nu] Dan Diš Ti — —
            -ku-nu aş-bat-ma
  ur-idimmu işuerinu ma-şar ğul-mi ba-be — ilu el-la
  [a-n]a pâni-ku-nu ul-ziz na-și-ru bâb-ku[-nu] ûmeme-šam-ma
  [ta]-ri-du lim-nu gal-lá a-a-ba na-si-hu kiš-pi pašir [ru-hi-e ru-si-e 30
            up-ša]-še-e limnûtimeš ša a-me[-lu-ti]
  mu-šal-lim ili zi-ni-i iluištari zi-ni-tum
50 sa-bit a-bu-ti a-na ilumarduk u ilueru'a be-lì-šú
  i-din-šum-ma ilumarduk bêlu rabûú ur-ta ša balâţi
  ûmeme-šam-ma da-me-iq-ti u ba-lat napišti-ia li-ir-ti-dan-ni
                                                                      35
  lim-na a-a-ba kiš-pi ru-hi-e ru-si-e up-ša-še-e limnûtimeš lâ
            tâbûtimeš
  lumun murşi zi-tar-ru-da di-bal-a ka-dib-bi-da an-ta-šub-ba
            dingir-lugal-ùr-ra
55 šú-dingirninni šú-qidim-ma nam-erim šú-nam-gàl-lu ûmeme-šam-ma 40
            ina zumri-ià lik-kiš
  ilusar-pa-ni-tum bêltu ša-qu-tú hi-ir-tú na-ram-ti ilumarduk
  — din-šum-ma u—ur da ma dar ûmeme-šam-ma napištiti li-iş-sur
```

<sup>1)</sup> Ideogramm Sal · Nitalam, s. Del. sum. Gloss. s. v. nitalam.

#### Rückseite.

— işu Šit — — su-ú kiš-pi ru-hi-e ru-si-e — — — huraşu — — [ilili] u iluiş-ta-ri ri-e-ma li[-ir-ši] — — — ib-ba-ku lu el-la-ku-ma ili-ià u ištari[-ià] — — — — damiqtata lu-šap-ru-ni 5 — — ilu [ûme]me-šam dà-lì-lì-ka lud-lul: iluşar-pa-ni-tum bêlta rabîtata nir-bi-ki lu[-ša-pi] [ina ki]-bi-ti-ku-nu sir-ti ša la uttakaruru u an-ni-ku-nu ki-nim ša (lâ) ibbalkitûú - — ti ilâni<sup>meš</sup> kalâma pašâri<sup>ri</sup> an-ta-šub-ba 10 dingir-lugal-ùr-ra šú-dingir-ra šú-iluninni šú-qidim-ma nam-erim šú-nam-lùgàl-lu lumun idâtimeš ittâtimeš a-na améli lâ tehêe kikittušu ur-idimmu ša isuerini epušuš ina markas hurasi tušakkakak 10 — kaspi ina kip-pat hurâși tušalmimi abnuuknû abnuka-mi-è [ina muh]-hi tašakkanan — dingirasariri me-en sil erim-ma níg-nâ-a maš-maš — — šiptu an-ni-tu ina muhhi ur-idimmu tašattarár ina muhhi uri raksi mêmes ellûtimes [tasalah] abru ana ilumarduk 20 u ilueru'a tukânan suluppu zidšasqû tašappakak miris dišpi hemeti tašakkanan 15 2 niknakku riqqêzun ta-šár-rak [mêmeš] ellûtimeš tanaqqiki śîruimittu śîruhinşâ śîru[šumê] tu-qar-rab 25 kurunnu tanaqqiki ur-idimmu a-di ni[-piš-ti]-šú ina bi-rit riksi ki-lal-la-an tašakkanan [kam] taqabbi mu[-hur] ilumarduk bêl ê-sag-ila bêlu rabûû muh-ri ilueru'a bêlatat ba-bi-li be-el-tú rabîtutú [te]-ri-qam-ma 2 Murgumeš ha-ba-ta ša-hat imitti u šumėlti ša riksi 1-ta-àm tašakkanan 30 <sup>20</sup> — te-e te-și-en ișuerinu ișušurmînu qânu țâbu tu-sa-na-aš — me bur-zi-gal lâ tab-bak bil-lil-te (teliqqi)ki-ma ina libbi 2 gibillî işuerinu işuğurmînu qânu tâbu tú-sa-na-aš [šipatu] pişîtu šipatu samtu tu-[uţ-]ţa-ah išatu ina kibir nari tašappak-ma ina ab-ri tanaddidi 35 [kam] taqabbi mu-uh-ra ilânimeš rabûtimeš ma-la šum-su-nu izzakarár mashati tašappakak mi-ih-ha tanaqqiki te-ri-qam-ma [ilu]marduk bêlu rabûú a-ša-rid šamêe irşitimtim 3-šu tamannunu 40 25 [ki-ma] tamnûú ur-idimmu tanaši-ma šiptu ša ina muhhi ur-idimmu šat-ra-tú [7-šu] a-na ab-ri ša ilumarduk 7-šu a-na ab-ri ša ilueru'a tamannunu [ina bi-rit] riksi ki-lal-la-an tazazaz-ma kam taqabbi [at]-ta ur-idimmu ma-sar šul-mi ša ilumarduk u ilueru'a ur-ti ša

balâti

45

| —— napištiti at-ti-ku a-na ia-a-ši [—— lu-na]-ad-na-tú ina um@me an-ni-i  30 ilumarduk ú-ṣur taṣ-li-ti ilueru'a ši-me-[an-ni] [ilumarduk] u iluṣar-pa-ni-tum ứ ra 'tu mim-ma lim-na mim-ma la ṭâbu  5 [šú-dingir-ra šú-dingir]ninni [šú]-gidim-ma šú-nam-erim šú-nam-lh[gàl-lu] [ana zumri]-ià ——— la tu-te-ḥa-a la tu-ša ————— ina ki-bit ilu ———————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3-šu šip-la tašakkan <sup>an</sup> ú-tak-ki-ma liš-lim — — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ra ra-am-ri-iš šuk-lu-bu dib-bi lâ — — — 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ni-pi-ši li-ki šá ana qa-ti šú-ṣu-ú — — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Wenn auf einem Menschen An-ta-šub-ba, Lugal-ùr-ra, die Hand des Gottes, die Hand der Göttin, [Hand des Etimmu,] Bann, die Hand der Menschen lastet, ein böser Alû ihn bedeckt, er redet und ihm nicht(s) bewilligt 20 wird, (wenn) ein böser Finger hinter ihm ausgestreckt wird, Gott und Göttin mit ihm zürnen, (wenn) er drückende, böse, ungute Träume  5 sieht, ihn Furcht befallt, er vor Gott und Göttin Herzenskümmernis hat, im Munde seiner Leute Haß ihm zu teil wird, (wenn) Gott, König, Herr und Großer ihn bedrängen, wenn er spricht, und man ihm nichts gibt, all sein Fleisch Gift entstehen läßt, seine Augen rot, grün und 30 schwarz sind, sein Leib sich verändert, seine Zähne faulen, das Weib seines Herzens — — — — — |
| in ihn zu einem Lustknaben der Wunsch seines Herzens nicht erhebt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| damit (dies) alles in seiner Gesamtheit dem Menschen 35 nicht naht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Beschwörung: Marduk, großer Herr, Fürst des Himmels und der Erde, abkallu der Gesamtheit, der alles weiß, barmherziger Gott. der Flehen gnädig bewilligt und Gebet annimmt, der das Leben der Menschheit schützt, Himmel und Erde (in 40 den Händen) hält, Herr der Weisheit, der das Erwecken zum Leben liebt, Herr der Quellen und der Meere, der den Ka[mpf beendigt],  15 der Fülle bringt, der das Getreide den weitverstreuten Leuten wachsen läßt,                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

Marduk, großer Herr, erhabenster der Götter, der keinen Gleichen hat, Anšar, der für die Götterkrone paβt, Licht der (Welt)-gegenden, Hirt der Menschheit bi[st du],

ohne dich ist Himmel und Erde nicht geschaffen worden

- ohne dich hängt Sin, die Leuchte des Himmels, das Netz für die Leute nicht auf,
- <sup>20</sup> ohne dich richtet Šamaš nicht, ohne dich gibt er keinen Entscheid, dem Lande . . . . nicht . . . ,
- ohne dich kommt kein Gott zum Tempel des Gottes und der Göttin, ohne dich feiern die weisen Götter kein Fest,
  - ohne dich bringt Samas, der Richter, nicht Gelingen —, richtigen Zustand der Leber im Leibe des Schafes hervor, ohne dich hat des Barû Hand kein Glück, legt der Asipu seine Hand nicht an den Kranken,
- ohne dich geht der Ašipu, Eššepu und Mušlalahhu nicht auf der Straße, ohne dich kommt man aus Not und Drang nicht heraus: weinen nicht Waisen (und) Witwe.

Du schenkst ihnen Gnade (?).

Es rufen dich der Mächtige, der Hörige und der Šarû-Priester, der täglich . . . . gibt,

30 alle Länder rufen Marduk.

- Ich, NN., Sohn des NN., dessen Gott NN., dessen Göttin NN.: ich rufe dich, Herr, inmitten der Nacht.
- Kommt, kommt, Eru'a, deine Braut, dein erhabner Liebling, tretet herbei, hört, was ich sage; nehmt mein Flehen an, achtet auf mein Gebet!

Eru'a, deine geliebte Braut, trete mit dir herbei: für mich möge sie eintreten, mein Gebet zu dir sprechen.

- 30 35 . . . . . meines erzürnten Gottes und meiner erzürnten Göttin, deren Herz zornig, die mit mir erzürnt ist,
  - die mit abgewandtem Gesicht und zornesvoll zu mir herantreten, Zauber, Spuk, Hexerei, böse Machenschaften der Menschen, haben mich vor deine (erhabene) Gottheit geführt,
- haben mich vor meinen Gott und meine Göttin gestellt, An-tašub-ba, Dingir-lugal-ùr-ra, Hand des Gottes, Hand der Göttin, Hand des Eţimmu,
  - Bann, Hand der Menschheit, Betrübnis und schlechter Zustand des Fleisches sind mir genaht, tagtäglich klage ich,
- 40 40 Gott, König, Herr und Großer haben mich fortgejagt, Schlechte Weisungen (durch Opfer), böse, ungute Zeichen, fehlerhafte, drückende, böse, ungute Orakel,
  - Finsternis (?), Erwürgung des Schafes, — —, Zubehör des Barû haben sich mir hinderlich in den Weg gestellt.
- Jetzt, Marduk, großer Herr, und Eru'a, große Braut,
  - rufe ich euch, wende ich mich an euch, schaue ich auf euch, fasse ich euren Ulinnu,

| fasse ich euren —.  Den Wolf aus Zedernholz, als Wächter des Heils, der , habe ich vor euch gestellt, der euer Tor tagtäglich bewacht, welcher den Bösen, den Gallû, den Feind vertreibt, welcher ausreißt Zauber, welcher löst Zauber, Spuk, die bösen Machenschaften der Menschheit, welcher den erzürnten Gott und die erzürnte Göttin versöhnt, welcher Fürbitte einlegt bei Marduk und Eru'a, seinen Herren (?), gib ihm. Marduk, großer Herr, eine Entscheidung des Lebens, tagtäglich folge mir Gutes und Leben meiner Seele.  Den Bösen, den Feind, Zauber, Spuk, Hexerei, böse, ungute Machenschaften, das Übel der Krankheit, Zitarruda, Dibala, Kadibbida, Antašubba, Dingir-lugal-ùr-ra,  55 Hand der Göttin, Hand des Etimmu, Bann, Hand der Menschen | 10 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| möge er täglich aus meinem Leibe vertreiben.<br>Sarpanitum, die erhabne Herrin, die Lieblingsbraut Marduks,<br>— — — — , schütze täglich mein Leben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| Rückseite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 20 |
| — — — — Zauber, Spuk, Hexerei. — — — — — — — — — — — — — — — — — — [mögen sie] herbeiführen, mein Gott und meine — — — — — — — — — — — — — mögen gesandt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| werden,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25 |
| Herrin, deine Größe will ich verkünden.<br>Auf euren erhabenen Befehl, der sich nicht verändern läßt, und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 30 |
| — [um] — — aller Götter zu lösen, damit Antašubba, Dingir-lugal-ùr-ra, Hand des Gottes, Hand der Göttin, Hand des Eṭimmu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| Bann, Hand der Menschen, Übel der Gesichte (und) Zeichen dem<br>Menschen nicht naht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 35 |
| Ritual dafür: Einen Wolf aus Zedernholz sollst du machen, an einem goldenen Bande sollst du ihn "aufreihen"  den — aus Silber mit einem goldenen Rande umsäumen, Lazuli, Ka-mi-è-Stein daraufsetzen, [die Beschwörung]: Marduks — bin ich. der den Feind vertreibt, Machenschaften — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| Diese Beschwörung sollst du auf den Wolf schreiben,<br>auf das hergestellte Gehege reines Wasser sprengen, einen Altar<br>vor Marduk und Eru'a aufstellen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |

15

20

30

45

Datteln, šasqû-Mehl hinschütten, ein Mus aus Honig und Rahm hinstellen,

15 2 Räucherbecken mit Gewürzkräutern bestreuen, reines Wasser ausgießen.

Keulenfleisch, Lendenfleisch, [Brat]fleisch sollst du heranbringen, Brei ausgießen, den Wolf nebst seinem Zubehör zwischen beide Opferzurüstungen stellen,

also sprechen: Nimm (es) in Empfang, Marduk, Herr von E-sagila, erhabner Herr, nimm (es) in Empfang, Eru'a, Herrin von Babylon, große Herrin!

Dann sollst du *gehen* und zwei . . Behälter zur rechten und linken Seite jeder einzelnen (Opfer)zurüstung stellen,

<sup>20</sup> mit . . . beladen, Zedernholz, Zypressenholz, gutes Rohr hineintun, . . . einen bur-zi-gal-Topf, aus dem noch keine Mischung ausgegossen worden ist, (nehmen) 2 Fackeln, Zedernholz, Zypressenholz, gutes Rohr hineintun,

weiße Wolle, rote Wolle heranbringen, Feuer am Ufer des Flusses hintun, auf den abru werfen.

Also sollst du sprechen: Nehmt (es) in Empfang, ihr großen Götter, alle, deren Namen genannt ist. Dann sollst du eine Mehlspende ausschütten, eine Trankspende ausgießen, dich entfernen

(und:) Marduk, großer Herr, Fürst Himmels und der Erden! dreimal sprechen.

25 <sup>25</sup> Sobald du (es) gesprochen hast, sollst du den Wolf erheben, die Beschwörung, die auf den Wolf geschrieben ist,

[siebenmal] vor dem abru des Marduk, siebenmal vor dem abru der Eru'a sprechen,

[zwischen] beide Opferzurüstungen treten, also sprechen:

D[u], Wolf, Heilswächter des Marduk und der Eru'a, Entscheidung des Lebens

.... der Seele .... sei mir heute gegeben!

30 Marduk, behalte mein Gebet, Eru'a, höre mich!

[Marduk] und Sarpanitum, entfernet alles Böse, alles Ungute,

35 [die Hand des Gottes, die Hand der Göt]tin, die Hand des Etimmu.

Bann, Hand der Menschheit, laßt meinem Körper — —

— — — nicht nahen, nicht — — —!

Auf Befehl des Gottes — — — — und der Şarpanitum — —.

Sobald du gesprochen hast, falle nieder, sobald du gebunden hast

— — — — seine Beschwörung am Morgen — — — —

— — — — — lege auf deinen Nacken, — unreinen

nimm das Zubehör, das (dir) in die Hand kommt.

## Anmerkungen.

- Vs. Z. 1. Für an-ta-šub-ba, lugal-ùr-ra vgl. Bem. zu Nr. 31, Z. 31.
- Z. 5. uk-tam libbi vom St. katâmu?
- Z. 9. mašû wohl gleich syr. "zerfließen".
- Z. 10. Kúr·Gír ist wohl = kurgarû. Am Schluß wird ana 5 gimirti-šú(!) zu lesen sein. Der Schreiber hat einen Fehler begangen.
  - Z. 23. kipu ist ein terminus technicus für einen Opfergegenstand.
  - Z. 24. améluKa · Abrig ist nach einem Assurvokabular = ašipu.
  - Z. 25. ašipu, eššepu, mušlalahhu sind Beschwörungspriester.
  - Z. 29. Für šarû vgl. Muss-Arn. s. v.
  - Z. 32. Ergänzung unsicher.
  - Z. 39. Sag · Pa · Kil = nissatu s. Brünnow 3602.
- Z. 42. šum-šú III/1 von mašû "dunkel sein"; vgl. Weidner, Alter und Bedeutung der babylonischen Astronomie und Astrallehre, S. 82, Anm. 1.
  - Z. 46. ur-idimmu, wörtlich "wütender Hund", = Wolf?
- Z. 54. zitarruda ist Lebensabschneidung, dibala Rechtsverkehrung, kadibbida Mundfesselung.
- Rs. Z. 13. Gi · Gab · A ist abru zu lesen, wie sich aus dem folgenden ergibt.
- Z. 21. la tab-bak bil-lil-te richtig gelesen? Eine andere Deutung der Zeichen ist mir nicht möglich.
- Z. 22. Das Zeichen für šipâtu hat hier im ganzen 4 wagerechte Keile. tu[-ut]-ṭa-aḥ von ṭahû? šapâku wird durch lal ausgedrückt.
  - Z. 29 ist paläographisch sehr unsicher.
  - Z. 30 ff. sind sehr lückenhaft und paläographisch unsicher.

# Weitere Bemerkungen zu den Upanisads.

Von

### Alfred Hillebrandt.

Chandogya-Upanişad 8, 6, 5.

athaitair eva raśmibhir ūrdhvam ākramate | sa om iti vā hodvā mīyate; so liest die Ausgabe der 108 Upaniṣad und, nur durch Avagrahazeichen verschieden (vā "hodvā mīyate) die der 5 NSP. von 1910 (Nr. 63). Da das keinen Sinn gibt, hat Böhtlingk geschrieben: sa om iti vāha | ud vā nīyate und übersetzt: "man sagt entweder om oder wird (ohne om gesagt zu haben) hinaufgeführt"; Deussen (Sechzig Upaniṣad, S. 194) sa 'om' iti vā ha ūrdhvam īyate: "dann steigt er entweder [oder, als Nichtwissender, 10 auch nicht] mit dem Gedanken an om in die Höhe".

Es ist klar, daß der Text nicht ganz in Ordnung ist und geheilt werden muß. Durch D.'s Vorschlag ürdhvam iyate ist ein richtiger Anfang gemacht, wenigstens die Richtigkeit der Buchstaben m iyate möchte ich nicht bezweifeln. Unrichtig ist aber die Annahme eines "entweder — oder", eines Emporsteigen mit oder ohne om. Zu lesen dürfte sein: sa om iti vāhah: "om ist das Fahrzeug; er (oder "es") eilt empor".

Damit ist in der Chandogya-Upanisad derselbe Gedanke ausgesprochen, den wir in der Amrtanada-Upanisad finden, daß der 20 om-Laut ein "Fahrzeug" sei: omkāraratham āruhya. An unserer Stelle ist der Hinweis auf den om-Laut nach dem vorhergehenden Emporsteigen auf den Sonnenstrahlen überflüssig und, nach meiner Ansicht, nur auf dem Wege über eine Randbemerkung, die ein alter Schreiber seinem Texte als Parallele hinzufügte, in den Zussammenhang geraten.

# Īśa-Upanişad 8.

sa paryagāc chukram akāyam avraņam asnāviraņ śuddham apāpaviddham | kavir manīṣī paribhūḥ svayaṃbhūr [yāthātathyato] arthān vyadadhāc chāśvatībhyaḥ samābhyaḥ. Das Verbum paryagād paßt an diese Stelle nicht; Deussen übersetzt: "er streckt sich ringshin, körperlos und sehnenlos usw." Auffallend ist das Nebeneinanderstehen des unpersönlichen akāyam neben dem persönlichen kavī. Einen besseren Sinn erhalten wir durch die

Veränderung von paryagāt in paryahāt: der kavi gibt seine körperlose, reine Erscheinung auf und wird zum Schöpfer der Welt.

Brhad-Āraņyak. 4, 3, 31 (Sat. Br. 14, 7, 1, 31).

salilá éko drastádvaitah bhávaty esá brahmalokáh samrād íti hainam uvāca. Böhtlingk übersetzt: "es wogt der Seher 5 ohne ein Zweites". Deussen: "Wie Wasser [rein, vgl. Kath. 4, 15] steht er als Schauender allein und ohne Zweiten" und in der Anmerkung: "oder salile "in dem Gewoge" (vgl. Svet. 4, 14 kalilasya madhue) weniger gut. Die Übersetzungen sind formal richtig, aber man kann sich doch unter dem "wogenden" Seher nichts vorstellen 10 und auch unter arnava, samudra nichts, was zur Aufklärung diente, finden. So lange die Erklärung nicht auch sachlich gestützt ist, möchte ich vorschlagen, unter gleichzeitiger Veränderung der Akzente, zu lesen: sá kíla éko. Das Wörtchen kíla kommt in den Brāhmanas anscheinend nicht oft vor; während salilá als Wort für 15 Wasser sich leicht einstellt und durch manche Verbindungen wie Brh. Ar. 2, 1, 8: apsu purusam, 2, 5, 2 apsu-amrtamayah purusah Ideenzusammenhänge hervorgerufen sein mögen, die an dieser Stelle nicht begründet sind. Das Fehlen des Sandhi stört freilich.

#### neti neti.

Vor längerer Zeit habe ich die Ansicht ausgesprochen, daß das na in der der Beschreibung des Brahman gewidmeten Stellen Brhad  $\bar{A}r$ . 2, 3, 11; 3, 9, 28; 4, 2, 6; 4, 27 nicht als "nein, nein" oder "nicht, nicht" zu erklären ist, sondern  $=v\acute{\eta}=om$  steht (DLZ. 1897, 1929 und GGA. 1889, 415). Es handelt sich um die 25 Texte 2, 3, 11:  $ath\bar{a}ta$   $\bar{a}de\acute{s}ah$  | neti neti | na hy  $etasm\bar{a}d$  iti nety anyat param asti | atha  $n\bar{a}madheyam$  satyasya satyam iti. Böhtlingk fügt seiner Übersetzung ("nun folgt der Ausspruch. Er lautet: "nicht, nicht", da nichts anderes über dieses Nicht geht. Der Name für Wahrheit ist aber Wahrheit usw.) zur Erklärung hinzu: 30 "soviel als der Geist (purusa) läßt sich nicht näher bezeichnen"); 3, 9, 28 = 4, 2: sa esa neti nety  $atm\bar{a}$  | agrhyo na ati grhyate | asivyo na ati sivyate | asango sito na sajyate | na vyathate.

<sup>1)</sup> Deussen (sechzig Up, S. 414) "es ist nicht so! es ist nicht so"; ,denn nicht gibt es außer dieser [Bezeichnung], daß es nicht so ist, eine andere', und in der Anmerkung fügt er hinzu: "oder: ,denn nicht gibt es außer diesem (Brahman) — darum heißt es: "es ist nicht so" — ein anderes darüber hinaus" [mit dem es durch das Wort "es ist so" verglichen werden könnte]; ebenso Geschichte der Philosophie I, 2, 136. Auf die indischen Erklärungen solcher Formeln, worauf D. sich beruft, möchte ich nichts geben. Oltramare in seiner Geschichte "des idées théosophiques dans l'Inde" p. 7 schließt sich D. an: "Il est probable, cependant, que iti n'a pas dans cette fameuse formule un autre sens que dans tant de passages où il sert à mettre en relief un mot, une phrase; en ce cas, il faudrait comprendre: ,Non! non! je le dis'; bien entendu, la négation porterait non pas sur l'existence de Brahman, mais sur ce qu'on en peut dire ou penser". Aber auch diese Deutung überwindet, scheint mir, die Schwierigkeit nicht völlig.

Der Wortlaut scheint die Übersetzung mit "nicht" oder "neintallerdings zu rechtfertigen, denn sie umschreibt die Beschaffenheit des Ātman mit negativen Eigenschaften. Aber dennoch ist sie sehr seltsam; denn sie setzt für das positivste, was die Philosophie kennt, 5 für das allein Seiende die Negation und stellt sich in Widerspruch mit bekannten und bestimmten Angaben, wie z. B. Katha Up. 6, 12: astiti bruvatah; Maitrī 4, 4: asti brahma; TBr. 2, 6, 1: asti brahma usw., so daß ein Zweifel an dem Wert jener Deutung berechtigt ist. In Wirklichkeit gehört sie in das Reich der etymologischen Spielereien, die eine bekannte Liebhaberei der Upanisad-Autoren sind; sie ist zwar nicht so plump, aber sie steht nicht viel höher als die Zerlegung von satyam in sat-ti-yam (letzteres gleich Wurzel yam!) oder sa-tyam oder von aranya in ara-nya (Chānd. Up. 8, 5), āngirasa von anga-rasa (Bṛh. Ār. I, 3, 9) und 15 gleiche Auswüchse gelehrter Deutelust.

Es war aus alter Zeit eine Bejahungspartikel überkommen, die nicht mehr gebräuchlich und mit der Negation gleichlautend geworden war. GGA. 1889, S. 415 ist schon auf Ait. Brāhm. 16, 20 f. hingewiesen: yad vai devānām neti tad eṣām om; Śat. Brāhm. 20 I, 4, 1, 30: yad vai nety rcy om iti tat.

Eine solche Partikel ließen sich die etymologischen Erklärer nicht entgehen; sie bot ihrer Deutekunst einen gern gebrauchten Anhalt und veranlaßte sie, von ihr an unsern Stellen Gebrauch zu machen. Daß sie es damit nicht so ernst meinten, kann auch die 25 Fortsetzung jener ersten Stelle: atha nāmadheyam satyasya satyam zeigen. Für uns ist die etymologische Spielerei unübersetzbar: übersetzen wir sie mit "nicht, nicht", so setzen wir uns in Widerspruch mit der ursprünglichen Bedeutung dieses na und mit dem asti brahma; übersetzen wir sie mit "ja, fürwahr", so verliert 30 das Wortspiel seinen Sinn¹). Hätte aber der Verfasser sagen wollen, "es ist nicht so, es ist nicht so", so würde er iti na, resp. wenn man die Formel zitiert, iti neti, nicht neti geschrieben haben. Wenn der Autor von Brh. Ār. 2, 3, 11 für neti wirklich iti na (Deussen I, 2, 136) setzt, so ist das eine Interpretation, die den 35 Wortlaut umstellt und in diesem Falle ändert.

Die Repetition in der Serersprache von Senegambien.

Von

### Ferdinand Hestermann.

An anderer Stelle 1) habe ich schon ausgeführt, welche Wichtigkeit dem Serer in der Afrikanistik zukommt, und zugleich, wie bedeutungsvoll es für uns ist, den ganz eigentümlichen Vorgang des Anlautwechels dieser Sprache zu erfassen. Ebenda 2) habe ich auch, wie schon Meinhof vor mir 3) scheint erkannt zu haben, 5 darauf hingewiesen, daß jeder Einzellaut in einer Dreistufung auftritt. In der Darstellung der Reduplikation ist von der Hervorkehrung dieses Vorganges grundsätzlich Abstand genommen. Denn es gilt zu erkennen, welches der Grundlaut, und welches seine erste und zweite Entwicklung ist. Wir haben erkannt, daß wir für ein- 10 unddenselben Laut sogar eine entwickelte und eine unentwickelte Reihe, mit andern Worten, die Anwendung des Anlautwechsels und seine Unterlassung vorfinden. Diese Vorkommnisse müssen streng voneinander gesondert werden.

Und wenn wir die Vorkommnisse ihrer Form nach genau fest- 15 gelegt haben, so ist damit erst die Möglichkeit, gegebenenfalls den Grund, die Bedeutung des Anlautswechsels einzusehen, geboten. Es müssen also, um in letzterer Erkenntnis nicht fehlzugreifen, erst alle Seiten ihres Vorkommens der Reihe nach betrachtet werden.

Neben der Reduplikation, die als solche nur eine einzige sein 20 kann (wenigstens wie wir sie zu benennen gewohnt sind, — das Gesetz einer verstümmelten oder gespaltenen anlautenden Konsonantengruppe kommt hier nicht in Betracht), ist die Repetition eine ihrer Natur nach formenreichere Erscheinung.

Dieses Bild eines größeren Formenreichtums mußte im Serēr 25 noch eine ganz besondere Steigerung erfahren, sobald das Gesetz des Anlautwechsels auch das in Rede stehende Gebilde beeinflußt. Das ist in der Tat der Fall.

Man ist aber demzufolge noch nicht berechtigt, nun auch den weiteren Schluß auf häufigeres Vorkommen dieser Formen in der 30 Sprache zu machen. Wir müssen eher das Gegenteil behaupten:

<sup>1)</sup> WZKM. 26, 1912, 350-362.

<sup>2)</sup> a a. O 362.

<sup>3)</sup> ZDMG. 65, 1911, 177-220 passim.

122 Fälle verteilen sich auf 27 Formen. Dabei ist dann wieder auffällig, daß der Anlautwechsel sich in diesen Beispielen in unerwartet seltener Form findet, wenn man wenigstens die von uns gegebene überreiche Liste bei der Reduplikation im Auge behält, 5 die übrigens demnächst noch stark vermehrt werden wird.

## I. Reine Repetition.

A. Einsilber.

a) 1. Vokale.

a-a non.

2. Vokalischer Anlaut:

-ah-ah Suffix: attendant.

b) Konsonantischer Anlaut.

1. Offene Silben:

Diese Fälle sind ihrer Natur nach nicht von der Reduplikation zu unterscheiden, da ja eben letztere darin ihre Eigentümlichkeit hat, daß der Auslautkonsonant in der Reduplikationssilbe nicht mit 15 wiederholt wird. Als ausschlaggebendes Kennzeichen könnte aber dienen, daß außer dem fraglichen Beispiel von einer Wurzel andere Wortbauformen nicht vorkommen. Noch größer wird die Schwierigkeit, wenn dem Vokalauslaut ein vokalanlautendes oder ein konsonantisches Suffix sich mit gelegentlicher Darangabe des Anlautvokals 20 anhängt. Aus der Tabelle der Reduplikationen ergibt sich aber mit absoluter Sicherheit, daß nomina agentis immer als reduplizierte Formen zu fassen sind. Ich gebe diese darum im Folgenden nur der Vollständigkeit wegen.

25

10

nu dénigrer, diffamer, médire.

30

2. Geschlossene Silben.

α) Ohne Suffix:

 $k\bar{a}t$  galopper. mos kar très beau.

t'ip-t'ip-in piquer, larder. rèp-at reclouer. *tèm-tèm-i*n sucrer.

fit craindre.

bāk provoquer. nonn[!]ol cloche-pied.

bug aimer.

ke-ke(-n) ces, pl. ceci. ko-ko fana coco(tier). ta-ta fana barricade. fa-fa c'est passé (passer).  $\acute{n}u$ - $\acute{n}u$  oha dénigreur, détracteur, diffamateur, médisant. ma·ma d'ombo jouer (bandeau).

kat-kat (grelotter). (mos) kar-kar parfait, splendide (magnifique). t'ip - t'ip sautiller. tén-tén na tamis. tém-tém sucré, doux (en goût). pit-pit al palpitation. I fi-pit-pit palpiter. bak-bak en un clin d'œil. don-don (cloche-pied). du-mpè[n]-mpèn na lézard joli. bug-bug raffoler (de).

bor décolorer, defeuiller.

sah même. sah biffrer, effacer.

say-say-and corrompre.

suy parsemer.

mèn ici.
yak na altération, avarie.

 $\beta$ ) Mit Suffix.

hay fatigué. hir·é se battre, combattre. hon (tarder).

hir exciter.

hor faire semblant de dormir.

tèm-tèm sucré.

d'ak-andoh enjamber. t'ip-t'ip sautiller. d'ep-i dédaigner.

d'ik-oh négocier.
pit-pit al palpitation.
vas écailler.
bug aimer.
foy lamenter à la mort de qq'un.
vay ivre.

bug aimer.

sah végéter. say-say dépravé. bor-bor inutilement. (bon-bon fana pastille.) sah-sah même. sań-sań (fana) privilège, puissance, juridiction, (libre), 5 permission, prépondérant, le pouvoir, apogée, ascendant, autorité, autorisation, faculté, empire, droit, domination, malfaiteur. 10 say-say dépravé. say-say al impudicité, impureté. say-say fana canaille. suy-suy bruiner.  $s\bar{o}r$ - $s\bar{o}r$  fana rameau, palme. 15 rig-rig cahoter.  $l\grave{e}n$ - $l\grave{e}n$  quelques-uns. m en men (mêler). yak-yak na altération, avarie.

20 kay-kay-°n chanceler, tituber. kir-kir-in se débattre. kon-kon-in piler en frappant des coups doubles. gir-gir-in soubresaut. 25 gur-gur-in gargouiller. s gor-gor-on-oh faire (le crâne). \ gor-gor-°l-oh faire le bravage, vif. j tèm-tém-i sucré. l tèm-tèm-in sucrer. 30 tuń-tuń-i tâtons (à). t'ak-t'ak-in faire trotter. t'ip-t'ip-in piquer, larder.  $t'\bar{\ell}p$ - $t'\bar{\ell}p$ -in frétiller. t'od-t'od-in marcher en sautillant. 35 d'ik-d'ik-oh négocier. pit-pit-in battre (cœur), palpiter. bas-bas-in ruisseler, ruisselant. *bug-bug-é* avide. foy-foy-in voltiger. 40 vay-vay-in frétiller. vét-vét-u ol alcyon. mbug-mbug-é na ambition, convoitise. sah-sah-in disperser. 45 say-say-and corrompre.

suy parsemer.

lay dire.

suy-suy-in saupoudrer ça et là (répandre), pleuvoir fine-

ray-ray-na piquant.

rit-rit-in crépiter. lay-lay-ah-in répéter sans cesse

(ressasser).

yuk-yuk-in marcher lourdement et péniblement.

B. Zweisilber. 10

a) Vokalanlaut.

bod-ahin-ahin (Suffix) répolir.

d'aha-d'aha la algue, goëmon.

b) Konsonantischer Anlaut.

15 bug aimer.

20

25

40

ndanka ndanka insensiblement. patah-patah-in barbotter. bugé-bugé-na ambitieux. foro-foro fana mil très gros.

(?) mbara[m] - mbaram na(plante . . . .).

lana-lana na rhinocéros.

*līko-līko al* brancard pour porter les morts, civière.

liko-liko ol corbillard. yaga yaga al vague. yaqa-yaqa ol lame. yaga yaga la onde.

Mit Suffix.

katar-katar-i marcher en balancant le corps.

### II. Mit "Bindevokal".

A. Einsilber. 80

sal-é-sal ka pantalon. lub-ā-lub fana basilic (plante). may-u-may légion. mut-u-mut ol moucheron. yaq-é-yaq ak houle.

B. Zweisilber. 35

ndapan-a-ndapan (manquer).

III. Mit, Bindesilbe" (Suffix als Infix). nam-il-nam al arc-en-ciel.

### IV. Mit Vokalwechsel.

bisir-basar al mille-pattes, millepieds. myriapode. yag-e-yag-a al flot.

V. Mit konsonantischem Anlautwechsel. a) Guttural. 1.  $k \cdot q$ . ka-gacela.  $kar{a}$ -qa $\,$  )  $k\acute{e}\cdot g\acute{e}$  ca. 2. k-h. kod'e-hod'é ka ce qu'on nourrit à basse cour. 3. n-q. o-va-qa même. b) Dental. 1. t-d. 10 do brédouilleur, begaver. to do oha brédouilleur, bèque. 2. nt'-t'. nt'ay-t'ay fana débauche. 3. r-d. no-rom-dom na fourmi grosse c) Labial. 15 pano-fano-°h cire des oreilles. 1. *p-f*. pul-e-ful jouer (bandeau). 2. mb-b. mbuq-buq-é na avidité, cupidité, vive affection.

mbug-bug-ir na luxure, incontinence. bug aimer. d) Liquida. s-r.  $sam \cdot [b] - ram \cdot d$  désunir. Dieses Beispiel ist wahrscheinlich anders aufzufassen: das m 25 der zweiten Silbe ist eine Assimilationserscheinung, während das b ein Sproßkonsonant — ohne Funktion — ist. Dann wäre r ein Suffix, or und die Form zu lesen: sam-or-and: das stimmt auch sachlich genau zu sambrand diviser. e) Nasal. 30 fa nar-nar (coton). n-'n. VI. Mit konsonantischem Auslautwechsel.  $doy-doh-k\acute{e}$  muk insatiable oder  $doy-\dot{o}d-oh-\dot{c}k-\acute{e}$  (?). bir-bil (allumé). bīr-bīl flamber. 35 b el - f e d - in (épilepsie). faq-un-fāk l'an dernier à cette époque. fer-è-mbèd ol cire des oreilles. pér-è-mbèd' ka not-noh (se distraire) ist wohl not-noh zu lesen. 40

ker-kend-èl la boule du fuseau.

ndoha-ndora gêner. qid'-qin détremper.

mar·mah al fourmi (meurt après avoir mordu).

t'ad·d'an (missionnaire).

pat·a-par(é)al orang-outang, babouin.

mbos·o-bol·i fana jouet.

fèlèm-fèd'èm ol tempe.

and·ad·ar barbare.

VII. Mit verkümmertem muta-cum-liquida-Anlaut. blib-°lib (lever).

k°an-krap na cancrelah.

Letzteres Beispiel ist als Entlehnung natürlich rein schematisch.

VIII.

Wie schon manche der aufgezählten Formen unsicher sind, so sind es andere noch mehr, denen jede Parallele fehlt. Folgende Formen sind aber eben wegen ihrer Parallele erwähnenswert:

> ra-kakak-i grincer. ra-tatat-in crépiter. re-tetet-in pétiller. lu-kukuk-al hibou, chat-huant.

Bemerkenswert ist die Übereinstimmung des Vokals der Vorsilbe mit dem des "Stammes", besonders, da drei verschiedene Vokale 20 vorliegen, von denen einer wieder doppelt vertreten ist, also im denkbar günstigsten Verhältnisse bei vier Beispielen.

#### IX.

Als ganz einzig dastehende Form bleibt:

\*ku-ku-da-da-m al lézard vénimeux.

25 zu erwähnen, mit anscheinend doppelt repetiertem Zweisilber.

Fragt man angesichts der aufgeführten Beispiele nach der Bedeutung der Repetition, so ist keine rechte Antwort ersichtlich. Wenn sie Häufigkeit, Kleinheit, Eindringlichkeit wiedergibt, so sind das eben Dinge, die überall ihre Parallelen finden und darum nicht so als besonders eigenartige Spracherscheinungen des Serer anzusehen sind. Man sieht das übrigens leicht in der gegebenen Liste selbst, indem manches französische Verb der analogen Endung -iller entspricht: sautiller, gargouiller, frétiller, pétiller und ähnliche Endungen.

Nachdem nun in der eingangs zitierten und der vorliegenden so Arbeit die beiden spezifischen Reihen mit Anlautwechsel erörtert sind, bleiben noch zwei allgemeine, aber überaus reichhaltige Vorgänge zur Besprechung übrig: die Suffixlehre und die Pronominallehre. Gerade letztere macht in ihrer eigenartigen Doppelung die Serergruppe wichtig. Für Präfixe liegen nur minimale Anzeichen vor.

10

## Indologische Analekta.

Von

#### Johannes Hertel.

(Fortsetzung; I, 1-7 s. ZDMG. 67, 609-629 und I, 8 s. 68, 64-84.)

9. Schließlich muß hier noch auf einen Einwurf eingegangen werden, da er, wenn er berechtigt sein sollte, meine Arbeitsmethode als verkehrt erweisen und die durch sie für die Geschichte des Pañcatantra gewonnenen Ergebnisse schlechthin über den Haufen werfen würde. Denn da uns Daten über Ort und Zeit und Quellen 5 der einzelnen Pañcatantra-Rezensionen nur ganz ausnahmsweise vorliegen, so läßt sich die Geschichte des Pañcatantra nur durch minutiöseste Quellenuntersuchung an der Hand der Texte selbst bis zu einem gewissen Grade feststellen. Unter die Hauptkriterien, welche uns die Anordnung der einzelnen Rezensionen gestatten, 10 gehört der Inhalt an Erzählungen und deren Reihenfolge. Da wir ferner weder das Manuskript des Verfassers, noch eine ganz genaue Abschrift desselben besitzen<sup>1</sup>), so ist es natürlich auch wichtig,

<sup>1)</sup> D. L. 1910, Spalte 2761 sagt Winternitz: "Gegen Hertels Annahme daß das Tantrākhyāyika die älteste Fassung des Pancatantra am besten reprasentiere, und für die Vermutung, daß Somadevas Vorlage, wenn wir sie hätten. ein besserer Vertreter des Ur-Pancatantra sein könnte, spricht die Tatsache, daß keine Erzählung bei Somadeva steht, für deren Unechtheit irgendwelche triftige Gründe sprächen, während andrerseits alle unechten Geschichten des Tantrakhyāyika bei Somadeva fehlen. Dasselbe gilt (in geringerem Grade) auch von der Pahlawi-Rezension" usw. Winternitz bekämpft hier eine Meinung, die gar nicht die meinige ist. Über die Vorzüge und Nachteile Somadeva's und seiner Vorlage unterrichten S. 42f. meiner "Einleitung", über die der Pahlavī-Rezensionen die Seiten 43-64. S. 64, Z. 1f. sage ich ausdrücklich: "Hatten wir das Sanskritoriginal der Pahlavī-Übersetzung, so würden wir in ihm einen dem Tantrākhyāyika gleichwertigen Text besitzen". Ferner habe ich ja nirgends die Mängel des Tantrakhyayika verkannt, was sich aus dem Apparat der kritischen Ausgabe ebenso ergibt, wie aus der Kritik des Erzählungsinhaltes, S. 126 fl. der "Einleitung" zur Übersetzung. Jeder der beiden Archetypen K und S hatte seine Zusatze und einige nachweisbare Lücken. Aber der ungeheuere Vorteil, den das Tantrākhyāyika uns bietet, liegt eben darin, daß es die einzige Fassung ist, die den ausführlichen und nicht absichtlich geänderten Wortlaut des Verfassers enthält, den keine einzige andere indische Pañcatantra-Fassung erhalten hat, während die Pahlavi-Übersetzung ihn durch zahllose Mißverständnisse entstellt. Das habe

zu untersuchen, wie weit die Erzählungen in den ältesten Fassungen echt sind.

In der Einleitung zu meiner Übersetzung des Tantrakhvavika, S. 126 ff. habe ich nun einige Kriterien aufgestellt, die uns gestatten, 5 die Echtheit der Erzählungen zu prüfen. Winternitz wendet sich in der D. L. 1910, Sp. 2759 ff. gegen zwei derselben, nämlich 1. gegen den Grundsatz, daß die echten Erzählungen, dem Charakter des Werkes entsprechend, eine Klugheitslehre oder politische Lehre, keine Sittenlehre einschärfen dürfen; 2. gegen den, daß jede Er-10 zählung des Einschubs verdächtig ist, die in einer der Quellen Pahlavi-Übersetzung, Somadeva, Südliches Pañcatantra, Nepalesisches Pañcatantra ( $\nu$ ), Tantrākhyāyika  $\alpha$  und Tantrākhyāyika  $\beta$  fehlt.

Gegen das erste Kriterium wendet Winternitz ein, die unzweifelhaft echten Erzählungen II, i "Hiranyas Erlebnisse" und 15 III, ii "Königswahl der Vögel" hätten mit Klugheit nichts zu tun.

Dagegen ist zu sagen: die Erzählung II, i ist nur vom Herausgeber, nicht vom Verfasser als besondere Erzählung gezählt. Daß der Vf. sie nur als Rahmenbestandteil betrachtet, ergibt sich ohne weiteres aus dem Fehlen der Überschriftsstrophe und natür-20 lich daraus, daß der "Held" eben eine Person der Rahmenerzählung ist. Abgesehen davon aber schärft diese Episode die sehr wichtige politische Klugheitslehre ein, daß die Untertanen einen König verlassen, der keinen Staatsschatz mehr besitzt: vgl. Ausgabe, S. 80 ff., Übersetzung, Bd. II, S. 75 ff. Die 25 bei den Jaina verbreitete amüsante Geschichte von den Mitteln, durch welche Canakya es sich angelegen sein ließ, den leeren Staatsschatz seines Günstlings zu füllen, zeigt, wie bekannt die Notwendigkeit einer gefüllten Kasse für das Staatsleben war.

Die zweite von Winternitz angeführte Erzählung schärft eine 30 politische Klugheitsregel ein, die gleichfalls noch heute nichts von ihrer "Aktualität" verloren hat: "Rede nicht unbedacht und berate dich, bevor du sprichst und handelst, mit geeigneten Freunden". Sie wird am Schluß der Erzählung in vier Strophen (II, 65-68) und einigen Prosazeilen ausdrücklich genug als Fazit derselben ss gezogen.

Darin gebe ich Winternitz Recht, daß ich selbst die politische Klugheitslehre in der Erzählung von der Maus als Mädchen nicht gesehen habe, die darin besteht, daß "Art nicht von Art läßt". Es

ich ja eingehend genug nachgewiesen, und die Probe aufs Exempel kann jeder machen, der die Neuausgabe des Alten Syrers durch Schultheß nach Text und Anmerkungen vergleicht. Die Hoffnung, daß wir eine noch ältere Textfassung finden könnten, ist so gut wie aussichtlos. Wo im digentlichen Indien nach dem Erscheinen der Jaina-Rezensionen ein älterer Text benutzt ist, ist es, so weit es sich bestimmen läßt, Śār. β. In Kaschmir selbst ist auch keine Aussicht für einen derartigen Fund mehr, und in Turkestan gewiß auch nicht, da die Buddhisten solche nach ihrer Anschauung sündhafte Werke gewiß nicht verbreiteten.

liegt darum, wie Winternitz mit Recht bemerkt, kein Grund vor, die Echtheit dieser Geschichte zu bezweifeln, zumal die eingehende Untersuchung oben Bd. 68, S. 73 ff. gezeigt hat, daß auch sonst ihr Charakter sehr gut zu dem der echten Erzählungen paßt.

Gegen das zweite von mir aufgestellte Kriterium wendet 5 Winternitz ein:

. "Jedenfalls scheint mir die Übereinstimmung zwischen zwei oder mehreren der alten Rezensionen das stärkste Indizium für den Zustand des Grundwerkes zu sein. Darum glaube ich auch, daß Geschichten, die bei Somadeva und in der Pahlawi-Rezension an derselben Stelle stehen, echt sind, auch wenn sie in 10 einer der beiden Rezensionen des Tanträkhyäyika fehlen. So bin ich nicht überzeugt, daß die Geschichte von dem alten Mann, der den zur Nachtzeit in sein Haus gekommenen Dieb als Freund begrüßt, da er ihm zu der lange ersehnten Umarmung seitens seiner, über den Eindringling erschrockenen jungen Frau verhilft, von Hertel mit Recht als entschieden unecht in den Anhang ver- 15 wiesen wird<sup>4</sup>). Ja, selbst die in vielen Rezensionen fehlende und von Hertel gleichfalls in den Anhang verwiesene Geschichte von der "hinterlistigen Kupplerin" möchte ich nicht mit solcher Sicherheit für unecht erklären, wie es Hertel tut. Daß die ältere Rezension des Tanträkhyäyika und die Pahlawi-Rezension sie an derselben Stelle haben, spricht sehr für ihre Echtheit" usw.

Um mit der zweiten von Winternitz angeführten Erzählung zu beginnen, so ist ihm zunächst darin ein Versehen untergelaufen. daß er angibt, sie stände in der älteren Rezension des Tantrakhvavika und in der Pahlavi-Rezension an derselben Stelle; in ersterer steht sie nämlich im dritten Tantra (III, v), in letzterer im ersten 25 (I, iii c). Außer in diesen beiden Rezensionen kommt die Geschichte in der ganzen großen Pancatantra-Literatur nur noch in der einzigen bekannten Hs. des südlichen textus amplior, ξ, vor, hier aber wieder an anderer Stelle, nämlich als I, xxiii2). Also: von den über 100 Pancatantra-Hss. aller Sanskrit-Rezensionen, die ich geprüft habe, 30 haben mit Einschluß derjenigen, die der Pahlavi-Übersetzer vor sich hatte, ganze drei Handschriften die in Frage stehende Geschichte, und jede der drei Handschriften hat sie an einer anderen Stelle! Und an jeder dieser drei Stellen läßt sie sich als Interpolation glatt erweisen. Erstens im Tantrākhyāyika: da 35 Tantrākhyāyika  $\beta$  nicht ein Abkömmling des Archetypos K, sondern, wie die große Masse der gemeinsamen Fehler beweist, ein aus einem Abkömmling des Archetypos K interpolierter α-Text ist, so ergibt sich aus dem Umstand, daß Tantrākhyāvika β diese Geschichte nicht hat, daß sie auch dem Texte von α nicht angehört, sondern 40 erst nach der Abzweigung von  $\beta$  in eine  $\alpha$ -Handschrift interpoliert

<sup>1)</sup> In den Anhang verwiesen ist sie aus dem rein praktischen Grunde, weil sie in dem Text von  $\alpha$ , der an der Stelle lückenlos ist, nicht steht. Da ich  $\alpha$  im Texte gebe, so weit es vorliegt, hätte ich die Erzählung von  $\beta$ , wollte ich sie nicht in den Anhang verweisen, in den Fußnoten unterbringen müssen. Letzteres habe ich aber mit keiner Erzählung getan.

Vgl. jetzt dazu S. 102 meines Buches "Das Pañcatantra" [Korrekturbemerkung].

30

worden ist. Ob sie von da aus in mehrere  $\alpha$ -Handschriften gedrungen ist, läßt sich nicht sagen, weil an der betreffenden Stelle nur die eine Handschrift P vorliegt. In dieser aber zeigt sich an der Einschubstelle sogleich das Ungeschick des Interpolators, insofern  $\alpha$  er, um überhaupt jemand zu haben, dem die Geschichte erzählt werden kann, plötzlich von anderen Raben spricht, was mit der vorhergehenden Erzählung im Widerspruch steht. Es kann gar keine Frage sein, daß  $\beta$  an dieser Stelle den ursprünglichen Text hat  $\alpha$ 1).

Ebenso sicher ist die Erzählung in der Pahlavi-Rezension als Einschub zu erweisen. Hier tritt sie in der in allen Pancatantra-Texten aus drei, in den Pahlavi-Rezensionen aus vier Erzählungen bestehenden Geschichte I. iii auf und ist in dieser als dritte Erzählung eingeschoben (zwischen Tanträkhyayika I. iiib und c). In allen Sanskritfassungen sind die drei Erzählungen in einer Überschriftsstrophe zusammengefaßt, welche lautet:

# जम्बुको इन्ड्युद्धेन वयं चाषाढभूतिना । दूतिका तन्त्रवायेन चयो उनर्थास्ख्यं कृताः ॥

Diese Strophe wird am Ende der Erzählung (Tanträkhyāyika I, 55 usw.) wiederholt, und an dieser Stelle haben sie auch die Pahlavi20 Versionen:

Syr. I, 38: Der Verlust meiner Kleider rührt nicht von dem Diebe her, noch der Tod des Fuchses von den Widdern, noch der Tod der Hure von ihrem Gift, noch die Nasenamputation dieser Frau von dem Barbier: denn ein jeder von uns hat es sich selbst zugefügt.

Wolff I. S. 35: nicht der Dieb ist es, der mich bestohlen; nicht die Böcke, die den Fuchs getötet; nicht das Gift, das das schlechte Weib umgebracht; nicht der Barbier, der seinem Weib die Nase abgeschnitten, sondern ich und diese, wir haben alle unser Unglück uns selber zuzuschreiben.

Wir sehen, daß beide Versionen einander bestätigen, und daß sie zweifellos die Sanskritstrophe widerspiegeln. Selbstverständlich 35 aber können die oben gesperrten Worte in dieser Sanskritstrophe nicht gestanden haben, weil für sie mindestens ein fünfter Pāda nötig ware und eine Sanskritstrophe eben nur vier Pāda haben kann. Ich habe darauf bereits bei Schultheß, Anmerkung 70 (S. 178) hingewiesen.

In SPξ ist die Erzählung natürlich auch eingeschoben, da keine der zahlreichen Hss. des einfacheren Textes des SP sie

<sup>1)</sup> Vgl. Einleitung zur Übersetzung des Tantrākhyāyika S. 141 oben.

10

hat, aus dem SP $\xi$  geflossen, und da die Geschichte auch in  $\nu$  und also schon in n-w fehlt.

Dazu kommt, daß im SP $\xi$  die Überschriftsstrophe bis auf einen Anklang im dritten Pāda völlig von der im Tantrākhyāyika  $\alpha$  abweicht. Ersteres liest:

# ग्रन्यथा चिन्तितं कार्थे देवेन [lies दै॰] क्रतमन्यथा । विषचूर्भप्रयोगेन वैश्वमाता विनश्चति ॥¹)

Im Tantrākhyāyika lautet die Strophe:

# परद्रोहेण भोगाशा विनाशायैव केवलम्। तिलकाविषयोगेन कड़नी प्रलयं गता॥

Und wie so die Überschriftsstrophen nicht auf die gleiche Quelle hinweisen, so auch die Erzählungen selbst in allen drei Fassungen, wie jeder durch Vergleichung feststellen kann. Es kann also weder die Rede davon sein, daß die Geschichte von der hinterlistigen Kupplerin im Urtext, noch davon, daß sie in einem der Archetypen 15 K und Ś gestanden hat. Sie tritt nur in drei einzelnen Handschriften auf und da jedesmal unabhängig von den anderen Fassungen<sup>2</sup>).

Etwas anders liegt der Fall mit der Erzählung vom alten Ehemann, der jungen Frau und dem Dieb, insofern sie nur in der älteren Rezension des Tantrākhyāyika fehlt. Ich habe in meiner 20 Einleitung zur Übersetzung S. 141 bemerkt: "Auch diese Erzählung ist ein Schulbeispiel für Interpolation derselben Erzählung in den verschiedensten Rezensionen. Ihre Unechtheit wird außer durch das Zeugnis von Śār.  $\alpha$  bewiesen durch die ganz ungewöhnliche und ungeschickte Art, in der sie in Śār.  $\beta$  in den Rahmen eingefügt ist, 25 sowie durch das Zeugnis von Pa. [d. i. der Pahlavi-Rezensionen], wo der Rahmen bei dem Einschub zerstört ist, so daß der letzte Eulenminister nicht zu Worte kommt".

Diese Gründe bestehen natürlich noch, und aus ihnen ergibt sich ohne weiteres, daß die Erzählung wie so viele andere Zusätze 30 aus einem K-Kodex in die  $\beta$ -Rezension des Tantrākhyāyika gekommen ist  $^3$ ). Die Tatsache besteht also, daß die — übrigens

<sup>1)</sup> Dieselbe Strophe findet sich am Schluß der nicht fertig gewordenen Rezension Dharmapandita's, der also auch die zugehörige Geschichte aufzunehmen gedachte. Vgl. ZDMG. 64, S. 61, 32. Der zweite Pāda heißt hier aber विप्रं भद्भक्षभव्यां. Hier sollte die in Rede stehende Erzählung also mit einer anderen (SPÈ I, iv) verknüpft werden. — Vgl. jetzt "Das Pancatantra", S. 102 usw.

<sup>2)</sup> Wenn Winternitz meint, der zotige Inhalt habe ihren Ausschluß aus dem alten Text bewirkt, so darf ich wohl auf meine Ausführungen ZDMG. 64, S. 631 f. verweisen. — Vgl. jetzt "Das Pancatantra" S. 102 zu Nirm. Path. V, 9 usw. [Korr.].

<sup>3)</sup> Vgl. Einleitung zur Übersetzung S. 67 f.

herzlich dumme — Geschichte dem Archetypos Ś nicht angehörte, ja — nach Ausweis dessen, was oben über die Pahlavi-Rezensionen gesagt ist — auch nicht dem Archetypos K. Aber selbst angenommen, sie gehörte letzterem an, so müßte man trotzdem bei 5 dem von mir ZDMG. 64, S. 631 f. dargelegten Charakter indischer Überlieferung auf ihre Unechtheit schließen, so lange ihr Ausfall im Tantrākhyāyika nicht zu erweisen ist. Es geht nicht an, nach der Zahl der Handschriften abzustimmen; sondern hier ist wie in allen kritischen Fragen der Stammbaum der Rezensionen maßgebend; und dieser steht unbedingt fest.

Zu welchen verhängnisvollen Schlüssen die Anwendung des Winternitzschen Grundsatzes, daß das Vorhandensein derselben Erzählung in zwei alten [warum nur alten? Und wo ist die Grenze zwischen alt und jung?] Rezensionen für ihre Echtheit spreche, 15 uns führen würde, kann man sich an der Konkordanz in der Einleitung zu meiner Übersetzung des Tantrākhyāyika, S. 100 ff. und an der anderen, ZDMG. Bd. 55, S. 300 ff., klar machen. Wendet man den Grundsatz auf die erste Konkordanz an, so ergibt sich, daß Ksemendra viel ursprünglicher ist, als Somadeva, die Pahlavi-20 Rezensionen und das Südl. Pancatantra; wendet man ihn auf die zweite Konkordanz an, so ergibt sich die größere Ursprünglichkeit der beiden Jaina-Rezensionen gegenüber den älteren Fassungen, und Pürnabhadra, der streckenweise durch die alteren Fassungen, streckenweise durch den textus simplicior bestätigt wird, erschiene als die 25 altertümlichste Rezension; die Mischhandschriften des textus simplicior aber würden aus demselben Grunde als echter zu gelten haben, als die des ursprünglicheren Textes, wie er in den Hamburger Handschriften und in h vorliegt. Wir müßten ferner annehmen, daß am Ende des ersten Buches nur der Anwari Suheilī und seine Ab-30 kömmlinge und der textus simplicior den echten Schluß bewahrt hätten, in welchem die Geschichte vom dummen Freund selbständig auftritt (von den anderen Fassungen hat sie nur, aber mit der vom weisen Feind verschmolzen, Pūrnabhadra), während sie in allen Rezensionen des Kalila und Dimna, im echten textus simplicior und 35 in allen Pancatantra-Fassungen fehlt, die älter sind, als die Jaina-Rezensionen. Und ebenso müßten uns die Pañcākhvāna-Rezensionen der Hs. E, Meghavijaya's und Rāmamiśra's (Ms. 417) ursprünglicher erscheinen, als die Jaina-Rezensionen, weil sie mit Somadeva, Ksemendra, dem Südl. Pañcatantra und dem Tantrākhyāyika als 40 III, i die Erzählung vom Esel im Pantherfell haben; und doch wissen wir, daß die drei genannten Pañcākhyāna-Fassungen späte Mischrezensionen sind, die auf den textus simplicior und Purnabhadra zurückgehen.

Mit anderen Worten: der Winternitzsche Grundsatz 45 führt uns wieder zu Kosegarten zurück<sup>1</sup>). Er stellt

<sup>1)</sup> Siehe Kosegarten's Ausgabe des sog. textus simplicior, S. IX.

die wirklichen Verhältnisse geradezu auf den Kopf und zwingt uns, in den Bearbeitungen die Quellen, in den Quellen die verstümmelten Ableitungen zu sehen.

Als das Ursprüngliche darf a priori das weniger Um-Umfangreiche, weniger Vollständige gelten, und Lücken, die man 5 anzunehmen geneigt ist, hat man zunächst als solche nachzuweisen. Gelingt dieser Nachweis nicht, so ist es geratener, die Vermutung zu unterdrücken, da sie, wie die bei kritischer Arbeit auf indologischem Gebiet gesammelten Erfahrungen lehren, meist irreführen wird. Und so kann ich Winternitz auch durchaus nicht 10 Recht geben, wenn er Spalte 2762 vermutet, daß "die Bücher IV und V schon in den ältesten Handschriften Lücken enthielten und daher unvollständig überliefert sind".

Im V. Tantra zunächst klafft keine Lücke, und die Rahmenerzählung verläuft in allen Texten gleich. Der Umstand, daß die 15 Rahmenerzählung inhaltlich auch im Tantrākhyāyika zu Ende ist, gestattet den Schluß, daß auch hier nur wenige Zeilen der zweiten Schalterzählung fehlen, und daß der Archetypos S und genau so, wie wir auf Grund der Nachkommen des Archetypos K behaupten dürfen, dieser selbst unmittelbar hinter dieser zweiten 20 Schalterzählung den Rahmen schloß.

Im IV. Tantra liegt nun hinter Tantrākhyāyika A 287 und hinter Syr. III. 9 eine Lücke vor, deren Beginn in diesen beiden Texten fast zusammenfallt. Aber eine Vergleichung mit den anderen Pahlavī-Rezensionen zeigt, daß dies Zufall ist, da diese den durch 25 die anderen alten Pancatantra-Rezensionen bestätigten Text haben. Ich habe sie alle genau durchverglichen, verzichte aber, um dem Drucker seine Aufgabe nicht unnötig zu erschweren, darauf, alle diese Texte hier in Parallelkolumnen zu geben. Es genüge, zu bemerken, daß der zweite Syrer eine stark erweiterte, die Wolffsche 30 Übersetzung eine kontaminierte Fassung bietet. Um uns Rechenschaft davon abzulegen, was im Tantrākhyāyika und im alten Syrer fehlt, genügt es, mit diesen beiden Texten die ältere Rezension (a) des Südlichen Pancatantra und den Text des älteren Hebräers zu vergleichen. Die Texte sind der Bequemlichkeit wegen 35 in numerierte Abschnitte eingeteilt. Abweichender Inhalt einer Quelle ist durch Sternchen (\*) bezeichnet.

SPα IV.

1. Der Śiṃśumāra sagte: "Steig' auf meinen Rücken, Freund! Wir wollen nach meiner Wohnung 5 gehn." Als dies geschehen war, dachte der Śiṃśumāra, indem er dahinschwamm: "Wehe!")

2. (4.) Der Weiberdienst ist sehr mächtig; meinen guten Freund habe ich vernichtet. Ich verwünsche diese grausame Tat um seinetwillen und tue sie doch. Śār. IV.

1. Als nun jener Śiśumāra den Affen, der das Merkmal des Verderbens an sich trug und ganz vertrauensselig geworden war, auf seinen Rücken genommen hatte und ihn dahintrug, dachte er: "Wehe!

2. (11.) Dieser Weiberdienst ist doch übermäßig drückend und hart. Ich verwünsche die grausame Tat um seinetwillen und tue sie doch.

20

25

3. Und ferner:

4. (5.) Das Gold läßt sich am Steine prüfen, der Mann, wie man sagt, an den Geschäften, der Stier am Joch; für die Weiber aber gibt es nirgends einen Prüfstein.

30

5. Darum muß ich eines Weibes wegen meinen Freund ermorden."

- 6. Als der Simsumära so sprach, sagte der Affe zu ihm: "Was redet Ihr?"
- 7. Der [andere] sprach: "Gar nichts!" Da er es ihm nun nicht 40 sagte, dachte der Affe: "Was ist daran schuld? Nun, ich will durch meine Klugheit schon aus ihm herauslocken, was in seinem Hause los ist."

4. Lücke.

5. Lücke.

6. Lücke.

Lücke.

1) "Wehe" ist aus  $\beta$  ergänzt.

<sup>\*3.</sup> Darauf sagte unterwegs der Śiśumāra zu Valīvadanaka:

Alter Syrer III.

1. Da sprang der Affe auf ihren Rücken und

sie ging mit ihm ins Wasser.

2. (9.) Nun wurde die Schildkröte aber bedenklich, daß sie ihren Freund ins Verderben bringen sollte, und war mit sich zerfallen und in Gedankenzwiespalt.

- 3.
- 4.

- 5.
- 6.
- 7.

#### Hebräer VI.

- 1. Le reptile prit le singe sur son dos, entra dans l'eau, nagea et rama pendant une bonne heure. Lorsqu'il fut au milieu de l'eau, 5 il se rappela le grand crime qu'il allait commettre contre le singe; il s'arrêta en méditant et en se disant:
  - 2. Je veux faire là une bien 10 mauvaise action, je vais trahir mon ami, conspirer contre lui qui m'a confié sa vie, qui m'en a fait le dépositaire, qui est mon compagnon et mon frère, 15 et j'agirais ainsi pour une femme! Car on ne peut jamais avoir confiance dans les femmes; leurs promesses sont vaines et leur amour sans 20 constance.
  - 3. On dit
  - 4. qu'on éprouve l'or par le feu, les hommes par les trans- 25 actions commerciales, les bêtes de somme par les lourdes charges qu'on leur impose; mais personne ne sauraitéprouver les femmes ni les connaître 30 à fond.
- \*5. En se livrant à ces réflexions, le reptile s'était arrêté dans l'eau sans nager.
- 6. Lorsque le singe s'aperçut 35 que le reptile s'arrêtait et ne nageait plus, il réfléchit et dit:
- 7. Qui sait si le cœur de mon compagnon n'est pas changé à mon égard? Car rien au monde 40 n'est aussi changeant que le cœur. On a dit ainsi qu'on reconnaît ce qui est renfermé dans le cœur d'un ami ou d'un ennemi, d'un père, d'un fils ou d'une femme 45 par leurs paroles, par leurs actes, par leurs mœurs et leurs habi-

Sār. IV.

8. So dachte der Affe und 5 sprach: "Mein Freund, ist meine Freundin in deinem Hause wohl?" S. Lücke.

9. Er sprach:

Lücke.
 Lücke.

10. "Deine Freundin wird von 10 einer unheilbaren Krankheit gequält."

10. Daone.

11. Der Affe:

11. Lücke.

15

12. "Habt ihr denn nicht Ärzte und Beschwörer gefragt und tut irgend etwas dagegen?"

12. Lücke.

13. Als der [Ś.] das hörte, sagte er, da er nicht imstande war, den Schmerz über das Unglück seiner Geliebten zu ertragen: "Wir haben sie gefragt, und sie haben geantwortet: "Ohne das Herz eines Affen geht es ihr ans Leben"."

13. Lücke.

14. Als Valīvadanaka das ge-

hört hatte, hielt er sich für ver-

loren und ward sehr niederge-

14. Äls der Affe das gehört hatte, hielt er sich für verloren 30 und dachte bei sich:

schlagen;

15. Wehe! Ich bin verloren!

35

16. Ich koste die Frucht des Umstandes, daß ich trotz meines Alters meine Sinne nicht be-40 zwungen habe.

16.

17. Und es heißt:

17.

18. (6.) In den Wäldern sogar herrschen die Fehler über die Verliebten, und selbstim Hause [ist] Kasteiung [möglich],

18.

Alter Syrer III.

- 8. Und der Affe fragte sie: "Warum gehst du plötzlich nicht mehr weiter?"
- 9. Die Schildkröte sprach: 10. "Bruder, was sollte ich dir verheimlichen? Meine Gespanin ist krank,
  - 11.
  - 12.
- 13. es heißt, ihre Heilung könne nur von einem Affenherzen kommen; darum bin ich mit mir zerfallen.
  - 14.
  - 15.
  - 16.
  - 17.
  - 18.

Hebräer VI.

tudes; toutes ces choses révèlent ce qui se trouve dans le cœur.

- 8. Il adressa donc ces paroles au reptile: Ami, pourquoi ne nagestu pas? Quelque chose te fait-il hésiter ou te donne-t-il des soucis?
  - 9. Le reptile répondit:
- 10. J'ai peur de ne pas pouvoir te recevoir dignement, parce que 10 ma femme est malade et souffre beaucoup.
- 11. Le singe reprit: La tristesse et le chagrin ne te débarrasseront de rien et ne te seront d'aucun 15 profit; laisse tout cela,
- 12. et cherche plutôt un remède pour ta femme, cela vaut mieux que de te laisser aller à ces préoccupations.
- 13. Le reptile lui dit: J'ai cherché un remède pour elle et on m'a dit qu'elle ne peut être guérie qu'en mangeant un cœur de singe.

25

14. Le singe se dit alors:

- \*15. Maudite soit la passion, car que de tribulations a-t-elle suscitées aux hommes! mais maudit surtout soit le droguiste qui a 35 donné une telle ordonnance!
- 16. Voici que ma gourmandise me fait tomber aujourd'hui dans un piège, d'où je ne serai sauvé que par la patience, la prudence 40 et la ruse.
- 17. Il avait bien raison celui qui a dit:
- 18. Ceux qui sont contents de ce qu'ils ont, sans demander davan- 45 tage, vivent tranquilles et heureux; mais ceux qui sont tour-

SPa IV.

wenn man die fünf Sinne bezähmt. Für jemand, der ungetadelte Werke ausführt und sich von der Geschlechtsliebe abgewandt hat, ist das Haus der Wald der Kasteiung.

10

5

19. Nach dieser Überlegung sagte er zu dem Śimśumāra: "Lieber, du hast nicht Recht getan! Warum hast du es mir nicht gleich 15 gesagt? 19 a. Bevor ich mit dir ging, habe ich mein Herz dort auf bewahrt.

20

20. Darum sollten wir es holen und dann wiederkommen.

25

21. Und man hat

gesagt:1)

22. (7.) Wer die Dreiheit Religion, Geld und Liebe begehrt, der besuche die Kuh<sup>2</sup>), den Brahmanen. den König und das Weib — aber nicht mit leeren Händen.

35

30

40 23. Es ist ja bekannt, daß das Herz der Affen immer an den Bäumen hängt." Śār. IV.

19. Doch sagte er: "Lieber, du hast Recht daran getan!
Aber du hast es mir nicht gleich gesagt;

19 a. sonst hätte ich dir mein Herz mitgebracht."

## [Einschub: Strophe 12 und Geschichte vom Zwiebeldieb.]

20. Was soll ich also ohne mein Herz tun, wenn ich dorthin gekommen bin? Und doch ist es nur recht, daß du dich deiner Frau nahest, wenn du deine Absicht erreicht hast.

21. Und man hat

gesagt:

22. (13.) Wer die Dreiheit Religion, Geld und Liebe begehrt, der besuche den Brahmanen, den König und das Weib — aber nicht mit leeren Händen.

\*22 a. Darum, mein Freund, will ich nur mit meinem Herzen in der Hand deines Weibes Antlitz schauen." Jener sagte: "Wo befindet sich dieses Herz?"

23. Der Affe sprach: "Eben auf diesem Udumbara."

1) Dies aus  $\beta$  erganzt.

<sup>2)</sup> Dies ist eine Korruptel des SP ( our mai statt our mai).

Alter Syrer III.

Hebräer VI.

mentés par leurs passions, auxquels ne suffit pas ce que le sort leur avait accordé, passent leurs jours dans le chagrin, la peine, 5 la peur et l'affliction.

\*18a. J'ai besoin de toute mon intelligence, afin de découvrir un moyen de me tirer de ce mauvais pas.

19. Le singe dit donc au reptile: Ami, puisque fu le désirais, comment ne m'as-tu rien dit pendant que j'étais au bord de la mer?

19 a. Je serais rentré chez moi 15 pour prendre mon cœur, l'emporter avec moi et te le donner.

19. Da hob der Affe an und sprach:

"Warum hast du mir das nicht mitgeteilt?

19 a. Sonst hätte ich mein Herz mitgebracht.

20.

20.

25

20

10

21.

22.

21. Les sages ont dit: 22. qu'il y a trois êtres auxquels il ne faut rien refuser: le dévot à cause de la récompense 30 de Dieu, le roi à cause de sa puissance et les femmes qui sont la vie et le salut des hommes.

35

23. Die Schildkröte sprach: "Wo hast du denn jetzt dein Herz? Der Affe sprach: "Als ich von Hause kam, habe ich es dort gelassen." [Vgl. SP 19a.] Die Schildkröte sprach: "Warum hast du es dort gelassen?" Der Affe sprach: "So ist es die Gewohn-

23. Mais où est donc ton cœur? 40 demanda le reptile. — Le singe répondit: Je l'ai laissé à la maison. — [Vgl. SP 19a.] Et pourquoi as-tu fait cela? reprit le reptile. - C'est notre habitude, répondit 45 le singe, nous autres singes nous n'allons nulle part avec notre

Alter Syrer III.

heit von uns Affen, daß wir beim Ausgehen unser Herz nicht mitnehmen." [Vgl. SP 23.] Hebräer VI.

cœur, et toutes les fois que nous faisons une visite à l'un de nos camarades, nous laissons notre cœur chez nous. [Vgl. SP 23.]

Das Bild, das sich uns bei der Vergleichung darbietet, überrascht uns zunächst. Wer mit den Quellenverhältnissen der hier verglichenen Texte nicht vertraut ist, der würde sicher zunächst geneigt sein, das Tantrākhyāyika und den alten Svrer als eine 10 Gruppe den beiden anderen Texten gegenüberzustellen. Man sieht sofort, daß das SP Auszug aus einem Texte ist, der beim Hebräer in — selbstverständlich z. T. mißverständlicher — Übersetzung vorliegt1). In 4-13 liegt im Tantrākhyāvika eine mechanische, von den Schreibern als solche bezeichnete Lücke vor, während 15 15-18 offenbar Zusatz des Archetypos K ist, da der Zusammenhang im Texte des Tantrākhyāvika nicht gestört ist und in diesem Texte auch sonst nirgends Kürzungen nachweisbar sind. Ganz anders liegt die Sache beim alten Syrer. Die große Masse der dem Araber und seinen Abkömmlingen mit dem Syrer gemeinsamen 20 Übersetzungsfehler des indischen Textes lassen — auch abgesehen von dem. was Benfey schon festgestellt hat - durchaus keinen Zweifel darüber aufkommen, daß der Araber wie der Syrer die Pahlavi-Übersetzung, nicht etwa verschiedene Sanskrittexte, übersetzen. Da nun der Hebräer (und mehr oder weniger auch die 25 anderen Versionen) zu dem Südlichen Pancatantra gegen den alten Syrer stimmen, so ist es sicher, daß die Lücken, die letzterer mit dem Tantrākhvāyika gemein hat, sekundar eingetreten sind, und wahrscheinlich nicht durch mechanischen Verlust, wie im Tantrakhyāvika (da ja die Abschnitte 8-10 und 13 vorhanden sind), 30 sondern durch ungeschickte Kürzung des ursprünglichen Textes. Das ergibt sich auch schon aus meiner Konkordanz. Einleitung zur Übersetzung S. 124 f. Dort ist - wie an anderen Stellen - Johann von Capua zur Kontrolle des alten Syrers herbeigezogen, und es ist ersichtlich, daß diese Verstümmelung ss im Texte des alten Syrers schon vor der mechanischen Lücke des Tantrākhyāyika mit Auslassung der Strophe Tantrākhyāyika IV, 10 beginnt; daß sie sich bis Tantrākhyāyika IV, 13 einschließlich erstreckt, ergibt sich aus den eben gegebenen Paralleltexten.

Also auch hier liegt nur im Tantrākhyāyika eine Lücke 40 vor; nichts deutet auf die Ausfüllung einer solchen im Archetypos K. Bei der Übereinstimmung des Kalila und Dimna (und, so weit sich das nach der starken Kürzung beurteilen läßt, Somadeva's) mit dem

<sup>1)</sup> Vgl. Einleitung zur Übersetzung des Tantrākhyāyika S. 95 ff. Auch an unserer Stelle sind die Strophen der beste Prüfstein des Verständnisses des Sanskrittextes, weil diese natürlich im SP nicht gekürzt sind.

Südl. Pancatantra, namentlich seiner im Apparat der Ausgabe gegebenen Rezension a, ist es ausgeschlossen, daß in K selbst an unserer Stelle eine Lücke vorhanden gewesen wäre. Da nun, wie nachgewiesen. K und S keinesfalls beträchtlich von einander abwichen, außer wo es sich um Interpolationen handelte, so können 5 wir nach dem älteren Hebräer und dem Südl. Pancatantra die in 4-13 vorliegende Lücke des Tantrākhvāvika inhaltlich ergänzen und dürfen mit aller Bestimmtheit behaupten, daß sie glücklicherweise nicht sehr umfangreich ist. Im SP enthalt der entsprechende Text 25, in der französischen Übersetzung des älteren Hebräers 57 Zeilen. Da 10 nun der Pahlavi-Text nicht nur gewöhnlich, sondern nach Ausweis der Strophen auch an unserer Stelle paraphrasiert, also etwas umfangreicher, als der Sanskrittext des Originals ist, so wird man nicht fehl gehen, wenn man den fehlenden Text auf höchstens etwa 40 Zeilen oder 11/3 Seite im Format der Ausgabe des SP 15 schätzt.

So hat die Winternitz'sche Hypothese, daß die Bücher IV und V bereits vor der Trennung der Archetypen K und S lückenhaft gewesen seien, also den größten Teil ihres Textes verloren hätten, nicht die geringste Wahrscheinlichkeit für sich. Im Gegenteil, es 20 läßt sich beweisen, daß auch wenigstens das IV. Tantra uns in den meisten Texten in erweiterter Gestalt vorliegt. und V sind leider in den Tantrakhyavika-Handschriften verstümmelt. Aber soviel ist sicher, daß IV höchstens eine Schalterzählung enthielt, die beiden weiteren in Śār. β (und bei Ksemendra) auftretenden 25 Erzählungen also Interpolationen sind. Da im IV. Buche glücklicherweise der Schluß vorhanden ist, so sehen wir, daß das IV. Buch wie alle übrigen - nur I hat noch einen kurzen Prosasatz ursprünglich mit einer Strophe, nämlich Ausgabe IV, 17 schloß. Aus der Konkordanz S. 125 ist ersichtlich, daß der Archetypos K 30 oder einer seiner Nachkommen nach Ausweis des Kalila und Dimna auch die nur in  $\beta$  enthaltene Strophe Anhang IV, 18 enthielt; in WZKM. XXV, S. 36 ist ferner der Nachweis geführt, daß auch die Strophe Anhang IV, 23 in der Pahlavi-Übersetzung vorhanden war und, was wichtig ist, un mittelbar hinter IV, 18 gestanden 35 haben muß. Es ist also hier wieder klar, daß Śār. β aus einem K-Kodex interpoliert ist; aber zwischen die beiden K-Strophen schiebt  $\beta$  noch eine ganze Erzählung mit zugehörigem Rahmenteil ein, wohl eben nach einem K-Text, der später, als das Original der Pahlavi-Übersetzung, und darum schon mehr interpoliert war. 40

Über V läßt sich nichts Bestimmtes sagen. Natürlich kann die letzte Erzählung in verschiedenen Handschriften verstümmelt gewesen sein und kann deshalb bei Somadeva und in den Pahlavi-Rezensionen fehlen. Es ist ja möglich, daß die Schlußworte in den verschiedenen Pahlavi-Rezensionen eine Verstümmelung 45 der Strophe Tantrākhyāyika V, 3 enthalten; dann aber ist noch immer nicht ausgemacht, daß der vierte Pāda so lautete, wie

jetzt, also daß er nicht für die Geschichte erst umgedichtet worden

ist. Non liquet.

Wenn ich, wie Winternitz mir Spalte 2762 f. vorhält, es im Jahre 1902 für "ganz undenkbar" erklärte, "daß ein Schriftsteller, der ein einheitliches Werk schreiben wollte, es so schlecht disponierte, wie es in den älteren Pañcatantra-Texten erscheinen würde, wenn wir sie als ein Ganzes betrachten wollten", so habe ich mich eben damals, als ich weder das wichtigste noch das meiste Material kannte, in diesem Punkte geirrt. Bei der 10 Durcharbeitung der vielen Handschriften des Pañcatantra und anderer indischer Werke habe ich noch manches für möglich halten lernen, was mir ohne solche Arbeit wohl heute noch undenkbar erscheinen würde, und ich wüßte nicht, was mich verhindern sollte, aus der inzwischen gewonnenen Erfahrung die Folgerungen zu ziehen.

# Kritische Bemerkungen zur Rājataranginī.

Von

### E. Hultzsch.

Die beiden neuen, von einander unabhängigen Ausgaben der Rājataranginī des Kalhana von Sir Aurel Stein und Pandit Durgaprasad gehen, wie die alte, sehr mangelhafte Kalkuttaer Ausgabe, auf eine einzige Handschrift zurück, die Stein mit dem Buchstaben A bezeichnet hat. Als Stein seine Übersetzung ausarbeitete, kam 5 er in den Besitz einer Handschrift aus Lahore (L), aus der sich ergab, daß der Kodex A bei aller scheinbaren Korrektheit eine große Anzahl schwerer Korruptelen enthält. Zu derselben Familie wie L gehört meine aus Śrīnagar stammende, fragmentarische Handschrift M. Im Indian Antiquary (vol. XL und XLII) habe ich 10 aus dieser bereits alle bemerkenswerten Varianten zum siebenten Taranga und zu Vers 1-1500 des achten Taranga veröffentlicht. Der gegenwärtige Artikel bildet die Fortsetzung dieser kritischen Beiträge und zerfällt in zwei Abschnitte. Der erste enthält kurze Bemerkungen zum Schluß des achten Taranga (Vers 1501-3449) 15 und der zweite den Text und die Übersetzung von 161 bisher unveröffentlichten Versen, die in der Handschrift A und ihren Ausflüssen fehlen.

T

Von VIII, 1501—3449 enthält meine alte Sāradā-Handschrift 20 M leider nur folgende Verse entweder vollständig oder teilweise: 1501—1695, 1736—1796, 1839—2046. Eine ebenfalls in meinem Besitze befindliche, moderne Abschrift von A (N) reicht nur bis Vers 1617. Für den größten Teil der in Frage kommenden zweitausend Verse war ich somit auf die drei vorliegenden Ausgaben, 25 die Übersetzung von Stein und eigene Konjekturen angewiesen. Die Buchstaben C und D beziehen sich auf die Kalkuttaer Ausgabe und diejenige des Pandit Durgaprasad. Als Grundlage für die folgende Liste dient natürlich die Stein'sche Ausgabe.

1507. Lies नियन्त्य mit M.

1509. **॰सेतुमागत:** MND.

1517. Lies राजा भेत्तुं mit D.

Zeitschrift der D. M. G. Bd. 69 (1915).

- 1518. ते M mit D; s. Anmerkung in Stein's Übersetzung.
- 1520. Lies प्रहतिभि: mit M.
- 1521. **॰स्वदन्य॰** MN; lies **॰स्वनन्य॰** mit D.
- 1530. **सर्वग्र:** M.
- 1542. Lies पौरान्सं॰ mit M.C.
  - 1561. **विश्वरम्** N.
  - 1574. श्रितोच्छिते M.
- 1578. °पेनातटिका॰ MN, °पेनागुटिका॰ D, °पेनागुढिका॰ C; Stein's Übersetzung scheint die Lesart °पेन घोटिका॰ vorauszusetzen.
- 10 1584. केचि॰ N.
  - 1594. ਵਿ statt तु M, ਕੈ N.
  - 1603. °वम: und जग्राहाग्रो° M.
  - 1606. **एवं** und तत्पच्या M.
- 1608. Lies **पर्मा**डिं mit MC und vgl. meine Anmerkung zu 15 VII, 1119 (*Ind. Ant.*, vol. XL, p. 100)¹).
  - 1620. शिवरथो M.
  - 1624. °कार्याच M.
  - 1635. स्पर्धामेष वहे॰ M mit A1.
  - 1647. Lies सीमान्तभुव॰ mit MDC.
- 20 1648. **कल्हणि[का\*]खायां** M; vgl. Vers 3069.
  - 1651. Hier und in Vers 1670 liest M जालान्धर; ॰पच्यतां M.
  - 1653. **राजा चक्रे** M.

- 1660. Lies 'खवन्या' mit MD; निन्द्यान्दा' M.
- 1661. Lies तावत्कथं मया नेया: mit D.
- 1678. Lies [दुर्ग]गान्नाजº mit M.
  - 1679. M bestätigt Stein's Konjektur धन्य:.
  - 1693. Lies °संश्रवात् mit M; °कच° MC.

<sup>1)</sup> Auf derselben Seite bitte ich die Anmerkung zu Vers 1096 zu streichen; प्रभाविनो ist die allein richtige Form nach Pāṇini, VIII, 4, 34. An Druckfehlern sind zu verbessern auf p. 99, Vers 808. °पुटाहृष्टा; p. 101, Vers 1150, Zeile 2. कदाचित्कोपितो; Vers 1349. °द्पाकृत:; p. 102, Vers 1663, भूभ-तामिप; vol. XLII, p. 301, Vers 756, अन्येपि नन्दनवने; p. 304, Vers 1059, ह्यारोहास्त:; Vers 1093, पाञ्चास्थी; p. 305, Vers 1192. °र्तेन; p. 306, Vers 1332, जात°.

25

- 1712. Lies **्स्तै:** mit D.
- 1734. Lies besser काउं.
- 1737. Lies **रतिस्त[स्मिन्सा**] mit M.
- 1747. M scheint, wie C, °থানাৰ্যয়নী: zu lesen. Bhikshu glich einem Löwen mit gesträubter Mähne "durch die flatternden 5 Zipfel des weißen Gewandes, das er über dem safflorfarbigen Hemde trug."
  - 1748. Lies **॰प्रचर॰** mit M.
  - 1755. **तेथ** M.
- 1767. M liest °**મુપ:**, wie Stein's Ausgabe; aber Durgaprasad's 10 Lesart °**મપ:** (°**મપ:** C) ist vorzuziehen. মিঅবী bedeutet nicht "pinnacle" (Stein's Übersetzung), sondern "Berg".
  - 1768. M bestätigt Stein's Konjektur भिन्त:.
- 1770. महावीर: सोग्रे पूर्वमहीभुजां M, das Durgaprasad's Konjektur उदात्तेन तु क्रत्येन bestätigt; lies ते तस्याग्रे, um das doppelte 15 तु zu vermeiden.
  - 1771. Lies आहोपुरुषिका॰ mit MDC.
  - 1775. Lies चिंश्रतं mit M.
  - 1788. - [दे] पु च निश्चि ध्यायं M.
  - 1791. धीरख बध्नतो M.
- 1792. M bestätigt Durgaprasad's Verbesserung आरोह:. Da die Śāradā म und स oft verwechselt, ist für das handschriftliche दीर्घमदन॰ wahrscheinlich दीर्घमदन॰ zu lesen.
  - 1795. सुस्सललोठ[नी] M.
  - 1801. Wahrscheinlich ist स्पृष्टपूर्वी zu lesen.
  - 1840. सर्वेमात्या: M.
- 1842. **स वेष्टयत्रद्धितवा॰** M, welches Stein's Verbesserung **सर्वोपायैर्वि॰** bestätigt.
  - 1843. **॰वग्रा:** M.
  - 1844. स सुस्सलपतिर्वेद्वे und बाज्ज खानाचरा॰ M.

  - 1848. Lies **श्रहा** mit M.
- 1849. M bestätigt Stein's und Durgaprasad's Verbesserung इत्यन्तहं; नाददे M.

- 1852. •सोत्येतान्वच्यामि कैतवं M.
- 1855. M bestätigt Stein's Ergänzung ॰मानस तसार्थान्.
- 1858. Lies **॰ व्यसनोदयं** mit M.
- 1861. **घनमूº** M.
- 5 1864. भोतं बहिर° M.
  - 1868. काम्मीरकै: खरीयंतं मितै: M.
  - 1869. Lies ॰मानिना mit M D.
  - 1871. **कमाश्रितः** M.
  - 1872. Lies ॰योर्जित: mit M.
- 10 1874. **॰साञ्जिघांसव:** M.
  - 1876. शारमाट॰ M: कालेननाखीन M mit DC.
  - 1878. पप्रभु: M; lies vielleicht पप्रशु:.
  - 1879. चोभक्त M.
  - 1881. Lies 'त्याज्यन mit M. 'द्रवानिव M; lies 'द्रवानिव.
- 15 1882. **नादंदे** M mit D.
  - 1886. तचासीत्स न M.
  - 1887. प्रधावितः M.
  - 1888. Lies **परिज्ञा** mit M.
- 1890. M bestätigt Stein's treffliche Konjektur বলাজিবিৰ 20 (s. seine Übersetzung) und liest অল্পন্থিকাৰ্, "die Zähne fletschend, wie eine Fledermaus". संकोचि॰ M.
  - 1891. ततोधिकं M.
  - 1892. सोपहासैसी: und ॰मनीयत M.
  - 1894. तं तत: M.
- 25 1895. **निर्नोटित॰** M.
  - 1896. **॰ङ्गनक्रीड॰** M mit D.
  - 1901. Lies प्रतिश्रुतप्रभूतार्थी: mit MD.
  - 1905. यो[lies यै] श्वोत्यापितराष्ट्रोपि M.
  - 1908.  **घृणिश्मान्ता•** M.
- 30 1909. Lies °यातैर्वाप्तं mit M; लोहरे तु M.
  - 1911.  **पुत्रभृत्या•** M.
  - 1912. ग्रखानवर्षी M. Lies °निष्कम्प° mit M und vgl. Vers 1938.
  - 1913. Lies °प्रसङ्गे mit М.

- 1914. न्यूनाधिके M.
- 1915. **प्रमयं** M.
- 1918. Lies **बडस** mit M.
- 1920. •वाघ: M.
- 1921. Lies **°सत्त्वावष्टमा°** mit M; **°भूभुज:** M.
- 1923. पद्मर्थ[मा] º M.
- 1931. च für ते M.
- 1932. **कुर्यो** M.
- 1933. Lies संदिदेशीत mit M.
- 1935. Lies **प्रार्व्यक्तिकं** mit M und vgl. meine Anm. zu 10 VIII, 375, 501 und 777 (*Ind. Ant.*, vol. XLII, p. 301 f.).
  - 1936. M bestätigt Stein's Verbesserung স্থবৰ্ত্তা.
  - 1938. सुज्जिपरिग्रहात् M.
  - 1940. Lies तेजनादेवीं, स गौरवात् und प्रत्युद्गमो mit M.
  - 1947. विचेप M.

- 1950. दर्पीष्णः सोपुष्णात् M.
- 1954. धनं सु॰ ददु: M.
- 1955. खार्थ und संचितं M.
- 1972. M bestätigt Stein's und Durgaprasad's Verbesserungen শ্বৰণ für মুর্ঘণ und संभूतণ für संभूतণ.
  - 1973. राजा तमामन्त्य ततः प्रायुङ्क वृत्तिशालिना । М.
  - 1977. **केपि** M.
- 1978. বৃষ্টা M, दृष्टो die drei Ausgaben; hierfür ist offenbar মুষ্টা zu lesen.
  - 1982. कम्पनाद्धी॰ M; vgl. dieselbe Konstruktion in Vers 1624. 25
  - 1984. प्रद्तास M. Lies श्रापायमाईया mit D.
  - 1991. च सर्वत्र बङ्गशोकरोत् M.
  - 1996. **॰ खैर्च** M.
- 1999. प्रापालमयपीडया A, प्रमास्त्रामयपीडया M. Beide Lesarten sind sicher verderbt aus प्रामास्त्रामयपीडया, "er starb an 30 einer qualvollen Krankheit".
  - 2000. •द्वारे M mit DC.
  - 2013. सुशिरं M; lies सुषिरं.

2014. दत्ता द्वर (lies द्वारं, ,Tor, Bresche") खैरायत्वां und सुखोक्तेयं M.

2019. Lies besser विश्वमित॰ mit D.

2025. M füllt die Lücke durch विलब्धसार्खञ्जत् aus; lies vielleicht ॰शार्खञ्जत्.

2026. निजनीषु und °िमनेषु सतं M.

2029. Lies नोड़ mit M.

2035. क्रत्येध्यवसिते M.

2049. Lies यत्तं mit D, und भेत्तं.

10 2053. Lies भवन्.

2082. Lies स्थिते:; hierauf bezieht sich das Relativ या, das sonst ganz in der Luft schwebt.

2084. Lies श्रावाचीणा॰ und s. Pāṇini, V, 4, 113 und IV, 1, 41.

2086. Lies **॰वदीर:** mit D C.

2088. Lies vielleicht °श्ड्योबमं.

2100. Lies mit D गिरां, das mit बन्धाय und प्रसर्ण zu verbinden ist.

2161. Lies **ুর্নির্কুভিণীভিন**, "bekümmert durch das Nichtgelingen (seines Vorhabens)".

eo 2172. Lies •नुगी.

2177. Lies सविक्रियम्, das mit नृपं वीच्य zu verbinden ist.

2180. • वृत्थाभङ्गर्या ist (mit D) zusammenzuschreiben (abhan-qura, "ununterbrochen, andauernd"); vgl. V, 4.

2190. Lies °धिपतां.

<sub>25</sub> 2227. Lies **॰वंश्रस्य.** 

2237. Lies • रेख und vgl. meine Anm. zu VIII, 1349 (Ind. Ant., vol. XLII, p. 306).

2242. Lies तहे घ.

2259. **याप्य** ist eine epische Form für **यापयि**ला; oder ist so **यावत्** zu lesen?

2290. Lies vielleicht प्रयोज्यं und mit Durgaprasad कविर्वापीढः.

2312. Lies ॰चूचुदत् mit DC.

2326. Lies दर्पीक्णे (vgl. Vers 1950) und mit D निविद्ध.

2330. Lies स एव स्पृह॰ mit D.

15

20

- 2343. Lies vielleicht देहे वाध्याहता॰.
- 2357. Lies निन्धेरायूनतादी॰ mit Durgaprasad und vgl. Vers 891.
- 2363. Lies रीपं.
- 2365. Lies vielleicht तचानी: oder तचादी:.
- 2370. Lies °रच्यर्पितो॰ mit D.
- 2375. Lies वस्तुतोवाचि mit Durgaprasad und vgl. Vers 2364.
- 2382. In der Anmerkung zu Stein's Übersetzung dieses Verses ist janah offenbar ein Druckfehler für janaih.
  - 2385. Lies ॰ णापाचे mit D.
- 2439. Lies vermutlich मनोर्माम्, das mit अवरोत्चितिम् 10 zu verbinden ist.
  - 2466. Lies vielleicht क्वार्थसंदर्भ॰.
  - 2481. Lies भवन्.
  - 2496. Lies **॰चक्रिक:**.
  - 2518. Lies **॰माददे** mit D.
  - 2520. Lies vielleicht राजसैन्थे.
- 2531. Lies तैर्भिद्धवैर्घाचाय, "um (sie) zu ermutigen"; vgl. धैर्याधानार्थमभ्यथुः in Vers 2629.
- 2533. Lies vielleicht विद्वाविद्रत°; zu Löthana's Flucht vgl. Vers 2525.
  - 2534. Lies °द्वेजितं.
  - 2539. Lies besser व्यपनेष्यामि mit D.
  - 2546. Lies नात्यच्यत् mit D.
  - 2560. Lies पूरं mit D.
- 2597. Für तुन्धी vermute ich भृत्यी; vgl. भृत्यभेद्भीत: in 25 Vers 2598.
  - 2599. Lies **°ਿਜ਼**ਂ.
  - 2606. Lies °चरं अकादित mit D und s. Pāṇini, VIII, 3, 7.
  - 2613. Vielleicht ist °वाक्यादरे प्रभौ zu lesen.
  - 2618. Lies besser साहसोनाुव: mit D.
  - 2625. Durgaprasad verbessert कर्तव्यमृहस्य.
- 2637. Die handschriftliche Lesart **°कूर्च स विग्रहम्** bedarf keiner Änderung; Vigraha Vigraharāja, wie in Vers 2595, 2660, 2670, 2675.

- 2643. Lies besser विस्जन mit D.
- 2657. Lies मेधुना.

- 2678. Lies मां mit Stein's Übersetzung und द्वात् mit C.
- 2688. Lies लमेव mit DC.
- 5 2712. Lies क्रचिद्व:स्पर्शः mit Durgaprasad.
  - 2713. Lies besser ॰धोगते.
  - 2717. Lies अकार्यत् mit Durgaprasad.
  - 2759. Lies दु:साध्यो und संहर्त mit D.
  - 2769. Lies स्वजनितो॰ mit D.
- 10 2785. Lies vielleicht सिष्टं.
  - 2801. Lies ॰ नि: स्टतं.
  - 2830. Lies पृष्ठतोस्य पपाताच, um das doppelte ऋच zu vermeiden.
    - 2831. Lies संरेभे.
    - 2839. Lies vielleicht पर्यसारीयान्.
      - 2847. Lies चिंश्रिद्वंश्तुरंगमै: mit D.
  - 2865. वा खेष in A steht vielleicht für व्यालखेष; lies नेन्दी mit D.C.
    - 2868. Lies vielleicht °कानीकनेतारौ.
- 20 2879. Durgaprasad verbessert ॰ प्रौढि॰ und गिर:.
  - 2896. Lies निधनाध्यवº.
  - 2898. Lies mit D व्यपोहन्तीव लहरीबाइनि: कलहं सरित्। Der Fluß (sarit) ist die Madhumatī (s. Vers 2883), während die "Balaharī" eine Erfindung der Kalkuttaer Pandits ist.
- 25 2907. Lies व्यावर्त्य.
  - 2912. Durgaprasad verbessert चत:.
  - 2917. Lies ॰ णामान्तं mit DC, oder ॰ णामार्थ.
  - 2953. Lies पर्मांडये mit C und vgl. meine Anmerkung zu Vers 1608.
- 30 2963. Statt der unmöglichen Form बहीभवन् ist wahrscheinlich प्रहीभवन् zu lesen.
  - 2964. Lies °त्यागेर्थितो.
  - 2970. Für नाष्यासीत् lies vielleicht नाज्ञासीत्.
  - 2989. Lies मोहयंस्ती mit D.

- 3006. Lies •व्यसाङ्घि mit D.
- 3012. Lies संत्रसः mit D.
- 3014. **सर्वतोहिमयं** ist (mit D) zusammenzuschreiben; die Schlangen (ahayah) entsprechen den antahsthāh im folgenden Verse.
- 3027. Stein's Änderung **दृष्या एव** ist mir unverständlich; lies 5 vielleicht दृशा एव.
  - 3060. Lies besser संधि mit D.
  - 3072. Durgaprasad verbessert वाचिकं.
- 3074. Um die falsche Form मोचितव्य (für मोचियतव्य) zu beseitigen, könnte man das handschriftliche मोचितव्यासौ durch 10 मोचितव्यासौ ersetzen.
  - 3078. Lies **कौङ्कमं** mit D
  - 3082. Lies besser न्यधात्.
- 3086. Aus der in Stein's Übersetzung angenommenen Lesart अवाप्तरोष्टेंचा folgt, daß auch यान्यापि zu schreiben ist.
- 3137. Höchst wahrscheinlich ist दूखेवकखकले वा zu lesen. Über avakalya, "Geisel", s. meine Anmerkung zu VII, 1487 (Ind. Ant., vol. XL, p. 102); Stein's Übersetzung, Anmerkung zu VIII, 2605; und Zachariae, Wiener Zeitschrift, 27, 408 ff. Durgaprasad verbessert येभवन्. Für प्रयस्ते यद्वैकखं vermute ich प्रयस्तेय वैकखं.
  - 3140. Lies besser ॰ च्हानीष्मा mit DC, und vielleicht तुङ्ग-
  - 3154 Lies wahrscheinlich श्रमम्.

[स्रोत्सङ्ग॰.

- 3155. Lies besser ॰मभोजनम्, weil इति folgt.
- 3171. Durgaprasad verbessert •শুৱা.
- 3174. Lies vielleicht निर्विकारतयैव सा und चीरं तत्.
- 3204. Lies विप्रलक्षक: mit DC.
- 3226. Durgaprasad verbessert प्रानियमूभृत: (= हिमाद्रेः).
- 3233. Lies besser ॰ व्याचि श्रीर्ध.
- 3240. Lies **भूपोप्यभाषत** mit D.
- 3283. Lies पौर्षात् und vgl. न शौर्यात्पर्यहीयत in Vers 3309. 30
- 3307. Lies besser ॰स्नानाननस्तिष्ठन् mit D C.
- 3313. Lies besser 'बुब केंद्र' mit DC, und vielleicht 'खक्दो.
- 3319. Lies vielleicht ॰पार्षिबादीन्हृष्टान् und mit A ग्राम-सामग्री॰.

3321. पृष्टो in A steht nicht für सृष्टो, sondern für पृष्टो (सृष्टो in D), "verbrannt"; lies besser °निद्दि.

3368. Lies चैब्येण und सुरुचिरं mit D.

3381. Stein's Änderung विद्योतितेनवद्यौ verstößt gegen Pāṇini, 5 VI, 1, 125; lies vielleicht द्योतिते अनवद्यौ.

3404. Lies **पञ्चित्री तु वत्सरे** im Anschluß an die von A überlieferte Lesart.

3405. Lies खेयात्.

3417. Lies तसिन्प्रभंशिते mit D.

Wie ich bereits im Ind. Ant. (vol. XLII, p. 305) mitgeteilt habe, fehlen in der Handschrift M die sieben Verse VIII, 1230—1236 der Handschrift A. An ihrer Stelle bietet M 161 Verse, die ich hier zum ersten Male veröffentliche und mit den Nummern 15 1230—1390 versehe. Durch sie wird eine Lücke von drei Jahren in Kalhaņa's Chronik der Regierung des Sussala ausgefüllt. In Stein's Ausgabe erwähnt Vers 1154 das Jahr [41]99 des Lōkakāla und Vers 1348 das Jahr [420]3. Zwischen beide fallen die in den neuen Versen gegebenen Daten, namlich 100 (d. i. 4200) in Vers 1279, [420]1 in Vers 1308, [420]2 in Vers 1346 und [420]3 in Vers 1381.

H.

Daß die neuen Verse wirklich von Kalhana selbst herrühren, kann keinem Kenner der Eigentümlichkeiten seines Stils zweifelhaft bleiben. Die Schilderung der letzten Kämpfe Sussala's mit 25 dem Prätendenten Bhikshāchara und den aufständischen Baronen (Dāmara oder Lavanya) gibt ihm Gelegenheit zur Verwendung aller ernsteren Rasas. Auch Strophen allgemeinen Inhalts fehlen nicht (s. Vers 1282, 1324, 1334, 1342, 1386). Besonders wirkungsvoll sind die Schilderungen des Schlachtentodes des Prithvihara 30 (Vers 1236 ff.) und der letzten Tage des Prajji (Vers 1366 ff.). Trotz allem rhetorischen Beiwerk empfängt man den Eindruck, daß Kalhana im Besitze genauer Berichte von Augenzeugen war und die Tatsachen mit historischer Treue darzustellen suchte. Auf Einzelheiten braucht hier nicht eingegangen zu werden, da dem 35 Text eine, soweit es der beschädigte Zustand der Handschrift erlaubte, vollständige Übersetzung und eine Liste der Eigennamen beigefügt ist.

Aus dem Umstande, daß A statt der 161 neuen Verse sieben andere enthält, kann man vielleicht schließen, daß Kalhana erstere 40 erst später substituierte, nachdem er sein Werk im Jahre [42]25 = 1149—1150 n. Chr. vorläufig abgeschlossen hatte. Der Text

der Handschrift A würde dann eine erste Ausgabe, derjenige der beiden Handschriften L und M eine Revision von der Hand des Autors darstellen<sup>1</sup>). Jedenfalls wird ein zukünftiger Herausgeber der Rājatarangiņī die durch L und M vertretene Rezension überall zu Rate ziehen müssen. Hoffentlich gelingt es bis dahin, andere 5 und vollständige Handschriften derselben Klasse in Kaśmīr oder Nordindien aufznfinden.

जेतुं प्रविष्टे प्रकटचीरादीनथ डामरान्। तिसान्परग्रामग्रामं ससैन्ये वाहलाभिधं ॥ १२३० ॥ श्रुतवानागतं राजकोशं चारैर्जिघ्चया । 10 मार्गे महवराज्योर्था यातां पृथ्वीहरो ददौ ॥ १२३१ ॥ युगलकं ॥ श्रवाप्तव - - - - वितस्तातीरवर्त्भना । स पद्मप्रवास्त्रवैस्तेचलव्यन्वबध्यत ॥ १२३२ ॥ दम्धा पद्मपुरं त - - - - जिगीषुणा । त्रथ पन्था दिनेन्यस्मित्रगरे प्रतिपद्यत<sup>5</sup> ॥ १२३३ ॥ 15 भिज्ञप्रभृतिभि: दु - - - - - । वार्यमाणोपि स चैव्याचित्तधीर्नाशृणोद्दिभुं ॥ १२३४ ॥ संप्राप्ते चिप्तिकां तसिव्ववस्वाभृत्युरान्तरे। संरेभे प्रभ्वीर्यविध्वनत्रधनदुन्द्भिः ॥ १२३५ ॥ खरीन्याग्रे जवखस्य वद्यभोरिवजात्ततः । 20 विद्रताक्कुलमञ्चायाः 10 चिप्तमेकेन श्रस्त्रिणा ॥ १२३६ ॥ मुमूर्षन्यानार्ङ्याथ पृष्ठान्सोत्फालमञ्ज्ञितः 11 । त्राहरु चुसलनीं तामारोढ़ं न प्रशाक सः ॥ १२३७ ॥

<sup>1)</sup> Ob auch L die 161 neuen Verse enthält, ist mir allerdings nicht bekannt.

<sup>2)</sup> Lies vielleicht °रद्वार्ग्रामं. 3) Lies यात्रां. 4) Lies vielleicht °वैसीयल°. 5) Lies प्रत्य°; unter पव steht die Korrektur गृह्यः. 6) Lies °विप्रधी°. 7) Lies °वीर्यर्डि ° und vgl. unten, Vers 1272. 8) Lies जनव्यस्य. 9) Lies वलातो°. 10) Lies °श्वायां. 11) Lies पृष्ठात्सो°.

श्रश्चा चतवातेवाम प्रपाक्त स्त्रेन तिष्ठता । प्रस्तिणा तेन तचापि च्छलेन प्रहतं ततः ॥ १२३८ ॥ ग्रपसव्यगतामयामारु चं विवर्तिनीं। पनायांचित्रिरे तं भित्त्वादयो विषमस्थितं ॥ १२३० ॥ तस्य चतियथाचैयभीतिभिः भानचेतसः । 5 स्ववाहनोभवप्रान्तस्सिक्तोसिर्निगरात्करात् ॥ १२४० ॥ अधारातिहयारोहै×प्राप्ती विद्वतवाहन:। नासीदमिति निश्चित्य खैर्भिचावैस्स<sup>8</sup> तत्वजे ॥ १२४१ ॥ प्राहरद्वालसचिवो जयसिंहमहीपते: । प्रथमङ्गरबालेन भलाटे तस्य रिल्हणः ॥ १२४२ ॥ 10 सिज्जिकस्थाताजां स्थाम<sup>10</sup> विहितप्रहृतिस्ततः । रोषज्ञङ्कारहङ्गमौ पपात चतजोचित: ॥ १२४३ ॥ किन्नोत्तमाङ्खत्काय12 दद्शे निर्वटन्वितौ । कर्छक्दान्तरोत्ताम्यफुत्कारिधमनीम्खः <sup>13</sup> ॥ १२४४ ॥ --- स्वसिंहादीन्स<sup>14</sup> यत×क्झनावधीत् । 15 वासरे न तदन्यसिंश्चित्ते वर्षेस्त्रिभिर्हतः ॥ १२४५ ॥ श्रद्धतं भूपतिश्रके निद्धां योष्याच्छिनचिरं 16 । स यत्तेन रिपनिन्ये दीर्घनिद्वारसञ्चतां ॥ १२४६ ॥ कायं पार्थ्वीहरं तस्थी किञ्चिदामृत्य<sup>17</sup> दैवतं । शीर्षक्टेंदे क्रते तस्य तत्रज्जेरभजद्वपः ॥ १२४७ ॥ 20

<sup>1)</sup> Lies अश्वां. 2) Lies 'वतिवामु. 3) Lies 'च्छतेन.
4) Lies पालयां . 5) Lies 'भिर्मान्त . 6) Lies vielleicht 'नोजवास्मि ; lies 'निरगा . 7) Lies अश्वा . 8) Lies स्विभित्ता . 9) Lies प्रथमं कर . 10) Lies vielleicht 'नाजो श्वामो . 11) Lies 'राज्ञ दूमी . 12) Lies 'त्कायो . 13) Lies 'म्यत्पू . 14) Lies -- तिलव und vgl. VIII, 783. 15) Lies 'स्वं . 16) Lies योखा . 17) Lies 'दाश्वित्य .

तथा हि स यथा पृथ्वीहरः प्राग्भपतेर्वले । तथा जवन्यसैन्येभूत्ततः प्रभृति भीतिष्ठत् ॥ १२४८ ॥ जिघु जुरव भिच्वादी इतनाथानवेत्य तान्। रोइं पूरपर्यामदारं श्रीसुस्तनो ययौ ॥ १२४९ ॥ एकेनाहा बद्धदिने बङ्घाह्मङ्घितवान्पथः<sup>3</sup>। 5 त्राससाद न भिच्चादीन्सततं प्रान्य**लायितान् । १२५० ॥** वाप्तं वैरिहयारोहैः बद्घं पृथ्वीहरं विदन् । मोचं भिचरगङ्खिष्टा<sup>6</sup> तस्य स्वार्पणनिष्क्रयं ॥ १२५१ ॥ तत्कान्तमन् ग्वासी हाळियामात्नुरुभकं । खं समादाय पृष्णाण[न]ाच<sup>9</sup> चासाकुको ययौ ॥ १२५२ ॥ पृथ्वीहरप्रिया विम्वा सुस्सलाश्रयनोत्सुका 10 । व्यापादिता ---- सं दलेत्यभूच्छतिः ॥ १२५३॥ ते हि तच जवन्यस्त्रीकामिना भूभुजा समं। ----- सङ्ग्य च भेदनं ॥ १२५४ ॥ जयध्वजिमवादाय राजा पार्घ्वीहरं शिरः। 15 अपांनाथास्विव<sup>12</sup> भाग्यत्रभूड्डामर्भूमिषु ॥ १२५५ ॥ त्रदिचण्लेन विधेसादृशा ऋपि डामराः । तं कच्याणपुराभ्येषे वभञ्जः पञ्चग्रीर्दिनैः ॥ १२५६ ॥ हृतकोशे हृतानीके तिस्मन्संपादितेरिभि:। शान्तोपि विसवी भूयो मण्डले नवतां ययौ ॥ १२५७ ॥ चट्यखैर्यै×पुनर्भिचुरानीतो डामरैस्रत: । पुरापतित<sup>14</sup> यावत्स श्रमासां सुस्तसो नृप: ॥ १२५८ ॥

<sup>1)</sup> Lies °रेव. 2) Lies °दीन. 3) Lies °सँङ्घित.
4) Lies प्राक्षपता. 5) Lies °हैर्वर्घ. 6) Lies °ष्ट. 7) Lies °माच. 8) Lies °रुम्बकं. 9) Lies °नाउं. 10) Lies °र्यणो-त्स्का. 11) Lies दत्ते. 12) Lies vielleicht अपना. 13) Lies पश्चिं. 14) Lies परा.

यमा॰.

11) Lies **॰स्वा**ः.

तावड्डामरमुण्डं तं पुरस्कृत्य परिभ्रमन् । यामाद्राजविहाराखाडाळियाममुपाययौ ॥ १२५९ ॥ विवर्णमुत्त्रमि स्नतं भाग्यमाणं खबन्धवः। पृथ्वीहरस्थोत्तमाङ्गं दूरादाक्रम्य चुक्र[धु: ॥ १२६० ॥ प्राणानपेच्य कुर्वद्भिर्युद्धं तैर्विमुखीकृतं । 5 राजसैन्यं मरु ज्ञोलतूलराशितुलां ययौ ॥ १२६१ ॥ सदाः प्राप्ती रिपुं भिन्नुरनुजवत्यसायितः । तसमूलनिस्डाश्वखुर: चितितलेपतत् ॥ १२६२ ॥ न च तं सुस्सलोज्ञासीक्ववैदामोदरावधि। भिन्निक्किन्नद्रमवरैरर्णानीव मेदिनी ॥ १२६३ ॥ 10 त्रा गर्हविस्रवाज्जाते<sup>5</sup> तत्र तत्र जनचये। न तादृक्किचिदन्यव वृत्तं कदनमाहवे ॥ १२६४ ॥ पलायितस्य विभ्रष्टं श्वपाकस्य कराच्छिर:। दिष: पृथ्वीहरं <sup>6</sup> सब्ध्वा राजपृष्ठगृहं जज्ञ: ॥ १२६५ ॥ एवं भूयोपि भूपालः स संप्राप्तपराभवः । 15 नगरं मार्गशीर्षस्य षष्ठेहन्यासितेविशत् ॥ १२६६ ॥ पृथ्वीहरशिरः क्रला वहिमादाय<sup>8</sup> डामराः । संमन्त्य भित्तुणा साकं बबन्धुरिति निश्चयं ॥ १२६७ ॥ खादपृथ्वीहरं सैन्धं नेदं राज्यार्जनचमं। न चास्मात्संहताञ्चेतुं शक्तयादेत्य सुस्सनः ॥ १२६८ ॥ 20 तबोषामाचिपेदेष ग तस्य तस्वैव संहतै:। क्रला साहायकं रच्यास्तर्विसा<sup>11</sup> खा विभृतयः ॥ १२६९ ॥

<sup>1)</sup> Lies क्तिनं. 2) Lies ॰नुपेच्य. 3) Lies vielleicht ॰र्तिजवात्प॰. 4) Lies ॰र्एखानीव. 5) Lies गर्भ॰. 6) Lies पार्थ्वी॰. 7) Lies ॰न्यसिते॰. 8) Lies वहिसाद्य. 9) Lies चास्मान्त्सं॰ und s. Pāṇini, VIII, 3, 30. 10) Lies तद्यं

दोहेण समरेणाथ तस्वासित्यत्तरे वधः। ध्रवं भावी ततो राज्यंमवतारोप्खवाप्खति<sup>3</sup> ॥ १२७० ॥ इति निश्चित्व सर्वैस्तिस्वीपवेशनमध्यगे। हेस्येवळोत्सक्यामे भिच स्थितिमकल्यत ॥ १२७१ ॥ वर्धमानप्रभावधिवीर्घा<sup>3</sup> प्रत्युपवेश्नं। 5 पृथ्वीहरतुलां सर्वेष्यथ यान्ति सा डामराः ॥ १२७२ ॥ पृथ्वीहरोपकाराईचेता भिनुसदाताजं। कोष्ठेश्वरकथां निन्धे पितृव्याकान्तसंपदं ॥ १२७३ ॥ श्मानां दुर्जयां मला भूयोपि विजयोत्सकः । निर्ययौ विजयत्रेत्वं लब्धधैर्यः ग्रनैः ग्रनैः ॥ १२०४ ॥ 10 शीतर्ती तत्र सङ्घाविर्वधीयन मदोइतै: । ----- विवशास्त्रस्य सैनिकाः ॥ १२७५ ॥ निश्चि म×खानुगैर्या हि खवासाद्राजमन्दिरं। ----- लास्य चासविस्चिता ॥ १२७६ ॥ सुसबचर्षो <sup>7</sup> भाङ्गिबान्तर्दृष्य - ज्ञानुपागते <sup>8</sup>। 15 क्रतसाहायिको<sup>9</sup> भिनुप्रमुखैरभिर्चितः ॥ १२७७ ॥ नानानर्थक्रतानन्तजन्तुसंहार्साचिभिः। स्तोकावग्रेषस्य जनैरेवं वर्षोत्यवाह्यत ॥ १२७८ ॥ ततोऽगततमे<sup>10</sup> वर्षे यावत्संभूय डामराः । सुस्सन्द्यापमुक्केत्तुमवाञ्कन्विजयेश्वरे ॥ १२७९ ॥ 20 सा 11 हर्म्या सुरगा - - 12 तिर्श्वामिता क्रति: 13 । सृणायां <sup>14</sup> सहसा तावत्तद्वङ्गादङ्गनेपतत् ॥ १२८० ॥

<sup>1)</sup> Lies vielleicht °स्मिन्नरो. 2) Lies राज्यमवतारोप्प॰.
3) Lies ॰वर्डिवीर्याः. 4) Lies vielleicht ॰यरमपानिन्धे.
5) Lies मङ्खाविर्वधी॰. 6) Lies मङ्खा॰. 7) Lies सुलज्णो und vgl. unten, Vers 1316 und 1325. 8) Lies vielleicht ॰प्यन्प्रज्ञा॰. 9) Lies ॰साहायको. 10) Lies ततभ्रततमे.
11) Lies स. 12) Lies vielleicht हर्म्यान्तरगामिन्यां. 13) Lies तिरस्था॰. 14) Lies स्थुणायां.

सहसप्रस्मतिभेला महर्तपतितोत्यितः। त्रय तीव्रव्ययासम्दो[ग्र्मन]मङ्गादजायत<sup>2</sup> ॥ १२८१ ॥ ध्वानोपरोधे प्रभवन्ति चौरा नित्यं हिमतीं महतो वहन्ति। उटेति घर्मे दववहितापी 5 ट:खानि द:खेष्वधिकीभवन्ति ॥ १२८२ ॥ श्रायातो दर्शनमिषात्तादृशं तं परीचितं। [ब]सारत्साध्वसाडिक्को नष्टस्रातिक्पायनं ॥ १२८३ ॥ तमामन्त्र प्रयानं तं गहीत्वानन्यसैनिकं। स्राज: पृथ्वीहरस्रारीनज्जाराजा<sup>3</sup> स्वगोत्रजान् ॥ १२८४ ॥ 10 योइं प्रयातः संग्रामे दैवात्रमयमाययौ । तेन किञ्चित्च्रणं सङ्घो डामराणामभिवत ॥ १२८५ ॥ ग्रवानारे सुतः पार्थे प्रज्ञिः सुज्जिस भूभुजा । संचिप्तस्तेन प प्रथमवष्टमम्पाययौ ॥ १२८६ ॥ त्रशोपहरूधः सर्वे सर्वतोभीत्य डामराः। 15 नपति विजयवेत्रे प्रेव नगरान्तरे ॥ १२८७ ॥ राजापि वाजिनं खञ्जनधारुह्य दिवानिशं। निस्तीमडामर्यामसंयामव्ययतामगात् ॥ १२८८ ॥ दाहनुष्ठ्यादिभिर्यामान्पीडयन्डामराश्रितान् । कम्पनेश्रीकृतस्स् ज्जिराचङ्काम ग्रानै: श्रनै: ॥ १२८९ ॥ 20 परराष्ट्र इव च्याभृत्कार्यतो निजमण्डले। नुष्ठाकनुप्तसामग्रीन्सर्वान्देशानदाह्यत् ॥ १२९० ॥

<sup>1)</sup> Lies मोइ°. 2) Lies vielleicht °सन्दोदान्त° oder °सन्दो-शान्त°. 3) Lies vielleicht °नज्जराज:. 4) Lies °प्रास्तेन. 5) Lies स. 6) Lies °यण्डा°. 7) Lies कम्पनेशी°. 8) Über dem zweiten श्रनी: steht die Korrektur महीं.

तेन निस्त्रिंशभावेन किञ्चिद्वपेष वैरिष। विषायकपुरे प्रज्ञिसुज्जी विद्धतुः पदं ॥ १२९१ ॥ म×खजयादिभिसार्धे तयोरासन्दिवानिशं। ग्रीष्मारारभ्य<sup>2</sup> संग्राम<sup>3</sup> माघात्ययदिनाविध ॥ १२९२ ॥ गव्यति विजयवैचादतिक्रम्याहितावहः। 5 मङ्कः चालियतं भाषा न केषांचेदभृतपुरः ॥ १२९३॥ त्रासादितस्तोवगणो विचारत्नेकदारिभिः । वीर - - र्णे - - - - स्वक्ताजमेदिनीं ॥ १२९४ ॥ तिसान्हते मङ्गजयप्रमुखा विमुखा ययः। [सं]मुखो ----- चि]रात्मस्तलभूपते: ॥ १२९५ ॥ 10 खिलीभृतोभवन्दार्यतस्त्री यसामा×पुरा । ----- स पुनर्ययौ ॥ १२९६ ॥ मङ्गस्य गोवजं राजा वास्त्रीकिपुरसंभवम् । त्ररोपयत्तत्पद्यां डामरं विज्ञिकाभिधं<sup>10</sup> ॥ १२९७ ॥ सलपे क्वचिद्रढिं तत्त्वापरिवृढोनयत् । 15 समग्रडामर्प्राग्रहरोद्यापि हि येन सः ॥ १२९८ ॥ सज्ज<sup>12</sup> सुज्जिसतो जेतुं डामरं कावियात्मजं<sup>13</sup>। प्रकटाखी 14 स्फट - - - ख्वविषयीकसं ॥ १२९९ ॥ त्राचिप्तैकापरित्यागसज्ञ हेर्यु इसु हतं 15 । उत्सानाखीः गतैः चक्रे भिच्कोष्ठेश्वरादिभिः ॥ १३०० ॥ 20

<sup>1)</sup> Lies मङ्ख.2) Lies ग्रोष्मादा.3) Lies संग्रामा.4) Lies मङ्खाल.5) Lies केषांचिद.6) Lies विचर.7) Lies vielleicht •स्यत्नाजि.8) Lies vielleicht संमुखो विज-

<sup>7)</sup> Lies vielleicht **°स्त्रत्नाजि°**. 8) Lies vielleicht संमुखो विज-यसाभूसिरा°. 9) Lies vielleicht **°भूतोभवद्वार°**. 10) Lies विस्नका° und vgl. VIII, 1682 usw. 11) Lies तं स्ना°. 12) Lies सज्ज:. 13) Lies कालिया°. 14) Lies **°टा**ख्यं. 15) Lies ऋचित्रिका°. 16) Lies vielleicht उत्सानान्तर्गतेस्रके.

श्माणासान्तरेताद्रजितवान्भैचवं वलं । तत×प्रभृत्यभूत्सु ज्जिस्सर्वती भयविक्रमः ॥ १३०१ ॥ प्रखाप्य पुने<sup>2</sup> नगरं मार्गशीर्षेष पार्थिव: । प्रतस्थे देवसरसं टिक्कं जेतं मदोत्कटं ॥ १३०२ ॥ हठप्रवेशं विद्धे कृष्णषष्ट्यां स चारिभिः। 5 वैष्टितो मन्दिरे राजा वाजिवेगेन रचितः ॥ १३०३ ॥ तिसान्पनायिते मन्त्रिचारा नचेश्वरादयः। वैरिभि: निष्टृता $^3$  मार्गे भृयांसी राजसम्मत: $^4$  ॥ १३०४ ॥ उदयस्य परै: भगं<sup>5</sup> सैन्यं स्तथायितो <sup>6</sup> निजं। मुमूर्षुरपि वोढाभूदाजानेयो रणाजिरे ॥ १३०५ ॥ 10 लोकपुर्णे पुरे<sup>7</sup> राजसैनिका विष्टिता×परै: । सुज्जिना दिवसेन्यस्मिन्वीरेणाभ्येत्य मोचितः ॥ १३०६ ॥ प्राप्तधैर्यस्तती भूभृज्ञोकपुर्खेतिवाहयत् । शीतर्ते देवसरसं विजेतं बद्धनिश्चयः ॥ १३०७ ॥ वैशाखे प्रथमाब्दस्य संघटखाखिला चमुः 10 । 15 वितस्ताचपुरे देवसरसं स ततोविशत् ॥ १३०८ ॥ तुमुले तच संग्रामे सुज्जेः क्रच्छमभूबाहत्। ततः सेनापते×प्रज्ञेः स्वै×परेश्व<sup>11</sup> बस्तसमं ॥ १३०९ ॥ द्विचिदिंनै:12 क्रतर्तिष्ठिक्केन13 प्राविश्चत: । स यूरपुरमुद्दामं तं च भिच्वादयोन्वयुः ॥ १३१० ॥ 20 तखापातो दह्यमानैः द्रमैर्द्रादम्चत14 । विपिनैर्वेद्युतस्येव 15 वह्र×प्रज्वलितै: द्रुमै: 16 ॥ १३११ ॥

<sup>1)</sup> Lies °तादृत्जित°. 2) Lies पुत्रं. 3) Lies °भिनिं°.
4) Lies °ता:. 5) Lies परिभेगं. 6) Lies खभायतो. 7) Lies °पुख्युप्रे. 8) Lies °ता:. 9) Lies °पुख्युत्वा°. 10) Lies °नासमू:. 11) Lies °रेस. 12) Lies दिनैं°. 13) Lies vielleicht छतहति°. 14) Lies °मानिर्गामेर्दूरादमूचत. 15) Lies विपने वैं°. 16) Lies °तैर्दुमै:.

भुभद्वैतरिणीतीरिखतं वसनसंश्रयं। भिच्मैचिष्ट पौरेश डामरेशोपसेवितं ॥ १३१२ ॥ भैचवे कटके वीच्य डामरान्पचलश्रिय:। न तथातवत यथा पश्चन्पौरांस्तदाश्चितान् ॥ १३१३ ॥ एषोपि मे रिपरिति हीकोपं भूपते×पपौै । वंशोक्केत्तेष में भिचोरिति कोधस्त्ववर्धत ॥ १३१४ ॥ तत्तादृगसुह्रतीन्यं युधि सोदुमपार्यन् । अपस्त्य दिनै×कैश्वित्ततोवन्तिपुरं यथौ ॥ १३१५ ॥ भाङ्गिलेथ हतार्ध्यिच्नधौद्रेकं मुलचणं। नी - - - - तां प्रायात्सडुचन्द्रोपवेश्ननं ॥ १३१६ ॥ 10 ग्रारोजालाभिधे ग्रामे तस्य स्थितवतो व्यधात्। उद्यो - - - - - र गो - जितान्बली ॥ १३१७ ॥ तखापतन्तं श्रुलाय - - साहायकाय सः। भय - - - - - - - मित्रत्रयत् ॥ १३१८ ॥ प्रज्ञिरेकान्ततो नष्टा निनीषुस्तीष्ठवं चमूः। 15 प्राणाञ्जिहासुखेनैव सम्प्राच्ये व्याजितो रणं ॥ १३१९ ॥ हतस्य राजसैन्यस्य प्रवेगे वयममन्दिरे। 'इम्बीराख्य×पूर्वहित: प्रतीहारो न्यवेदयत् ॥ १३२० ॥ तुमुलान्त×कमिलयस्तव वासिवस्वितः। भ्रष्टः शीर्यप्रतिष्ठायासुरङ्गाचासुरत्तितौ ॥ १३२१ ॥ 20 न कश्चित्रिश्चयः शौर्यवृत्तेस्सापि पुनर्ह्यं। प्रापितः प्रज्ञिना येन मूढे वलाग्रहेष्यभूत् ॥ १३२२॥

<sup>1)</sup> Lies °तर्णी°. 2) Lies भूपति:. 3) Lies क्रतारब्धिर्ज-ब्योद्रेकं. 4) Lies °मशिश्रियत्. 5) Lies vielleicht संप्रार्थः. 6) Lies प्रवेशं. 7) Lies पूर्वहत:. 8) Lies °स्सोपि. 9) Lies मुद्दो. 10) Lies वन्ता॰.

एवस्चावचानीकनायकभंशवंशसे । राजा सुज्जिमठं प्राप्तः परापातभयं जहा ॥ १३२३ ॥ हितावहस्य वैमुखे सामुखेपि<sup>2</sup> हितच्छिद: । को वेत्त्यझुता<sup>3</sup> वृत्तीवातुलस्थेव वेधसः ॥ १३२४ ॥ तथा स्थिते नृपे तत्र चर्णे यस्मादहन्यत । 5 सैरेव भृतीर्विश्वको भाङ्गिजीयस्तुज्जणः ॥ १३२५ ॥ लब्धा<sup>5</sup> निष्काएकाद्राजा कोशं तदुपवेशनात्। पुनर्मंडवराज्योर्था व्यवस्थारू हिमाययौ ॥ १३२६ ॥ खवणोत्सङ्गतां गाजा भ्रमाचाविजयोत्सव: । ततो भिचाचरेणेत्व रुइसैसिर्महाहवै: ॥ १३२० ॥ 10 स नित्यसमरार्थसंभावितमहोत्सवः। वीरस भिचोरचोभापी रूषस्य चलो भवत् ॥ १३२८ ॥ राजा मडवराज्यस्य ग्रय्यया सोध सुस्थित: । हिमतीं समर्श्रानो वधत्त नगरे खिति ॥ १३२९ ॥ जहार पौरसामन्तमठदेवगृहाश्रयान्। 15 त्रापणान्विणगादीं सधिननोदण्डयहनं ॥ १३३० ॥ हर्म्यख्यायहनार्गानपस्रवावतः प्रे। न तावत्सु भयात्कश्चिदेव राचि इवाधमीत्<sup>8</sup> ॥ १३३१ ॥ तत्पुरे तद्भया १ तुर्घे श्वानां नाष्यवाच्यत 10 । विवाहाबुत्सवाबातो वाच्यघोषस्य का कथा ॥ १३३२ ॥ 20 मणिखर्णेशुकादासीत्कथाशेषं 12 परिभ्रमन् । ख्रु बनम्बू बसंवीतोषभूदप्रचरी <sup>13</sup> जनः ॥ १३३३ ॥

<sup>1)</sup> Lies 'वैश्वसे. 2) Lies सांमु. 3) Lies वेत्त्यत्यझुता.
4) Lies वृत्तीर्वा. 5) Lies लब्धा. 6) Lies 'रतं गतो.
7) Lies vielleicht हम्यंख्यसीप्यहर्मार्गानपञ्च. 8) Lies vielleicht राविष्वधा. 9) Lies तिद्विद्या. 10) Lies 'वाद्यत. 11) Lies वाद्य. 12) Lies 'रव्यांश्वता. 13) Lies 'कम्बन्न' und 'प्रमुरी.

विगतविनयप्रीतिवैरं तनोति सखार्थिनां जधनचपलाप्रेम्णा दुःखं सुवैिषिभिराप्यते । वितवस्विता वित्तोच्छित्यै भवेद्दविणार्थिनां नुपपरिचयानानिक्नुनां स्फुरन्ति विमाननाः ॥ १३३४ ॥ तथा प्रथामपगती तेजीवधिविधानत: । 5 स प्रज्ञिसुज्जी लघुतां युक्ता - - - होनयत् ॥ १३३५ ॥ राज्यस्थावामवष्टभी निमित्तं भूपतेरिति। पाप्मगाता[मिमी] ---- दिति चेतसि ॥ १३३६ ॥ कथात्मजस्य विजयस्थातश्यस्त्रिभिराहवं । उत्मे - - - - - - - त्सवातुरे ॥ १३३७ ॥ 10 तं च ताभ्यां ततः क्रोधाद्रइं वीच्य निरचिषः । खयमेत्याहवमहीं कलहं विन्दवीवरत्⁵ ॥ १३३८ ॥ प्रस्थास्त्र<sup>6</sup> तावथ रुषा - - द्विसदृश्लोक्तिभि: । निर्भत्योपिच्य इचाभिस्पसादम्परतोनयत् ॥ १३३९ ॥ ताविप व्यसने भर्तः कृतघ्रस्थापि नोचितः । 15 परित्याग इति धाला स्तीचङ्काति<sup>8</sup> प्रसादनं ॥ १३४० ॥ ग्रम - लेनैव तेनैव जाने चिपतजीवित: । परिसान्वत्सरे प्रज्ञिराससादोत्सवं नवं ॥ १३४१ ॥ न कोप्ययोग्यस्य करोति मानं-9 मुत्सिक्ततां योग्यतया तु मला। 20 मानोपघाताय नुपा यतनी

मानः कृतस्तं <sup>10</sup> नुपसंश्रितानां ॥ १३४२ ॥

<sup>1)</sup> Lies °गती. 2) Lies निमित्ते. 3) Lies विजय°.
4) Lies vielleicht वीच्याभिर°. 5) Lies विन्यवी°. 6) Lies °खू. 7) Lies ङ्चाभि: प्रसा°. 8) Lies °ज्ञाते. 9) Lies मान-. 10) Lies कुतस्त्यो.

क्रोजिपप्रेर्णया विपर्यसमिभर्गपः । ततः पुत्रं प्रति मुषा रोषकालुष्यमग्रहीत् ॥ १३४३ ॥ तस्य प्रक्रत्येव सुभा प्राप्तपाकापि तन्मतिः। प्रत्यभात्तिमिराख्यः चान्द्री मूर्तिरिवान्यथा ॥ १३४४ ॥ दर्वययसनाविष द्र्यहेष्वस्य हेतवः। 5 त एव इति मत्वा स तदाप्तान्बन्धने न्यधात् ॥ १३४५ ॥ -- यस्यानुजं<sup>3</sup> धन्यमदयं <sup>4</sup> चाप्तमन्त्रिणौ । तन्जस्य द्वितीयेव्दे मण्डलाजिरवारयत् ॥ १३४६ ॥ ग्रन्येश्व विप्रियैसीसीरपकर्तरि सर्वतः। न पितर्यग्रहीचन्युं जयसिंहः चमापयः ॥ १३४७॥ 10 सर्वतो विञ्चतगते रिपतुरु ल्बणया धिया। देशस्थानिवृत्ती सिन्। समपद्यतः ॥ १३४८॥ संरब्ध व स्वयं नीतो दृतैदेशानरोन्ससं। धन्यं राजपुरीप्राप्तं प्रत्यावृत्तिरकारयत् ॥ १३४९ ॥ ग्रहज्ड्डामर्यूहं बिभित्सुस्त तदाच्चया। 15 कोष्ठेश्वरेण ज्ञातेयादादृतो भिज्ञपच्यतां ॥ १३५० ॥ उदय: प्रययौ गङ्गां धन्येना<sup>9</sup> प्रेरितो व्यधात्। गृढं कोष्ठेश्वर्स्सन्धि<sup>10</sup> समं सिंहमहीभुजा ॥ १३५१ ॥ गतागतानि धन्येन ऋतं ग राचिषु कुर्वतः 12 । भेदजर्जरतां निन्धे सर्वतो भैचवं बसं ॥ १३५२ ॥ 20 कोष्ठिश्वरस्सिंहदेवं त्यत्वा पितरमेयुषः। त्रस्मिनहीसहायाती<sup>13</sup> भविष्यामीत्यभाषत ॥ १३५३ ॥

<sup>1)</sup> Lies °मतिर्नृप:. 2) Lies °रार्तस्य. 3) Lies vielleicht विजयसानुजं. 4) Lies °मृद्यं. 5) Lies °पर:. 6) Lies देशासा॰. 7) Lies vielleicht संरमं च. 8) Lies °वृत्तिमका॰. 9) Lies धन्येन. 10) Lies °स्तन्यं. 11) Lies ऋतं. 12) Lies कुर्वता. 13) Lies vielleicht अश्वान्यहीतुमायातो und vgl. unten, Vers 1356.

भवता निहते भिचावेवं भावीति सोब्रवीत्। निर्वासनं प्रतिचातं तेनास्य न वध×पुनः ॥ १३५४ ॥ तवयावदविश्वासादन्योन्यस्य तयोर्घयौ । कार्यं न याविविष्यत्तिमरी जेतुं गते नृषे ॥ १३५५ ॥ सह कोष्ठेश्वरेणान्य दित्सनोपेचितान्हयान । स तावित्संहदेवेन मन्द्राभ्योहरतिशि ॥ १३५६ ॥ गक्त्वानाविधै: भेदै: जयसिंहो अयद्रम: । एवं प्रकृ[ढिं सुदृ]ढां प्रापाचयविटोपमान् ॥ १३५७ ॥ नानास्थानपरिभान्तिश्रान्तीथ क्रमराज्यगं। प्रज्ञि - - - - - नृपो भाद्रपदेविशत् ॥ १३५८ ॥ 10 त्रसङ्घामिन्द्रदादश्चां संगृह्य विविधं बलं। ----- प भङ्गं च सङ्गरे ॥ १३५९ ॥ लब्धधैर्यश्मनिर्यात<sup>5</sup> लवगोत्सं यसोकयत् । रणरक्के ततो भिन्ननटनाव्यं दिने दिने ॥ १३६० ॥ युधि च्हादयतस्तव तव ग्रस्त्रपरिचितिं । 15 दृष्टा शुलाहतिर्भिचोस्वै×परैश्व तदैकदा ॥ १३६१ ॥ प्रतिराचं दिषक्स्त्रसंचीमं सीढवान्दृढं। गृहदाहादिभिर्देहं मेजे प्रिकार्न सङ्घे ॥ १३६२ ॥ त्रव्यवस्थां पुनष्टिक्कजयम×खमुखान्गतान्8 । पौषे निश्चम्य नृपतिर्ध्यानोङ्घारं ततो ययौ ॥ १३६३ ॥ 20 त्रखखविग्रहोषुग्रवैरिपृष्ठगृहोद्भवं । भयं चमूनां श्रमयन्वीर्×प्रज्ञिस्तमन्वगात् ॥ १३६४ ॥

<sup>1)</sup> Lies vielleicht °रेशित्य. 2) Lies दित्मुनापे°. 3) Lies °विधेभेंदैर्जय॰. 4) Lies °चयवटोपमाम्. 5) Lies °र्यातो. 6) Lies °परिचतिं. 7) Lies vielleicht °भिमोहं. 8) Lies °जयमङ्का॰.

अनेकाचादिष यामेष्वीग्रहत्ताहवौ गतौ। म×खजय्यो भमं सुज्जौ चिह्नसेके बसद्वले ॥ १३६५ ॥ रोगेणास्रवियोगाय⁴ वन्यताथ<sup>5</sup> वशीकृत: । विवेश नगरं प्रज्ञिरन्वविचच तं नुपः ॥ १३६६ ॥ सार्धे मासद्वयं द्यमानी दुस्त्वजया रुजा । श्रीरण्लामिनस्तोयमार्तो मर्तुमुपाययौ ॥ १३६७ ॥ तव श्याशिरोभार्षे निविष्टं विष्टरे न्पं। दौर्बच्चचामवागेवसुपादिचिद्विशादिनं । १३६८॥ राजवनन्यसामान्यं सैन्यं सानेकजीवितं। इदं सम्मानभृतिभिः कोश्से रचितो मया ॥ १३६० ॥ 10 नास्त्येवासात्कुले द्रोहः सुज्जि (श्वेष कोपन: । तसादागसा निर्वास्थो न तु बध्य×कदाचन ॥ १३७० ॥ क्रोधन लिय संक्रुडे यदा दिष्टान्तमागते। इदं संचितमसाभिः भृत्यै×पर्यन्तवेतनं ॥ १३७१ ॥ तमेवमुत्का विष्कुष्य मञ्जूपायां 10 न्यदर्शयत् । 15 दण्डं पटी च काषायी सभीः प्रकटिता स्तृतिः॥ १३७२॥ विमिमील 11 चतुर्देश्यां बद्धले फाल्गुनस्य स:। त्रान्शंखकृतज्ञलंखागढ़ोहैस्समं 12 गर्णै: ॥ 9393 ॥ खप्रभं प्राप्तवन्तं तं परलोकाध्वनी - - 18 । क्षषाणुवर्त्धना 14 पंच परिवारस्त्रियोन्वगुः ॥ १३७४ ॥ 20 सार्थभ्रष्टमिवध्वन्यं <sup>15</sup> तं विना स्वं विद्रवृप: । मुक्तचपं समं स्त्रीभिरगभीर इवायुचत् ॥ १३७५ ॥

<sup>1)</sup> Lies °प्वीषद् °. 2) Lies मङ्खाजयौ. 3) Lies °सेने. 4) Lies °गासुवि °. 5) Lies वर्त्यताथ. 6) Lies °दिषाद्नि.

<sup>13)</sup> Lies ॰ध्वनीनतां. 14) Lies क्रशानु॰. 15) Lies ॰िमवाध्वन्यं.

बन्धनाशपदभंशदीर्घायासादिदुस्खिति । ब्दतीभि: स्नार्यमाण: पुरन्धीभि ब्रोध<sup>1</sup> च ॥ १३७६ ॥ इतिहासिष्वपि नृपं सुदीर्घाक्षेशभाजनं<sup>2</sup>। स शोकविवशोसार्षी वित तदायो तानसामं ॥ १३७७ ॥ इति सत्यां च गामूचे प्रेरितो दैवतैरिव। 5 वर्षमाचेवग्रेषे किं ----- मिमां ॥ १३७८ ॥ भवन्परीत्सित - - दुक्तिश्रुतिनिर्चेष:। त्राज्ञाभङ्ग - - - - - - - हे ॥ १३७९ ॥ सर्वीप्रकारीपहृत्यं अस्येति स विचिन्तयन् । राज्येन जीवितेनापि न क्रत्यं किञ्चिदैचत ॥ १३८० ॥ 10 तृतीयाब्दस्य वैशाखि जयाशात्र्यसनी पुन: । त्रपुनस्तंप्रवेशाय नगरान्निर्ययौ ततः ॥ १३८१ ॥ स्वीञ्चतान्यस्वन्येग् विजेतं टिक्कमिक्कता । च्येष्ठस्याने िस्थितिसेन ध्यानोड्डारे व्यधीयत ॥ १३८२ ॥ प्रत्यहर्भुखमुत्याय ततः इतगतागतः । 15 त्राक्रम्य देवसरसं प्रवेष्टं न भूभाक सः ॥ १३८३ ॥ पतितैः जलदासोभिः प्रवृद्धैय विरोधिभिः। त्राषाढसितपंचम्यां तस्य सैन्यमभज्यत् ॥ १३८४ ॥ निजैरलचिते लोकपृष्यं तिस्मन्भयाद्गते। नास्ति राजेति मलागात्कटको विजयेश्वरं ॥ १६८५ ॥ 20 कुजबोब्बास्तते येन तदन्यत्रोपयुज्यते । यीष्मे विश्वति दावायिम्मधुना वर्धितस्तरः ॥ १३८६ ॥

<sup>1)</sup> Lies °भी रहोद. 2) Lies मुदीर्घक्केश. 3) Lies सर्वप्र. 4) Lies खर्खेति. 5) Lies °न्येन. 6) Lies जीष्ठ॰.

<sup>7)</sup> Lies °तैर्जल°.

5

हर्षचमाभुजा बद्घपट्टः पट्टस्तथापिद् । पजायिते ययौ निष्ठां यत्तस्मिन्सौस्से रेसे ॥ १३८० ॥ पङ्काबिनसमायोने राज्ञि सायसुपागते । ध्यानोड्डारेपरेयुस्तिहास्योनीकमढौकत ॥ १३८८ ॥ विभक्तदिक्को राजापि सुज्जिश्चैत्य दिने दिने । युद्धं व्यधत्तां टिक्केन व्यजेषातां न च क्राचित् ॥ १३८९ ॥ एष×कृष्णदितीयस्यां ख्याम्यदिवसोत्सेवे । श्रासदेदेवसरसा×पुनस्सैन्यच्यं नृपः ॥ १३९० ॥

# Übersetzung.

1230—1231. Als er (König Sussala) mit seinem Heer in ein vor dem Tore der Stadt (gelegenes) Dorf namens Vāhala eingedrungen war, um Prakaṭa, Kshīra und andere Dāmaras zu unterwerfen, erfuhr Prithvīhara durch Späher, daß des Königs Schatz angekommen sei. Um diesen zu erbeuten, unternahm er einen Feldzug auf der durch die Provinz Maḍavarājya?) (führento den) Straße.

1232. ......... Während er am Ufer der Vitastä entlang marschierte, folgten ihm die Bewohner von Padmapura<sup>8</sup>).

1233. Nachdem er Padmapura verbrannt hatte, schlug er am folgenden Tage den Weg nach der Hauptstadt ein, um ..... 20..... zu besiegen.

1234. Obwohl Bhikshu und die Seinen ....... ihn zurückhielten, hörte er, dessen Verstand von Trunkenheit überwältigt war, nicht auf seinen Herrn.

1235. Als er die Kshiptikā<sup>9</sup>) erreicht hatte, erzürnte in <sup>25</sup> der Stadt der junge Fürst (Jayasimha), dessen Schlachttrommeln infolge der großen Tapferkeit des Herrschers erschollen.

<sup>1)</sup> Lies vielleicht °स्तदापदि. 2) Lies °ियतो. 3) Lies °योगे. 4) Lies °श्चेत्व und vgl. meine Anm. zu VIII, 2237 (oben, S. 134). 5) Lies vielleicht दृषक्रण्. 6) Lies °सरसात्पुन°.

<sup>7)</sup> Dies ist die Bezeichnung der südöstlichen Hälfte des Hochtals von Kaśmīr; s. *Ind. Ant.*, vol. XIX, p. 264, Anm. 15, und Stein's Übersetzung, vol. II, p. 436.

Diese Stadt liegt oberhalb Śrīnagar am rechten Ufer der Vitastā; s. ebenda, p. 459.

<sup>9)</sup> Dies ist der Name eines strategisch wichtigen Kanals in Śrīnagar, der häufig erwähnt wird; s. ebenda, p. 417 f.

1236. Während der Lavanya<sup>1</sup>) in der Front seines Heeres galoppierte, schleuderte ein Soldat aus dem fliehenden Heere des Feindes einen Speer auf seine Stute.

1237. Von der todwunden Lieblingsstute mit einem Sprung abgeworfen konnte er die sich bäumende nicht wieder besteigen.

1238. Derselbe Soldat, welcher die Stute verwundet hatte, stellte sich schnell hinter einer Tränke auf und schoß aus dem Hinterhalt auch auf ihn.

1239. Bhikshu und die Seinen verteidigten ihn, der sich in einer schwierigen Lage befand, indem er die rechts von ihm 10 befindliche und sich abwendende Stute besteigen wollte.

1240. Durch den Schmerz der Wunde, Trunkenheit und Angst verlor er die Besinnung, und das von dem seinem Roß entquellenden Blute benetzte Schwert entglitt seiner Hand.

1241. Als die feindlichen Reiter ihn erreichten und sein 15 Roß davonlief, verließen ihn die Seinigen, Bhikshu usw., da sie erkannten, daß hier nicht (mehr zu helfen) sei.

1242. Rilhana, der junge Minister des Prinzen Jayasimha, traf ihn zuerst mit dem Schwert an der Stirne.

1243. Dann hieb Śyāma, Sohn des Sujjika, auf ihn ein. 20 Brüllend vor Wut und von Blut überströmt fiel er zu Boden.

1244. Mit abgeschlagenem Haupte sah man seinen Körper sich auf der Erde wälzen, während in der durchschnittenen Kehle die Öffnung der erstickenden und röchelnden Luftröhre (zum Vorschein kam).

1245. Weil er ......... Tilakasimha und andere 25 durch Verrat erschlagen hatte 2), wurde er wunderbarer Weise am selben Tage nach drei Jahren 3) erschlagen.

1246. Der König vollbrachte ein Wunder, indem er denjenigen Feind, welcher ihm lange den Schlaf geraubt hatte, den langen Schlaf (des Todes) kosten ließ\*).

1247—1248. Im Leibe des Prithvīhara hatte irgendeine Gottheit gewohnt. Als ihm das Haupt abgeschlagen worden war, begab sich diese in den Körper des Prajji. Denn wie vorher Prithvīhara das Heer des Königs, so setzte dieser von nun an das Heer der Lavanyas in Schrecken.

1249. Als König Sussala erfuhr, daß Bhikshu und die Seinen ihren Führer verloren hatten, zog er, sie gefangen zu nehmen wünschend, nach der Grenzfestung ( $Dv\bar{a}ra$ ) bei dem Dorfe Śūrapura<sup>5</sup>), um sie abzuschneiden.

<sup>1)</sup> Der Lavanya (= Dāmara) ist Prithvīhara.

<sup>2)</sup> Siehe VIII, 782-784.

<sup>3)</sup> Die Ermordung des Tilakasimha hatte im Jahre [41]96 stattgefunden (s. VIII, 661 und 819), während Prithvihara's Tod in das Jahr [41]99 fiel (s. VIII, 1154).

<sup>4)</sup> Vgl. einen ähnlichen Alankara in I, 85

<sup>5)</sup> Am östlichen Ende der über den Pīr Panchāl-Paß führenden Straße; s. Stein's Übersetzung, vol. II, p. 394.

40

1250. Obwohl er an einem einzigen Tage viele Tagemärsche zurücklegte, erreichte er den Bhikshu und die Seinen nicht, weil diese stets vorher flohen.

1251. Als Bhikshu erfuhr, daß Prithvīhara von feindblichen Reitern umzingelt und gefangen worden sei, fürchtete er, daß seine eigene Auslieferung den Preis der Auslösung jenes (Prithvīhara) bilden werde.

1252. Voll von Furcht begab er sich sofort mit seiner Familie

von Hāļigrāma nach Pushyāņanāda1).

1253. Es ging das Gerücht, daß Bimbā, die Gattin des Prithvīhara, die sich dem Sussala anzuschließen wünschte, ...... getötet worden sei.

1254. ..... mit dem Könige, der nach den Frauen

der Lavanyas verlangte, .....

1255. Der König durchzog die Besitzungen der Lavanyas, die herrenlos erschienen, indem er das Haupt des Prithvīhara wie ein Siegesbanner mit sich führte.

1256. Durch die Ungunst des Schicksals schlugen ihn die Pamaras, obwohl sie so (geschwächt) waren, nach fünf oder sechs

20 Tagen bei Kalyānapura<sup>2</sup>).

1257. Als die Feinde seine Schätze erbeutet und sein Heer vernichtet hatten, brach im Lande der bereits unterdrückte Aufstand von neuem aus.

1258—1259. Während Bhikshu, von den wieder erstarkten 25 Pamaras zurückgeführt, nach Śamālā³) eilte, gelangte König Sussala, mit dem Schädel des Pamara (Prithvīhara) umherziehend, von dem Dorfe Rājavihāra nach Hāligrāma.

1260. Während das bleiche, umgekehrte (?) und verweste Haupt des Prithvīhara umhergetragen wurde, kamen des letz-

30 teren Verwandte aus der Ferne herbei und erzürnten.

1261. Mit Todesverachtung begannen sie den Kampf und schlugen das königliche Heer in die Flucht, so daß es einem im Winde flatternden Haufen von Baumwolle glich.

1262—1263. Als Bhikshu plötzlich auf den Feind stieß, 35 floh er in großer Hast und fiel zu Boden, da die Hufe seines Rosses von Baumwurzeln aufgehalten wurden; allein Sussala erkannte ihn nicht. Bis nach Dāmōdara4) war der Boden von Leichen (bedeckt), wie ein Urwald von gespaltenen und abgehauenen Baumriesen.

1264. Obwohl schon an verschiedenen Orten eine Vernichtung

<sup>1)</sup> Hāligrāma oder Hādigrāma liegt auf der Luftlinie von Śrīnagar nach dem Pīr Panchāl-Paß und Pushyānanāda unmittelbar westlich vom letzteren; s. Stein's Übersetzung, vol. II, pp. 474 und 398.

<sup>2)</sup> An der Straße von Sūrapura nach Śrīnagar; s. ebenda, p. 472.
3) Ein Distrikt im Westen des Volur-Sees; s. ebenda, p. 484.

<sup>4)</sup> Dāmodara ist eine abgekürzte Form von Dāmodarasūda zwischen Śrīnagar und Hāligrāma; s. ebenda, p. 475.

der Menschen bis zum Kind im Mutterleibe geschehen war, so hatte ein solches Gemetzel in keiner anderen Schlacht stattgefunden.

1265. Die Feinde nahmen das Haupt des Prithvīhara, das der Hand des fliehenden Chaṇḍāla entfallen war, mit sich und gaben die Verfolgung  $^1$ ) des Königs auf.

1266. Der König, welcher somit abermals eine Niederlage erlitten hatte, betrat die Hauptstadt am sechsten Tage der dunkeln Hälfte des (Monats) Märgaśīrsha.

1267. Nachdem die Dāmaras das Haupt des Prithvīhara verbrannt hatten, berieten sie sich mit Bhikshu und faßten den 10 folgenden Beschluß.

1268. "Unser Heer wird ohne Prithvīhara nicht imstande sein, den Thron zu erwerben, und Sussala wird, wenn er kommt, uns vereint nicht besiegen können.

1269. "Wenn er daher einen Einzelnen angreift, so müssen 15 alle vereint letzterem Hilfe leisten und (erst dann) ihren eigenen Besitz schützen.

1270. "Unterdessen wird sicher jener (Sussala) durch Verrat oder im Kampfe fallen, und dann wird Avat $\bar{a}$ ra $^2$ ) den Thron erwerben."

1271. Nachdem sie alle so beschlossen hatten, ließen sie den Bhikshu seinen Sitz in dem Dorfe Hēmnyēvaļōtsaka nehmen, das in der Mitte ihrer Höfe lag.

1272. Alle Dāmaras kamen nun dem Prithvīhara gleich, indem sie in jedem Hof an Macht, Reichtum und Tapferkeit zunahmen. 25

1273. Dankbar für die von Prithvīhara geleisteten Dienste nahm Bhikshu dessen Sohn Kūshṭhēśvara zu sich, dessen Vermögen von seines Vaters Bruder in Besitz genommen worden war.

1274. Da ihm die Besetzung von Śāmālā schwierig erschien, zog er, den Sieg erhoffend, von neuem nach Vijayakshētra³) 30 und faßte ganz allmählich Mut.

1275. In der kalten Jahreszeit wurden dort seine (Sussala's) Truppen von Mankha und anderen tollkühnen . . . . . . überwunden.

1277. Der verwegene Sulakshaṇa wurde, als [Pra]jji in Bhāṅgila $^4$ ) angekommen war, von Bhìkshu und den Seinen unterstützt und gerettet.

1278. So wurde dieses Jahr von den wenigen Überlebenden verbracht, welche Zeugen der Vernichtung zahlloser Menschen durch 40 verschiedene Unglücksfälle waren.

<sup>1)</sup> Das Wort prishthagriha kommt auch unten in Vers 1364 vor.

Dies ist ein Beiname des Prätendenten Bhikshächara oder Bhikshu;
 VIII, 858.

<sup>3)</sup> Vijayakshētra oder Vijayēšvara ist eine alte Stadt an der Vitastā, unterhalb der Mündung der Lēdarī; s. Stein's Übersetzung, vol. II, p. 463 f.

<sup>4)</sup> Ein Distrikt südlich vom Volur-See; s. ebenda, p. 481.

1279—1280. Als im Jahr einhundert (d. h. 4200) die Dāmaras vereint den König Sussala in Vijayēśvara zu vernichten trachteten, da stürzte er, als er sich auf einen in den Palast führenden horizontalen Balken geschwungen hatte, infolge eines plötzlichen Bruches desselben in den Hof hinab.

1281. Bewußtlos fiel er nieder, erhob sich aber sofort wieder. Darauf erfolgte aus dem Körper Erbrechen, (begleitet) von durch

heftigen Schmerz (bewirkten) Zuckungen 1).

1282. Wenn Finsternis (den Blick) hemmt, haben die Diebe 10 Macht. Im Winter wehen beständig die Winde. Im Sommer erhebt sich die Glut des Waldbrandes. Im Unglück mehren sich die Unglücksfälle<sup>2</sup>).

1283. Ţikka, der unter dem Vorwande, seine Aufwartung zu machen, herbeikam, um seinen Zustand zu prüfen, verlor vor 5 Schreck die Besinnung und vergaß die Darbringung (des üblichen Geschenkes).

1284—1285. Nachdem er (Tikka) sich von ihm verabschiedet hatte, brach er mit zahlreichen Truppen auf. Ajjarāja, der Schwager des Prithvīhara, zog mit ihm aus, um die Feinde, 20 die seiner Familie angehörten, zu bekämpfen, und fand durch die Fügung des Schicksals seinen Tod in der Schlacht. Hierdurch wurde die Vereinigung der Dāmaras für einige Zeit gesprengt.

1286. Unterdessen vereinigte der König an seiner Seite seinen Sohn (Jayasimha), den Prajji und den Sujji. Hierdurch ge-

25 langte er offenbar zur Festigung (seiner Stellung).

1287. Da kamen alle Dāmaras von allen Seiten herbei und belagerten den König in Vijayakshētra, wie früher in der Hauptstadt.

1288. Der König, welcher hinkte<sup>3</sup>), bestieg das Roß und so widmete sich bei Tag und Nacht dem Kampfe mit den unermeß-

lichen Scharen der Dāmaras.

1289. Sujji, der zum Führer des Heeres ernannt worden war, rückte allmählich vor, indem er die von den Pamaras besetzten Dörfer durch Brand, Plünderung usw. heimsuchte.

1290. Wie in Feindesland, ließ der König für seine Zwecke im eigenen Gebiet alle Ortschaften verbrennen, deren Vorräte den Plünderern anheimfielen.

1291. Nachdem die Feinde durch dieses grausame Verfahren einigermaßen gebrochen waren, nahmen Prajji und Sujji in 40 Vishāyakapura Stellung.

<sup>1)</sup> Falls die zweite von mir vorgeschlagene Besserung dieser Stelle richtig sein sollte, so würde die Übersetzung lauten: — "Darauf zeigten sich am Körper unaufhörlich durch heftigen Schmerz (bewirkte) Zuckungen."

<sup>2)</sup> Vergl. क्ट्रिप्यनर्था बज्जनीभवन्ति in Böhtlingk's Ind. Sprüchen, Nr. 5165 und Anm.

<sup>3)</sup> Offenbar infolge der in Vers 1280 f. erwähnten Verletzung.

1292. Diese beiden hatten mit Mankha, Jayya usw. bei Tag und Nacht Kämpfe von der heißen Jahreszeit bis zum letzten Tage des (Monats) Māgha.

1293. Mankha, der Übles im Schilde führte und (die Entfernung) einer gavyūti von Vijayakshētra überschritten hatte, 5 konnte von niemandem bewogen werden, von der Stadt zu weichen.

1294. Als er einmal allein umherstreifte, wurde er von den Feinden erreicht . . . . . . . das Schlachtfeld verlassen habend.

1295. Als dieser getötet war, wandten sich Mankha, Jayya usw. zur Flucht, und der Sieg wandte sich endlich dem 10 Könige Sussala zu.

1296. (Das Amt des Kommandanten der) Grenzfestung (Dvāra)1), welches vorher vier Jahre lang unbesetzt geblieben

war, ging wieder . . . . . . . . . .

1297. An seine Stelle setzte der König den Damara Trillaka, 15 welcher der Familie des Mankha angehörte und aus Välmīkipura stammte.

1298. Ihn muß der König unter einem günstigen Gestirn befördert haben, da er noch jetzt die führende Stelle unter allen Dāmaras einnimmt.

1299-1300. Darauf schickte sich Sujji an, den Damara Prakața, Sohn des Kāliya<sup>2</sup>), der in dem Distrikt . . . . . . . wohnte, zu unterwerfen, und führte einen heftigen Kampf mit Bhikshu, Koshtheśvara usw., welche sich in Utsana(?) befanden und gerüstet waren, die Kshiptikā3) nicht aufzugeben. 25

1301. Nachdem Sujji in Samānāsa4) das starke Heer des Bhikshu besiegt hatte, war von da an seine Tapferkeit überall erfolgreich.

1302. Im (Monat) Mārgaśīrsha sandte der König seinen Sohn nach der Hauptstadt und zog nach Devasarasa5), um den 30 übermütigen Tikka zu besiegen.

1303. Am sechsten Tage der dunkeln Hälfte drang der König mit Gewalt ein, wurde aber von den Feinden in einem Haus (?) umzingelt und (nur) durch die Schnelligkeit seines Rosses gerettet.

1304. Als er geflohen war, wurden viele vom Könige ge- 35 schätzte Minister und Späher, unter ihnen Lakshēśvara, von den Feinden auf der Straße erschlagen.

1305. Während Udaya das von den Feinden geschlagene

<sup>1)</sup> Über das Amt des Dvārapati s. Stein's Übersetzung, vol. I, Anm. zu V, 214. Der letzte, der es im Jahre [41]97 (VIII, 954) bekleidet hatte, war Prajji (VIII, 1042).

<sup>2)</sup> Nach VIII, 1659 wurde dieser Prakața, Sohn des Kāliya, später von Udaya aus dem Wege geräumt.

<sup>3)</sup> S. oben, S. 154, Anm 9.

<sup>4)</sup> Da  $j\bar{a}$  und  $n\bar{a}$  in der Śāradā einander ähneln, ist vielleicht Samājāsā zu lesen; über letzteres s. Stein's Übersetzung, vol. I, Anm. zu I, 340.

<sup>5)</sup> Ein Distrikt im Südwesten von Vijayēsvara und im Osten des Pīr Panchāl-Passes; s. ebenda, vol. II, p. 470.

eigene Heer zum Stehen brachte, trug ihn sein edles Roß, obwohl es dem Tode nahe war, auf dem Schlachtfeld.

1306. Die Truppen des Königs wurden in der Stadt Lōka-puṇya¹) von den Feinden umzingelt, aber von dem herbeieilenden 5 tapfern Sujji am folgenden Tag entsetzt.

1307. Der König faßte wieder Mut und verbrachte die kalte Jahreszeit in Lökapunya, entschlossen Dēvasarasa zu erobern.

- 1308. Im (Monat) Vaiśākha des Jahres [420]1 zog er alle Truppen in der Stadt Vitastātra<sup>2</sup>) zusammen und fiel von 10 dort in Dēvasarasa ein.
  - 1309. In einem heftigen Kampfe, der dort zwischen den eigenen und feindlichen Truppen (ausbrach), gerieten Sujji und dann der Heerführer<sup>3</sup>) Prajji in eine sehr bedenkliche Lage.
- 1310. Nach zwei oder drei Tagen von Tikka geschlagen 15 betrat er Śūrapura, und Bhikshu und die Seinen folgten ihm mit Ungestüm.
  - 1311. Sein Anmarsch war (schon) von weitem erkennbar an brennenden Dörfern, wie im Walde der Blitzschlag an brennenden Bäumen.
- 20 1312. Der König erblickte am Ufer der Vaitaranī<sup>4</sup>) den Wohnsitz (seines) Unglücks, (nämlich) den Bhikshu, welcher von Bürgern und Dämaras bedient wurde.
- 1313. Es schmerzte ihn nicht so sehr, einflußreiche Pamaras im Lager des Bhikshu zu erblicken, als zu sehen, daß die Bürger 25 ihm dienten.
  - 1314. Der König empfand Scham und Zorn in dem Gedanken "dieser Mensch ist mein Feind", während Bhikshu's Zorn wuchs in dem Gedanken "dieser ist der Vernichter meiner Familie".
- 1315. Er konnte dem starken feindlichen Heer im Kampfe so nicht standhalten und zog nach einigen Tagen von dort nach Avantipura<sup>5</sup>) ab.
- 35 1317. Während er in dem Dorf Ārōjāla stand, besiegte der starke Udaya im Kampf.......

  - 1319. Prajji, der die völlig geschlagenen Truppen wieder

Östlich von Dēvasarasa am Bring-Flusse; s. Stein's Übersetzung, vol. II, p. 468.

<sup>2)</sup> Nördlich vom Banahal-Passe; s. ebenda, p. 470.

<sup>3)</sup> S. oben, Vers 1289.

<sup>4)</sup> Wie VII, 1355, wird dieser Fluß auch hier mit Surapura (Vers 1310) zusammen genannt und muß daher identisch mit der Ramanyatavī sein; vgl. Stein's Übersetzung, vol. I, Anm. zu VII, 1355.

Am rechten Ufer der Vitastā zwischen Vijayēśvara und Padmapura;
 ebenda, vol. II, p. 460.

zu ermutigen suchte und dabei sein Leben aufs Spiel setzte, wurde durch seine Bitten veranlaßt, den Kampf aufzugeben.

1320. Der Türhüter Hambīra, welcher zuerst fiel, meldete im Palaste des Todesgottes den (bevorstehenden) Einzug des vernichteten königlichen Heeres an.

1321. In diesem Getümmel von Angst erfüllt, den Mut verlierend und vom Pferde stürzend wälzte sich Kamaliya am Boden.

1322. Auf Tapferkeit ist kein Verlaß; denn als ihm Prajji ein frisches Pferd verschaffte, war er unfähig, selbst den Zügel zu halten.

1323. In diesem Gemetzel, wobei viele Offiziere fielen, gelangte der König nach dem Sujjimatha und erholte sich von den Schrecken der Flucht.

1324—1325. Wer kennt die überaus wunderbaren Wege des Schicksals, das, wie der Sturmwind, Glück bringt, wenn es sich ab- 15 wendet, und das Glück zerstört, wenn es sich zuwendet? So wurde in diesem Augenblicke, während der König sich in solcher (übeln) Lage befand, Sulakshaṇa von Bhāṅgila, nichts ahnend, von seinen eigenen Dienern erschlagen.

1326. Nachdem der König auf dessen geschütztem Hofe Schätze 20 erbeutet hatte, faßte er von neuem in der Provinz Maḍavarājya festen Fuß.

1327. Dann zog der König nach Lavanōtsa¹), um Śamālā zu erobern, wurde aber von dem herbeieilenden Bhikshāchara durch mehrere bedeutende Gefechte aufgehalten.

1328. Dies war die Zeit, in welcher der tapfere Bhikshu, dessen Mut unerschütterlich war, große Feste feierte, indem er beständig Schlachten lieferte.

1329. Der König erholte sich, indem er in Madavarājya lagerte, und nahm, des Kampfes müde, im Winter seinen Aufent- 30 halt in der Hauptstadt.

1330. Er beschlagnahmte die Warenlager, welche Bürgern, Vasallen, *Mathas* und Tempeln gehörten, und erhob Geld von Kaufleuten und anderen Reichen.

1331. Auf allen Straßen der Stadt, die er bei Tage von 35 seinem Palast aus überblicken konnte, wagte sich aus Furcht (selbst) bei Nacht niemand umherzubewegen.

1332. Aus Furcht vor ihm wurden in seiner Stadt selbst bei Todesfällen keine Trompeten geblasen, und noch viel weniger erscholl Musik bei Hochzeiten und anderen Festen.

1333. Juwelen, Gold, Seide usw. kannte man nur noch von Hörensagen. Es gab wenige Leute, die noch mit grobem Wollstoff bekleidet umhergingen.

1334. Freundschaft mit Ungebildeten bringt denjenigen, welche

<sup>1)</sup> Dieser Ort wird mehrfach erwähnt, ist aber noch nicht identifiziert worden; s. Stein's Übersetzung, vol. I. Anm. zu I, 329.

(hierin) Befriedigung suchen, Feindschaft. Durch Liebe zu Dirnen erlangen diejenigen, welche Freude suchen, Leid. Verkehr mit Spielern führt zum Verluste des Vermögens Geldbegieriger. Aus dem Umgange mit Fürsten entspringt für die Ehrgeizigen Entehrung.

1335. Er demütigte Prajji und Sujji, die solche Berühmtheit erlangt hatten, durch Beschränkung ihres Einflusses . . . . . .

1337. Einen Kampf des Vijaya, Sohnes des Kayya<sup>1</sup>), mit 10 Soldaten . . . . . . . . .

1338. Als er sah, daß dieser von beiden aus Zorn zurückgehalten wurde, erschien er selbst auf dem Kampfplatz, um ihn zu schützen, und legte den Streit bei.

1339. Als beide aus Zorn auf brechen wollten, ........ schalt er sie verächtlich mit harten, ungebührlichen Worten und versöhnte sie wieder.

1340. Beide überlegten, daß es nicht angemessen sei, ihren Herrn, obwohl er sich undankbar gezeigt hatte, im Unglück zu verlassen, und ließen sich versöhnen.

1341. Prajji, dessen Lebenskraft, wie ich glaube, durch eben diesen . . . . . . . . . vernichtet worden war<sup>2</sup>), ging im folgenden Jahr einem neuen Fest<sup>3</sup>) entgegen.

1342. Niemand erweist einem Untüchtigen Ehre; aber die Fürsten halten Aufgeblasenheit für Tüchtigkeit und suchen das 25 Ehrgefühl zu unterdrücken. Woher sollte bei Fürstendienern Ehrgefühl kommen?

1343. Der König, dessen Verstand durch den Einfluß von Ohrenbläsern verkehrt worden war, wurde mit ungerechtem Zorne gegen seinen Sohn erfüllt.

1344. Wie dem Augenkranken der glänzende Vollmond. so erschien ihm des letzteren von Natur lautere, gereifte Denkart im falschen Lichte.

1345. Seine (Jayasimha's) Vertrauten warf er ins Gefängnis, da er glaubte, daß dieselben seine Laster, wie Verschwendung und 35 Liederlichkeit, veranlaßt hätten.

1346. Die beiden vertrauten Minister seines Sohnes, [Vija]ya's jüngeren Bruder Dhanya und Udaya, verwies er im Jahre [420]2 des Landes.

1347. Obwohl ihn der Vater durch verschiedene andere Un-40 bilden tief kränkte, zürnte ihm der geduldige Jayasimha nicht.

1348. Indem seine Gedanken sich eifrig mit dem Vater beschäftigten, dessen Verfahren gänzlich verfehlt war, verlor er die Hoffnung auf eine Besserung der unglücklichen Lage des Landes.

<sup>1)</sup> Derselbe Vijaya wird VIII, 1160 als ein Reiter des Sussala erwähnt.

<sup>2)</sup> Über seinen Tod s. unten, Vers 1366-1373.

<sup>3)</sup> d. h. vielleicht einem neuen Kampfe; vgl. Vers 1328.

30

1349. In Zorn geratend bewog er selbst durch Boten den Dhanya, welcher auf dem Weg ins Ausland Rājapurī¹) erreicht hatte, zur Rückkehr.

1350. Von Kōshṭhēśvara als Verwandter geehrt suchte er (Dhanya) auf seinen (Jayasimha's) Befehl die Vereinigung der 5 Pāmaras zu sprengen und machte (sie) der Partei des Bhikshu abwendig.

1351. Udaya begab sich zur Gangā (nach Benares). Köshthēśvara schloß auf Dhanya's Betreiben ein heimliches Bündnis mit dem Prinzen Simha?).

1352. Indem Dhanya im geheimen bei Nacht hin- und herging, machte er das Heer des Bhikshu vollständig abwendig 3).

1353. Kōshṭhēśvara sprach: — "Ich werde kommen, um die Pferde wegzunehmen, welche dem Simhadēva verloren gegangen und an seinen Vater gekommen sind 4)."

1354. Er (Dhanya) erwiderte: — "So wird es sein, wenn Du den Bhikshu getötet hast." Jener versprach, ihn zu verbannen, aber nicht, ihn zu töten.

1355—1356. Während dieser Punkt wegen beiderseitigen Mißtrauens nicht völlig erledigt wurde, und als der König aus- 20 gezogen war, um die Feinde zu besiegen, raubte er (Dhanya) zusammen mit  $K\bar{o}$ shṭhēśvara, welcher die von Simhadēva gewünschten Pferde auszuliefern bereit war, diese bei Nacht aus den Ställen.

1357. Indem so der Siegesbaum Jayasimha durch mannig-25 fache Teilung 5) zu mächtigem Wachstum gelangte, glich er einem unvergänglichen Feigenbaume.

1358. Durch das Umherziehen an vielen Orten ermüdet betrat der König im (Monat) Bhādrapada . . . . . . . . in Kramarāiva<sup>6</sup>).

1359. An der Indradvādasī 7) sammelte er ein zahlloses Heer von verschiedenen Arten . . . . . . . . wurde im Kampfe geschlagen.

1360. Nachdem er allmählich wieder Mut gefaßt hatte, zog er nach Lavanötsa und war täglich Zeuge der Tänze des Bhikshu 35 auf der Bühne des Kampfes.

<sup>1)</sup> Hauptstadt eines kleinen Gebirgslandes, südlich vom Pīr Panchāl-Paß; s. Stein's Übersetzung, vol. II, pp. 364 und 433.

<sup>2)</sup> d. i. Jayasimha; vgl. Vers 1353 und 1356.

<sup>3)</sup> bhēda-jarjara kommt auch II, 152 vor.

<sup>4)</sup> Die obige Übersetzung dieses Verses setzt die (etwas problematische) Richtigkeit meiner Herstellung des dritten  $p\bar{a}da$  voraus.

<sup>5)</sup> d. h., auf Jayasimha bezogen, durch Bestechung der Feinde. und auf den Feigenbaum bezogen, durch Luftwurzeln.

<sup>6)</sup> Die nordwestliche Halfte von Kasmīr; vgl. oben, S. 154, Anm. 7.

<sup>7)</sup> d. i. der zwölfte Tag der lichten Hälfte des Bhādrapada; s. Stein's Übersetzung, vol. II, Anm. zu VIII, 182.

- 1361. Freund und Feind beobachteten damals zugleich die Speerstiche Bhikshu's, der in der Schlacht hier und dort Schwerthiebe parierte.
- 1362. Prajji, der allnächtlich durch die Schwerter der 5 Feinde stark belästigt wurde, ließ sich in schwieriger Lage (selbst) durch Verbrennung des Hauses usw. nicht verwirren.
  - 1363. Als der König im (Monat) Pausha hörte, daß Tikka, Jayya, Mańkha usw. wieder Unruhen erregten, zog er nach Dhyānōḍḍāra¹).
- 1364. Der tapfere Prajji folgte ihm, obwohl er unpäßlich war, indem er die den Truppen von der Verfolgung durch den gewaltigen Feind drohende Gefahr abwandte.
- 1365. Mankha und Jayya, die auf Anēkāksha und andere Dörfer leichte Angriffe richteten, wurden abgewiesen, während 15 Sujji (und) Trillasēna Proben ihrer Kraft ablegten.
  - 1366. Befallen von einer Krankheit, die zum Tode führen sollte, betrat Prajji die Hauptstadt, und der König folgte ihm.
- 1367. Zwei und einen halben Monat lang an der schweren Krankheit leidend begab sich der Kranke auf die Spitze des Raṇa-20 svāmi-Tempels, um zu sterben.
  - 1368. Den trauernden König, der sich auf einem Sessel zu Häupten seines Lagers niedergelassen hatte, belehrte er wie folgt mit vor Schwäche versagender Stimme:—
- 1369. "O König! Dein Heer ist Dir ausschließlich ergeben 25 und reich an Lebensmitteln, da es Auszeichnungen und Löhnung (empfängt). (Zu diesem Zwecke) habe ich Deinen Schatz gehütet.
  - 1370. "In unserer Familie ist Verrat unmöglich: aber (mein Bruder) Sujji ist zum Zorne geneigt. Deshalb magst Du ihn, wenn er Fehler (begeht), verbannen, darfst ihn aber keinesfalls töten?).
- 1371. "Du Jähzorniger! Für den Fall, daß Du mir zürnen oder daß Du sterben solltest, habe ich, Dein Diener, dieses Altenteil aufgespart."
- 1372. Als er so zu ihm gesprochen, zeigte er ihm einen Stab und zwei rotbraune Gewänder<sup>3</sup>), welche er einem Kasten entnahm. 35 Die Höflinge priesen (den Prajji).
  - 1373. Er schloß die Augen am vierzehnten Tage der dunkeln Hälfte des (Monats) Phälguna, und mit ihm die Tugenden der Milde, Dankbarkeit, Freigebigkeit und Treue.
    - 1374. Ihrem Herrn, der die Wanderung ins Jenseits ange-

<sup>1)</sup> Dieser Ort wird auch unten, Vers 1382 und 1388, genannt Aus der Vergleichung von Vers 1383 mit 1382 und von Vers 1388 mit 1385 ergibt sich, daß er an der Grenze von Dēvasarasa und zwischen Lōkapuṇya und Vijayēśvara gelegen war.

<sup>2)</sup> Jayasiniha ließ später als König den Sujji durch Kularāja ermorden; s. VIII. 2139.

<sup>3)</sup> Hieraus besteht die Ausstattung eines Asketen.

treten hatte, folgten fünf seiner Dienerinnen auf dem Wege des Feuers 1).

1375. Der König kam sich ohne ihn vor wie ein von der Karawane abgeirrter Wanderer und klagte, ohne sich zu schämen, mit den Frauen, als ob er der Selbstbeherrschung ermangelte.

1376. Auch weinte er, da die weinenden Frauen ihn erinnerten an (frühere) Unglücksfälle, wie Verlust der Verwandten, Verlust des Thrones und lange Strapazen.

1377. Von Kummer überwältigt konnte er sich selbst aus den alten Sagen keines Fürsten erinnern, der so lange Not gelitten 10 hätte, wie er selbst.

1378. Gleichsam auf Antrieb der Götter sprach er folgendes wahre Wort: — "Binnen nur einem Jahre . . . . . . . . .

1380. Indem er so sein allseitiges Unglück überdachte, er- 15 schienen ihm selbst sein Thron und Leben gänzlich zwecklos.

1381. Von der Hoffnung auf Sieg verlockt verließ er im (Monat) Vaiśākha des Jahres [420]3 von neuem die Hauptstadt, um sie nicht wieder zu betreten<sup>2</sup>).

1382. Den Tikka zu besiegen wünschend gewann er andere 20 Lavanyas und nahm am Ende des (Monats) Jyaishtha seinen Aufenthalt in Dhyānōḍḍāra.

1383. Obwohl er allmorgendlich aufbrach und, von dort hin und her marschierend, Dēvasarasa angriff, gelang es ihm nicht, einzudringen.

1384. Durch Regenfälle und feindliche Übermacht wurde am fünften Tage der lichten Hälfte des (Monats) Ashāḍha sein Heer zersprengt.

1385. Als er sich aus Furcht, von den Seinen unbemerkt, nach Lökapunya begeben hatte, zog sein Heer in dem Glauben, so der König sei nicht (mehr am Leben), nach Vijayēśvara.

1386—1387. Wenn man einen Mann niederer Abkunft erhöht, so wird er anderswo aufgebraucht (?). Der Baum³), dessen Wachstum der Frühling befördert hat, verfällt im Sommer dem Waldbrand. So fand Paṭṭa, dem König Harsha eine Stirnbinde ver-³5 liehen hatte und der, (als Harsha) ins Unglück (geriet), geflohen war, den Tod in jenem Kampfe des Sussala⁴).

1388. Nachdem der König, dessen Rüstung mit Schlamm bedeckt war, am Abend Dhyānōddāra erreicht hatte, sammelte sich am nächsten Tage sein Heer aus allen Himmelsrichtungen.

1389. Von getrennten Richtungen kommend kämpften der

<sup>1)</sup> d. h. sie verbrannten sich mit ihm.

Sussala wurde noch in demselben Jahr am Neumondstage des Phälguna von Utpala ermordet; s. VIII, 1348.

<sup>3)</sup> Auch dieser ist ku-janman, d. h. aus der Erde entsprossen.

<sup>4)</sup> Patta, ein Günstling des Harsha, war zu dessen Gegner Sussala übergetreten; s. VII, 1507.

König uud Sujji täglich mit Ţikka, ohne irgendwo den Sieg davonzutragen.

1390. Am Feste seines Geburtstages, am zweiten Tage der dunkeln Hälfte des (Monats) Isha (Āśvina), erlitt der König 5 von Dēvasarasa aus wiederum die Vernichtung seines Heeres.

# Index der Eigennamen 1).

Ajjarāja, Schwager des Prithvīhara, 1284; getötet, 1285. Anēkāksha, O., 1365.

10 Ārōjāla, O., 1317.

Avantipura, O., 1315.

Avatāra, Beiname des Bhikshāchara, 1270.

Bhāngila, Distrikt, 1277, 1316,

1325.

Bhikshāchara, Prätendent, 1327. Bhikshu, s. v. a. Bhikshāchara, 1234, 1239, 1241, 1249, 1250, 1251, 1258, 1262, 1267, 1271,

20 1273, 1277, 1300, 1301, 1310, 1312, 1313, 1314, 1328, 1350, 1352, 1354, 1360, 1361.

Bimbā, Gattin des Prithvīhara, 1253.

25 Dāmōdara, O., 1263.

Dēvasarasa, Distrikt, 1302, 1307, 1308, 1383, 1390.

Dhanya, Minister des Jayasimha, 1346, 1349, 1351, 1352.

30 Dhyānōddāra, O., 1363, 1382, 1388.

Gangā, Fluß, 1351.

Hāļigrāma, O., 1252, 1259.

Hambīra, Türhüter, getötet, 1320.

35 Harsha, König, 1387.

Hēmnyēvalōtsaka, O., 1271. Jayasimha, Prinz. 1242, 1347, 1357.

Jayya, Anhänger des Bhikshā-40 chara, 1292, 1295, 1363, 1365. Kāliya, Vater des Prakaṭa, 1299. Kalyāṇapura, O., 1256. Kamaliya, Reiter, 1321. Kayya, Vater des Vijaya, 1337. Kōshthēśvara, Sohn des Prithvīhara, 1273, 1300, 1350, 1351, 1353, 1356.

Kramarājya, Abteilung von Kasmīr, 1358.

Kshiptikā, Kanal in Śrīnagar, 1235, 1300.

Kshīra, Dāmara, 1230.

Lakshēśvara, getötet, 1304.

Lavaņotsa, O., 1327, 1360.

Lōkapunya, O., 1306, 1307, 1385.

Madavarājya, Abteilung von Kasmīr, 1231, 1326, 1329.

Mankha, Anhänger des Bhikshāchara, 1275, 1276, 1292, 1293, 1295, 1297, 1363, 1365.

Nagara, die Hauptstadt Srīnagar, 1233, 1266, 1287, 1302, 1329, 1366, 1381.

Padmapura, O., 1232, 1233.

Patta, Günstling des Harsha, getötet, 1387.

Prajji, Offizier des Sussala, 1247, 1277, 1286, 1291, 1309, 1319, 1322, 1335, 1341, 1358, 1362, 1364, 1366; sein Tod, 1373.

Prakața, Dāmara, 1230, 1299.

Prithvīhara, Ņāmara, 1231; getötet, 1243, 1247, 1248, 1251, 1253; Schicksal seines Kopfes, 1255, 1260, 1265, 1267, 1268, 1272, 1273, 1284.

Pushyāṇanāḍa, O., 1252.

Rājapurī, O., 1349.

Rājavihāra, O., 1259.

<sup>1)</sup> O. ist Abkürzung für "Ort" (Dorf, Stadt usw.).

20

Ranasvāmin, Tempel in Śrīnagar, 1367.Rilhana. Minister des Jayasimha, 1242.Saddhachandra, Dāmara, 1316. Samālā, Distrikt, 1258, 1274, 1327. Samānāsa (oder Samājāsā?), O., 1301. Simha, s. v. a. Jayasimha, 1351, 1353, 1356. Sujji, Offizier des Sussala, 1286, 1289, 1291, 1299, 1301, 1306, 1309, 1335, 1365, 1370, 1389. Sujjika, s. v. a. Sujji, 1243. Sujjimatha, Hospiz, 1323. Sulakshana, Herr von Bhāngila, 1277, 1316; ermordet, 1325. Sūrapura, O., 1249, 1310. Sussala, König, 1249, 1253, 1258, 1263, 1268, 1279, 1295, 1387.

Śyāma, Sohn des Sujji. 1243.

Tikka, Anhänger des Bhikshāchara, 1283, 1302, 1310, 1363, 1382, 1389. Tilakasimha, von Prithvīhara ermordet, 1245. Trillaka, Dāmara, 1297. Trillasēna, 1365. Udaya, 1305, 1317; Minister des Jayasimha, 1346, 1351. Utsāna (?), O., 1300. 10 Vāhala, O., 1230. Vaitaraņī, Fluß, 1312. Vālmīkipura, O., 1297. Vijaya, Sohn des Kayya, 1337, 1346 (?). Vijayakshētra, s. v. a. Vijayēśvara, 1274, 1287, 1293. Vijayēśvara, O., 1279, 1385. Vishāyakapura, O., 1291.

Vitastā, Fluß, 1232.

Vitastātra, O., 1308.

# Die "Eselstadt" Damaskus.

Von

### Paul Haupt.

Vor 25 Jahren bemerkte ich ZA 2, 322,1) daß das Suffix -šu

in der keilschriftlichen Bezeichnung von Damaskus, ālu ša imērēšu, Eselstadt (wörtlich der Ort seiner Esel) ebenso aufzufassen sei wie in nēšu ezzu ša çērišu (AL5 94) = ein gewaltiger Wüstenlöwe, 5 wörtlich ein starker Löwe seiner Wüste (çēru = عجراء; ezzu = نين  $n\bar{e}\check{s}u=$ نين; vgl. ZAT 34, 230). Ich verwies auf den Nöldeke, Syr. Gr. \$ 224\* (Duval, \$ 304b) besprochenen Gebrauch des Suffixes der dritten Person im Syrischen (z. B. בַּנְבֵא הַבְּבֶּבְ, ein gefleckter Panther, wörtlich ein Panther seiner Flecke) 10 sowie auf ähnliche Fälle im Äthiopischen (ba-'āmatīhū, in diesem Jahre) und Arabischen (صلى). Man vergleiche dazu jetzt Kings (SBOT) 299, 30, wo ich weitere Nachweise gegeben habe. AL<sup>2</sup> (1878) 12 las Delitzsch: *ir ša imíri-šu*, Eselsstadt;<sup>2</sup>) AL3 (1885) 17: Sa-imērē-šu, Eselsstadt, -land (vgl. auch RE2 10, 15 591,\*\*). AL $^{4}$  (1899) 18 und AL $^{5}$  (1912) 18 wird  $\bar{a}lu$  ša  $im\bar{e}r\bar{e}su$ nicht mehr erwähnt, sondern nur bemerkt, daß der Name Reich oder Stadt Damaskus bezeichne (ebenso Assyr. Gr.<sup>2</sup>, S. 44). Auch Abel-Winckler, Keilschrifttexte (1890) 94 gaben nur das Äquivalent Dimašqu. ZDMG 63, 528, Z. 7 (vgl. AJSL 26, 26; 20 JBL 29, 101, A. 44) habe ich angemerkt, daß die ursprüngliche Form des Namens Damaskus  $D\bar{a}r$ -maš $q\bar{i}$ , Wohnort in wasserreicher Gegend war. Die Behauptung, daß der Name Damaskus nicht semitisch sei (KAT<sup>3</sup> 133; El 1, 941<sup>a</sup>) ist ebenso unbegründet wie die Winckler'sche Ansicht, daß Jordan (d. h. Tränke, شربع, von 25 ygl. A. 11) und Tabor (d. h. Cisternenort, vgl. WF 201, Z. 8) vorsemitisch seien. Statt רברמשק שרש Am. 3, 12 ist רבררגט שרש, mit einer Bettreppe zu lesen (JBL 33, 165).

In Meissner's Chrestomathie (1895) VIII wird das Ideogramm für *Damaskus* nicht angeführt, S. 53 aber wird im Glossar 30 māt ša imirišu, das Eselland — Damaskus, verzeichnet. Ich habe schon ZA 2, 322 darauf hingewiesen, daß mātu, Land, das aus dem Sumerischen stammt,3) als Femininum gilt, wahrend  $\bar{u}lu \ (=ahlu)$  Stadt, eigentlich Niederlassung (AJSL 22, 199) Maskulinum ist. Alu ša imērēšu ist korrekt; statt mātu ša imērēšu aber sollte man mātu ša imērēša erwarten (vgl. syr. sprs., ein Weib mit Blutfluß, Metrorrhagie). Vielleicht ist das Ideogramm KUR in 5 diesem Falle nicht mātu, Land, sondern šadū, Berg, Gebirge zu lesen,4) und šadū ša imērēšu, Eselgebirge, mag den Antilibanon, an dessen Fuße Damaskus liegt, bezeichnen. Als Salmanassar III. (842) gegen Hazael von Damaskus zog, legte dieser auf dem Sanīr, d. i. der Antilibanon nördlich von Damaskus (BL 51; vgl. Rein aud's 10 Aboulféda II, 2, S. 89)5) Befestigungen an (AL5 60). Salmanassar hatte dabei wohl insbesondere den Dschebel ez-Zebedānī (etwa 50 km nordwestlich von Damaskus) im Auge. Der Antilibanon wird von dem Assyrerkönig als šadē ša pūt (vgl. Kings 98, 3) šad Labnāna, die Berge gegenüber dem Libanon, bezeichnet.

Von Damaskus lief eine Karawanenstraße nordöstlich durch die Wüste über Palmyra nach dem Euphrat (bei Tiphsach oder Karkemisch) oder später nach dem Tigris (bei Bagdad) und eine andere nordwestlich durch das Antilibanongebirge über Baalbek, Höme, Hamā nach Aleppo (vgl. die Karte bei EB 5164 und EB 20 5167, 19). Dieser alte Gebirgssaumpfad ist auf der Westseite des Dschebel esch-Scherki (Baed. Pal. 1269). Auf der Wüstenstraße gebrauchte man Kamele, auf dem Gebirgspfade Esel (vgl. Gen. 45, 23 und EB 11 5, 302a) und später Maultiere (assyr. hudānu = ברדניא: vgl. Meissner 3404).6 Auf der Wüstenroute ist die Wasserver- 25 sorgung schwierig: die einzige Quelle in Palmyra ist schwefelhaltig (Baed. Pal. 323 und 315)7. Esel, so genügsam sie auch in Bezug auf Futter sind, so daß sie selbst Disteln nicht verschmähen, saufen nur ganz reines Wasser; vgl. dazu die drei von Hommel, Saugetiere 121/2 mißverstandenen arabischen Sprichwörter.8) Pferde 30 müssen täglich getränkt werden; Esel mindestens alle zwei Tage; Lastkamele können es vier Tage ohne Wasser aushalten, Reitkamele (EB 11 5, 103) fünf, aber nur bei kühlerem Wetter und Verabreichung von Grünfutter. (Oppenheim, Vom Mittelmeer zum Pers. Golf 1, 80).

Hehn<sup>6</sup> 131 sagt von Italien, daß der Esel außer den gewöhnlichen Haus- und Felddiensten, die er verrichtete, auch wichtig für den Ein- und Ausfuhrhandel der gebirgigen Teile der Halbinsel war; der Warentransport aus den inneren Landschaften zu den Seehäfen geschah auf dem Rücken der Esel, und die Kaufleute 40 hielten zu diesem Zwecke eigene Herden dieser Lasttiere.<sup>9</sup>) Die Straße von Damaskus durch den Antilibanon nach Aleppo mag Eselroute genannt worden sein, ebenso wie die uralte Straße im Spessart vom Engelsberg nordwärts über die Eselshöhe zum Orber Reisig, östlich von Orb, Eselspfad heißt. Da der Antilibanon stets 45 voll von Lasteselzügen war, so mag man ihn das Eselgebirge (assyr. šadū ša imērēšu) genannt haben, und da Damaskus der Ausgangs-

punkt der Gebirgskarawanen und deshalb stets voll von Eseln war, so mag man es als *Eselstadt* bezeichnet haben. <sup>10</sup>)

Mit der Bezeichnung der Sichemiten als Söhne Hemors, an die Delitzsch (Paradies 281) erinnerte, hat der Name nichts zu schaffen; noch weniger aber darf man Gar-Imērēšu lesen und dies als Amoriterfestung (EB<sup>11</sup> 7, 784<sup>a</sup>) fassen.

## Anmerkungen.

- (1) Für die Abkürzungen vgl. ZDMG 64, 703; OLZ 16, 488. 531. EI. = Enzyklopüdie des Islām (Leiden). WF = Well-25 hausen-Festschrift, d. i. Beiheft zu ZAT, Nr. 27 (Giessen 1914).
  - (2) Richtiger *Eselstadt*; das Ideogramm für *Esel* hat das Pluralzeichen.
- - (4) Für שָׁרֵה šadū, Berg; אֵל שַׁרֵּה, Berggott, assyr. il šadē; יוֹטָל, Brüste, eigentlich Hügel (vgl. assyr. tulū, Brust = äth. talā' und tilu = tillu, til'u, גע, Hügel; cīrtu, Brust, Femin. von

cīru = طنير, erhaben; μαστός, Mutterbrust und Hügel; franz. mamelon, engl. pap = Brustwarze und Hügel) siehe WF 212, A. 85. Auch 'Elζön, der Hohe, ist nur ein anderer Name des Berggottes (1 K 20, 28).

(5) Die Angabe der antiquarischen Glosse in Deut. **3**, 9, daß 5 Senīr der amoritische Name des Hermon sei, ist irrig. Für die

Amoriter vgl. WF 200, Z. 6.

- (6) Im Nimrod-Epos (NE 42, 12 = KB 6, 167; vgl. Ungnad-Gressmann, Gilgamesch-Epos, S. 30/31) heißt es: Lū-candata kudānu rabūti, du sollst große Maultiere anspannen (מבניב). Arab. 10 מבניב, Ochsen an den Pflug spannen stammt aus dem Aramäischen (syr. בורים, הורא בורים). Daß assyr. kudānu (kudīnu, kudūnu) das aram. אוֹם בורים, הורא בורים, הורא בורים, אוֹם ist, hat Sachau. PSBA 4, 117 (1882) bemerkt. Warum ich an dem Namen Nimrod-Epos festhalte, habe ich ZDMG 64, 712, A. 2 auseinandergesetzt. Für Gilgameš vgl. 15 jetzt Poebel's Hist. Texts (Philadelphia 1914) S. 123—127. Diese Texte zeigen die Richtigkeit meiner vor 36 Jahren (SFG vi) ausgesprochenen Ansicht, daß die assyrischen Erzählungen von der Weltschöpfung, der Sintflut &c. aus dem Sumerischen stammen.
- (7) v. Oppenheim, op. cit. 1, 316 sagt dagegen, daß es in 20 Palmyra zwei mächtige Quellen gebe.
- (8) Wenn man einen Esel an einen Tümpel (גָבָּבָּבָּ) führt, so hat es keinen Zweck Sā! zu ihm zu sagen, um ihn zum Trinken aufzufordern; denn er trinkt kein Tümpelwasser. Arab. צָבָּבָּ, Tümpel. hängt zusammen mit (straflos und nutzlos) Blut ver- 25 gießen, eigentlich Lachen machen (vgl. franz. mare de sang, Blutlache) ebenso wie בּבָּ, brüllen im Hebräischen als הוה erscheint (WF 219, unten). Vgl. auch בּבּבּ, Kot. und בּבַּבּ, Tümpel. Das syr. אחרדהים הרבא בין רבא אור לפּבָּי, ölen, schmieren, färben: vgl. auch 30 2 S 1, 22 und meine Erklärung von Davids Klage in JHUC, Nr. 163, S. 55. Daß das Pferd kein trübes Wasser vertragen kann, wird schon im Nimrod-Epos (NE 44, 56 = KB 6, 170; vgl. 574) hervorgehoben. Vgl. dagegen die Beschreibung der Wasserstellen und das Verhalten der Pferde dabei in Gustav Frenssen's Peter 35 Mohrs Fahrt nach Südwest (z. B. S. 59. 64. 163. 166. 168. 176. 186).
- (9) O. Schrader, Linguist.-hist. Forsch z. Handelsgesch. u. Warenkunde (Jena 1886), S. 27 führt (nach Hehn) Varro's Bemerkung (De re rust. 2, 6, 5) an: Greges fiunt fere mercatorum, ut eorum qui e Brundisino aut Appulia asellis dossuariis com- 40 portant ad mare oleum aut vinum itemque frumentum aut quid aliud.
- (10) Wetzstein's Vortrag *Der Markt in Damaskus* (ZDMG 11, 475—525) enthält nichts, was für die vorliegende Frage von

15

besonderer Wichtigkeit wäre, wenn er auch wiederholt (z. B. S. 476. 478. 481. 489. 509. 516) von Eseln spricht. In EI 2 findet sich kein Artikel über *Esel*.

- (11) Assyr. ardu heißt ursprünglich Wasserträger (מַצֶּב מֵּרֶב Die beiden Stämme arādu, dienen, und arādu, hinabsteigen (AL<sup>5</sup> 161<sup>a</sup>) sind natürlich identisch; vgl. Gen 24, 16, auch Deut. 28, 43 und unser herunterkommen.
- (12) Die Stelle stammt aus einem makkabäischen Gedichte, das den Einzug Jonathans in Jerusalem (1 Makk. 11, 51) nach seinen 10 Taten in Antiochien (GJV<sup>4</sup> 1, 235) um 145 v. Chr. besingt. Sach. 9, 1—10 besteht aus fünf Dreizeilern mit 3+3 Hebungen. Der vorletzte Dreizeiler ist folgendermaßen zu lesen und zu übersetzen:

גילי מאָד בתדציון הרְיעי ירְושלְם הפָה מלכְהָ יבְּואילהָ צְּדְיק וְיְושׁלְם עִיִּ ורֹכָב על־המִוֹר וִעַלִּעִיר בַּיָּי אַהֹּנְי:

Laut juble, du Maid, Zion! jauchze, Jerusalem!

Dein König kommt zu dir, im Triumph und sieggekrönt,
Doch demütig auf einem Roten, einem Eselsfüllen, reitend.

Zu dem Rottier, span. burro = lat. burrus (nicht Grautier) vgl. 20 ZAT 34, 229. Für die Halbzeile im Triumph und sieggekrönt vgl. meine Übersetzung von Jes. 63, 1—6 in JHUC, Nr. 163, S. 50b. Trotz seiner Siege zieht Jonathan in Jerusalem nicht wie ein römischer Triumphator ein; er reitet nicht ein Streitroß, sondern das Reittier der Friedenszeit, den Esel Vgl. dazu A. 3 und 97 meiner Erklärung des Deborahliedes in WF. Hebr. The, König heißt eigentlich wie lat. consul und arab. Lud, das mit 700, Beratung zusammenhängt, Berater. Diesen Titel konnte der Dichter Jonathan wohl beilegen; vgl. 1 Makk. 9, 30; 10, 20. 62. 89; 11, 58 (siehe auch Haupt, Koheleth, Leipzig 1905, S. 10; Ecclesiastes, 30 Baltimore 1905, S. 2).

# Duryōdhana (skr.) = Dū Raidān (südarab.).

Von

### E. Griffini.

Im JRAS. 1913, S. 684—85 hat G. A. G[rierson] über die Ähnlichkeit berichtet, die er zwischen der indischen Episode vom König Duryōdhana im zweiten Buch des Mahābhānata und der altbiblischen und kur'ānischen Sage von der Königin von Saba, oder Königin Bilkīs gefunden hat. Mit dieser Frage haben sich auch 5 W. Crooke im JRAS. 1913, S. 685—86 und C. H. T[awney] im JRAS. 1913, S. 1048 beschäftigt, und G. A. Grierson hat zuletzt im JRAS. 1914, S. 451—52 einen Brief darüber veröffentlicht, der ihm von Prof. Zachariae zuging. Es handelt sich nun darum zu ermitteln, wo diese in Südarabien, in Indien, in Tibet und anderswo¹) ver- 10 breitete Sage entstanden ist.

Soviel ich weiß, hat bisher keiner meiner Kollegen die genannten Forscher auf ein allgemeines Werk über Sabäistik hingewiesen, wo Saba und seine Königin eine der Grundlagen der Voraussetzung ist. Sie hätten daraus entnehmen können, daß philo- 15 logisch die indische Sage vom König Duryodhana aus Südarabien stammt, und zwar aus dem Gebiete der sabäo-raidanischen Könige, oder Könige von Saba und Dū Raidān". Sanskrit duryodhana (adj. = "schwer zu bekämpfen",  $< dus + y\bar{v}$ ") ist gewiß kein echtes indisches Nomen proprium viri, sondern vermutlich eine 20 volktümliche Ableitung, - eine Volksetymologie vom alten südarabischen Sippennamen  $d\bar{u}$  raid $\bar{a}n$  (= ,der von Raid $\bar{a}n$ ", ,der Raidanite", < altarab.  $d.r.i.d.n, z^m r.i.d.n^m$  [u. ä.] der sabäischen Inschriften). Du Raidan ist die gewöhnliche Bezeichnung einer südarabischen Sippe und unbedenklich ist, es zugleich als Name 25 des Gebietes aufzufassen, dessen Mittelpunkt die Stammburg Raidan "derer von Raidan" bildete. Den alten Priesterkönigen folgten in Südarabien von ca. 550 an bis 115 v. Chr. die eigentlichen "Könige von Saba" und diesen wiederum die "Könige von Saba und  ${f D}{ar u}$ Raidan", welche Titelerweiterung mit der Einverleibung des kata- 30 banischen Reiches in das sabäische zusammenhängt<sup>2</sup>). Siehe Hart-

<sup>1)</sup> z. B. bei den Äthiopen; siehe Bd. 68 dieser Zeitschrift, S. 718.

<sup>2)</sup> Vgl. die protokollarischen Titel βασιλεύς Άξωμιτῶν . . . καὶ τοῦ Ραειδᾶν

174

mann, Der islamische Orient II, S. 143 ff. und S. 160 ff.; Hommel, Gesch. des alten Morgenlandes, Sammlung Göschen 43, Dritte Aufl., S. 148. Es wurde endlich bei Hartmann a. a. O. gezeigt, welche Erwägungen für die Ansetzung von ± 50 n. Chr. als Zeit der ersten "Könige von Saba und Du Raidän" sprechen. Schließlich sei auf Glaser's Skizze der Geschichte u. Geographie Arabiens II, S. 542 hingewiesen: "Bilķīs [d. h. die Königin von Saba]...lebte etwa 300—380; regierte nach dem Tode ihres Gemahls (330) bis 345"; vgl. jedoch Enzykl. d. Islām s. v. Bilkīs.

<sup>(=</sup> Raidān) καὶ Αἰθιόπων καὶ Σαβαειτῶν (= Saba) u. a. der alten axumitischen Könige Abessiniens.

# Anzeigen.

Catalogue of Coins in the Panjab Museum, Lahore, by R. B. Whitehead, Indian Civil Service. Published for the Panjab Government. Oxford, at the Clarendon Press, 1914.

— Vol. I, Indo-Greek Coins. Pp. XII, 218. Plates XX. Price 20 s. — Vol. II. Coins of the Mughal Emperors. 5 Pp. CXV, 441. Plates XXI. Price 50 s.

Dank seiner Lage an der Hauptverkehrsader von Hindustan nach der Nordwestgrenze ist Lahore ein Paradies für den Münzsammler. Hier entstand die wertvolle Sammlung des hochverdienten C. J. Rodgers, die durch Kauf in den Besitz des Panjab-Museums 10 überging. Dasselbe gilt von G. B. Bleazby's Kabinett, während Cunningham's unvergleichliche Sammlung indo-griechischer Münzen ihren Ruheplatz im Britischen Museum gefunden hat. Whitehead's Katalog der Münzen des Panjab-Museums bildet somit eine wichtige Ergänzung zu den wohlbekannten Katalogen des Britischen Museums 15 von Gardner und Lane-Poole (Coins of the Greek and Scythic Kings of Bactria and India, 1886, und Coins of the Moghul Emperors of Hindustan, 1892).

Es muß fast als ein pishta-pēshanam erscheinen, wenn ich mit einigen Worten auf die Bedeutung der indo-griechischen und indo- 20 skythischen Münzen hinweise. Ohne sie würde sich unsere Kenntnis der Geschichte Indiens von der Zeit der Mauryas bis zu den Guptas auf unzusammenhängende Notizen aus griechischen, chinesischen und indischen Quellen beschränken. Den mühsamen Forschungen bedeutender Numismatiker verdanken wir ein ziemlich deutliches Bild 25 dieser Periode der Völkerwanderungen und Eroberungen. An der Spitze stehen die rein griechischen Münzen des Diodotos und Euthy-Die Münzen des Demetrios und seiner Nachfolger tragen neben der griechischen Aufschrift eine solche in Kharoshthī und haben den Schlüssel zur Entzifferung dieses schwierigen Alphabets 30 geliefert. Ein vorzüglich erhaltenes Exemplar der zweisprachigen Kupfermünze des Demetrios ist auf Tafel 1 (Nr. 26) abgebildet. Für Neulinge sei bemerkt, daß an Stelle der lebensvollen Porträts des Euthydemos, Demetrios und späterer Könige bisweilen ein bärtiger Herakleskopf oder auch der Kopf des Apollon oder des 35 Dionysos erscheinen. Andere prächtige Typen der griechischen Kunst, die sich auf den indo-griechischen Münzen dargestellt finden. sind Zeus, Pallas, Nike, Artemis, Helios, Poseidon und die Dioskuren.

176 Anzeigen.

Zwei bilingue Münzen des Pantaleon und Agathokles ersetzen die Kharoshthī durch Brāhmī. Eine andere Münze des Agathokles trägt in Kharoshthī das Wort *Hitajasame*, welches zuerst von Bühler (WZKM., VIII, 207) richtig gelesen und als ein Präkrit-Äquivalent 5 von "Agathokles" erklärt worden ist. Von den silbernen Medaillen des Agathokles, welche Porträts und Namen seiner Vorgänger enthalten, besitzt das Panjab-Museum nur eine mit dem Kopf Alexanders des Großen (Tafel 2, Nr. 41). Eukratides, dessen behelmten Condottierekopf seine Münzen der Nachwelt überliefert haben, war nach Justin 10 ein Gegner des Demetrios. Die übrigen indo-griechischen Könige sind bloße Namen, mit Ausnahme des Menandros, der nach Strabo die Westküste Indiens eroberte und den Buddhisten als "Milinda" bekannt ist. Nr. 693 (Tafel 9) bietet ein treffliches Exemplar der Silbermünze des Hermaios und seiner Gemahlin Kalliope, mit grie-15 chischer und Kharōshthī-Aufschrift. Noch unsicherer als die Chronologie der Indo-Griechen ist die der sogenannten Indo-Skythen und Indo-Parther: Maues, Azes, Azilises, Vonones, Gondophares, Abda-Das Panjab-Museum ist besonders reich an Münzen des Azilises (Nr. 319-371) und übertrifft selbst das Britische 20 Museum in dieser Hinsicht bei weitem. Als Kunstwerke stehen die indo-skythischen Münzen ihren griechischen Vorbildern bedeutend Die Büsten auf den Münzen der Indo-Parther sind Nachbildungen derjenigen der Arsakiden-Könige. Dem Typus des Abdagases ähneln die sehr häufigen Münzen eines unbekannten Königs, 25 der sich unter dem Titel Βασιλεύς Βασιλέων Σωτήο Μέγας verbirgt. Die dritte und letzte Klasse der im ersten Bande behandelten Münzen sind die der Kushan-Könige. Die des Kozulo-Kadphizes schließen sich unmittelbar an die des Hermaios an, während Kozola-Kadaphes den Kopf des Augustus kopiert. Das den beiden Königsnamen 30 vorangehende Beiwort lautet in Kharoshthi kujula und kuyula. Sollte es vielleicht dem türkischen کوجلی güjlü, "stark", entsprechen? Sehr interessant sind die Münzen des Hima-Kadphises. Hier erblicken wir den türkischen Herrscher in Pelzmütze, langem offenen Rock und hohen Stiefeln, und auf der Rückseite Gott Siva mit dem 35 Dreizack und seinen Stier Nandin. Die Kharöshthī-Legende nennt den König Mahiśvara, das aber nicht, wie Whitehead (S. 174. 183) annimmt, ein Name des Siva ist, sondern dem Sanskrit Māhēśvara, "Verehrer des Mahēśvara oder Śiva", entspricht. Die prachtvollen Goldmünzen des Kanishka, Huvishka und Vāsudēva, welche 40 über dreißig verschiedene iranische, griechische und indische Gottheiten abbilden, sind im Panjab-Museum verhältnismäßig dünn gesät, während die Kupfermünzen dieser Herrscher gut vertreten sind. Doch fehlt der spätere Kalinga-Typus, den Sir Walter Elliot (Madras Journal, vol. XX) und V. A. Smith (Indian Museum 45 Catalogue, vol. I) beschrieben haben.

Im zweiten, viel stärkeren Bande behandelt Whitehead die Münzen der Mughals. Als besonders nützlich und verdienstlich

muß man die Lesungen und Abbildungen der Kupfermünzen des Akbar bezeichnen. Das Britische Museum ist sehr arm an solchen Münzen. Dies erklärt sich einfach daraus, daß frühere Sammler außer Stande waren, die verschnörkelten und fragmentarischen Legenden zu entziffern, und daher derartige Stücke ihren Kabinetten 5 einzuverleiben versäumten. Die Auflösung und Erklärung des Gewirrs von Münzstätten, persischen Zahlwörtern und Monatsnamen verdanken wir dem Scharfsinn und der Geduld des verstorbenen Rodgers. Auch die Gold- und Silbermünzen der Mughals sind keineswegs leicht zu lesen. Da der Münzstempel im Durchmesser 10 meist größer war als das zu prägende Metallstück, erscheinen auf dem letzteren nur Fragmente der vollen Aufschrift, und der Name des Fürsten und die Ziffern des Datums fehlen oft ganz oder zum Teil. Ein Hilfsmittel zur Identifikation sind namentlich für die späteren Münzen die persischen Distichen, welche die Namen der 15 einzelnen Herrscher enthalten. Die ersten Beispiele finden sich schon unter Akbar. So trägt Nr. 136 (Tafel 2) das folgende Beit:

Die Distiehen Jahängīrs sind besonders zahlreich. Eines von 20 ihnen verewigt in galanter Form den Namen seiner schönen und klugen Bēgam Nūr-Jahān, die für ihn die Regierung führte, während er selbst den Freuden des Bechers huldigte (Tafel 6, Nr. 919):

Wie eine grausame Ironie wirken die beiden Verse auf den zahllosen Münzen, welche die East India Company und andere Machthaber im Namen des Schattenkönigs Shāh-'Ālam geprägt haben (cf. Tafel 18. Nr. 2858):

Die machtvollste Persönlichkeit der Dynastie, der größte und weiseste Fürst, der Indien seit Aśōka beherrscht hat, ist Akbar. Um die Mitte seiner langen Regierung suchte er, wie anderweit, auch auf religiösem Gebiete reformatorisch zu wirken, indem er 35 den Islām durch die Ilāhī-Religion ersetzte. Auf seinen Münzen

trat nun an die Stelle der Kalima die Formel الله اكبر جلّ جلّ باله , und die Rückseite trug statt des Hijra-Jahres den Namen eines persischen Monats und ein Jahr der solaren Ilāhī-Ära, die vom ersten Jahre seiner Regierung beginnt. Auf drei Goldmünzen 40 Akbars im Britischen Museum (Catalogue, plate V, Nos. 166, 172, 173) befinden sich — entgegen dem Gebote des Propheten — Abbildungen lebender Wesen: ein Falke (garuḍa), eine Gans (haṃsa), Sītā und Rāma. Hierin erblicke ich eine Konzession an seine Hindu- Untertanen. Akbars Sohn und Nachfolger Jahāngīr wagte es sogar, seine eigene Person mit dem Pokal in der Hand abzubilden; siehe z. B. Tafel 5, Nr. 889. Zu beiden Seiten steht das Distichon:

Zu den größten Seltenheiten gehören die Gold- und Silbermünzen, auf denen Jahängīr die Namen der persischen Monate durch Bilder der Zeichen des Tierkreises ersetzte. Das Britische Museum besitzt die vollständigste Sammlung dieser Prunkstücke. Natürlich gibt es auch Fälschungen von ihnen, während die haufigen Nach15 ahmungen der Münzen Akbars nicht als Fälschungen zu betrachten sind, sondern zur Benutzung als Amulette angefertigt werden. In meiner Sammlung befindet sich sogar eine Kupfermünze des Shāh'Ālam (mit dem Datum Banāras, 1222), an die ein Aufhänger angelötet ist. Welches arme Weib mag diesen unscheinbaren Schmuck 20 oder Talisman getragen haben?

Zum Schluß ein Wort des wärmsten Dankes an den Verfasser der vorliegenden mühevollen und gewissenhaften Arbeit. Jede dieser Tausende von Münzen hat er selbst gewogen, gemessen, beschrieben und gelesen, wobei er besonders von J. Allan unterstützt wurde. Die praktische und übersichtliche Anordnung der einzelnen Nummern ist dieselbe wie in den Katalogen des Britischen Museums. Eine reiche Auswahl typischer Exemplare enthalten die beigegebenen Lichtdrucktafeln, welche die Clarendon Press nach im Britischen Museum angefertigten Abgüssen hergestellt hat. E. Hultzsch.

A Catalogue of the Indian Coins in the British Museum. —
Catalogue of the Coins of the Gupta Dynasties and of
Saśānka, King of Gauḍa, by John Allan. M. A., Assistant
in the Department of Coins. With twenty-four plates.
London, sold at the British Museum, 1914. Pp. CXXXVIII, 184.

Über die politischen Verhältnisse Indiens zur Zeit der Guptas und ihrer unmittelbaren Nachfolger sind wir verhältnismäßig genau unterrichtet, da sich zahlreiche Inschriften aus dieser Periode erhalten haben. Während über den Anfangspunkt anderer indischen Ären die Ansichten der Fachleute noch stark von einander ab40 weichen. wissen wir mit Sicherheit, daß die Gupta-Ära mit der Krönung des Chandragupta I. im Jahre 319 n. Chr. begann. Die

Münzen der Guptas ergänzen die epigraphischen Nachrichten in mehrfacher Hinsicht. Die große Anzahl der auf uns gekommenen Goldmünzen, die Sorgfältigkeit ihrer Prägung und die Mannigfaltigkeit ihrer Typen liefern den Beweis für die große Macht der Dynastie und für die straffe Organisation ihrer Verwaltung. Für 5 die Chronologie der älteren Dynastien ist es von Wichtigkeit, daß der Typus der frühesten Goldmünzen der Guntas dem der Kushan-Münzen und der Typus der Silbermünzen dem der Westlichen Kshatrapas nachgebildet ist. Von besonderm Interesse sind die Hochzeitsmedaillen, welche die Figuren des Chandragupta und seiner 10 Gemahlin Kumāradēvī tragen (s. Tafel 3). Andere Goldmünzen (s. Tafel 5 und 12) bilden ein vor dem Opferpfosten stehendes Roß ab und verkünden uns, daß zwei verschiedene Gupta-Könige als Zeichen der Eroberung der Welt ein Roßonfer darbrachten. Auf anderen erscheint der König als Jäger, Reiter oder Lautenspieler, 15 Auf der Kehrseite der Silbermünzen des Chandragupta II. (Tafel 10) ist das chaitya der Westlichen Kshatrapas, wie Allan (p. LXXXVI) zuerst erkannt hat, durch einen garuda, das Wappentier der Guptas. ersetzt worden. Auf einem Teil der Silbermünzen des Kumaraounta I. (Tafel 18) erscheint an Stelle des garuda der Pfau des 20 Kriegsgottes, auf denen des Skandagupta (Tafel 20f) entweder ein garuda oder ein Pfau oder Sivas Stier. Was Allan für einen "Altar" hält (p. CI), ist wohl eher eine rohe Nachahmung des traditionellen garuda.

Da es sich hier um einen neuen Band der numismatischen 25 Serie des Britischen Museums handelt, so brauche ich kaum zu versichern, daß die Beschreibung der einzelnen Stücke minutiös genau, die Anordnung praktisch und übersichtlich, und die Ausführung der Tafeln mustergiltig ist. Hierfür bürgt schon der Name des Verfassers, der als Autorität auf dem Gebiete der Münzkunde 30 bekannt ist. In der Einleitung behandelt er die inschriftlichen Nachrichten über die Guptas, sowie die Typen, Legenden, Fundorte und das Gewicht der Münzen, und erklärt sich besonders verpflichtet gegen Fleet, den Herausgeber der Gupta-Inschriften, und V. A. Smith. der durch zahlreiche Artikel die Kenntnis der 36 Gupta-Münzen, wie kein anderer, gefördert hat. Trotzdem bleiben noch mehrere der Legenden zweifelhaft oder unvollständig und bedürfen der Berichtigung und Ergänzung durch künftige, besser erhaltene Funde.

Wie der Titel besagt, sind den Münzen der Guptas als An-40 hang die des Śaśānka von Gauda beigegeben, dessen Kupfer-Inschrift vom Jahre 300 der Gupta-Ära ich in der Epigraphia Indica (VI, 143 ff.) herausgegeben habe. Auf S. LXIII der Einleitung (Z. 1 und 2 von unten) und im Index lies Mādhavarāja und Šilodbhava (statt Madhvarāja und Šīlodbhava). Auf Seite XLI 45 füge hinzu, daß Tīrabhukti mit dem modernen "Tirhut" identisch ist; s. Ep. Ind., I, 218.

5

University of California Publications in Semitic Philology. 1909—1913. Abū l-Mahâsin Ibn Taghrî Birdî's Annals. Entitled An-Nujûm az-Žâhira fî Mulûk Mişr wal-Kâhira, edited by William Popper, published by the University of California Press. Berkeley. Vol. 2, No. 1. IV, 1—128. Sept. 1909. Doll. 1.50. Vol. 2. No. 2. IV, 129—297. Oct. 1910. Doll. 2.50. Vol. 2, No. 3. L, 298—534. Jan. 1912 (enthält Glossar und Indices). Doll. 4.50. Vol. 3, No. 1. IV, 1—130. Sept. 1913. Doll. 1.50.

Die arabischen Quellen zur Geschichte der Mamlukenzeit liegen bisher unzureichend im Druck vor; nur wenige ausführliche Geschichtswerke dieser Epoche sind veröffentlicht, wie Ibn Iyas' Chronik (in Būlāq bis auf die Jahre 906-922 d. H. gedruckt; s. meinen Artikel in Enzykl. des Islam): al-Sakhāwī's Geschichte Ägyptens 15 vom Jahre 845-857 d. H. (mit zahlreichen Fehlern und Wortauslassungen): die Chronik des 'Omar ibn Habīb mit der Fortsetzung seines Sohnes: a) ausführliche Inhaltsangabe von Weijers von den Jahren 648-801 in Orientalia II, p. 223-489; b) vom Druck der Chronik selbst nur das Jahr 648 von Weijers, l. c. p. 223 ff. und 20 die Jahre 648-656 von Leander (in Le Monde oriental, Upsala 1913, vol. VII, p. 1-81), schließlich die Übersetzung der Jahre 648-708 aus den "Sulūk" des Magrīzī von Quatremère. Bei so spärlichem gedruckten Material ist die Ausgabe eine der großen Chroniken der Mamlukenzeit sehr willkommen, weil dadurch die 25 Benutzung neuen, umfangreichen Materials jedem Forscher ohne Schwierigkeit ermöglicht ist. Ein Mann wie Abu-l-Mahāsin Yūsuf ibn Taghrīberdī (die Aussprache berdi von bermek ist gebräuchlicher als birdī, doch scheint die Aussprache "birmek", wie mir Houtsma mitteilt, in einigen Dialekten zulässig zu sein, s. Radloff, 30 Versuch eines türk. Wörterbuchs, IV, p. 1592) war besonders geeignet, diese Epoche zu schildern. Als Sohn eines der bedeutendsten Politiker im ersten Viertel des 9. Jahrhunderts geboren (sein Vater war Atābek in Cairo und mehrfach Statthalter von Damaskus und Aleppo), wurde er von den besten Lehrern, den bedeutendsten Ge-35 lehrten (u. a. Al-'Ainī, Ibn 'Arabshāh, Ibn Ḥadjar, Maqrīzī usw.) unterrichtet und widmete sich ausschließlich dem Geschichtsfach. Er war Emir der zweiten Rangklasse (mit dem Titel al-Djanāb) und gehörte zu den Aulad al-nas1), einer Art zur Verfügung des Sultans stehenden besoldeten Reserve, die zu den militärischen 40 Expeditionen in Feindesland zugezogen wurden (s. näheres in der Enzykl. des Islam im Artikel "Ibn Iyas"). Verwandt und befreundet mit den höchsten weltlichen und geistlichen Würdenträgern, hat er eine außerordentliche Personenkenntnis besessen. Davon zeugt sowohl seine Biographiensammlung Al-Manhal al-Safī als auch die

<sup>1)</sup> Siehe Ibn Iyas II, p. 118.

Totenlisten in seinen Chroniken 1). Die meisten Beamten kannte er persönlich, wodurch seine Schilderungen oft den Reiz des Selbsterlebten haben. Er stand in seiner Zeitepoche als Teilnehmer an den Ereignissen, nicht reflektierend über den Dingen. Bleibenden Wert hat daher nur der Teil seiner Darstellung, in dem er die 5 Epoche schildert, die er selbst erlebt hat oder die er durch Erzählungen älterer Zeitgenossen genau kennt. Die Ausgabe, die Juynboll und Matthes begonnen und bis zum Jahre 365 d. H. geführt haben, hätte nicht an dieser Stelle fortgesetzt werden sollen. Ibn Taghrīberdī's Abschnitt über die Fatimidenchalifen von Ägypten ist 10 nur ein Auszug bekannter Schriftsteller, seine Darstellung ist insofern an manchen Stellen ganz interessant, als sie die verschiedenen Berichte zusammenstellt und auch hin und wieder Neues bringt (z. B. die nicht unwichtige Tatsache, daß Nür al-dīn in Aleppo im Jahre 543 den alidischen Gebetsruf abschaffte, s. vol. III, p. 40). 15 Es war nicht seine Absicht eine zusammenbängende Geschichte dieser Zeit zu schreiben, sondern nur die Biographie der Fatimidenherrscher zu geben, alles andere betrachtet er als Abschweifung. Nach seinen Worten (Vol. II, 58.1 und 377.4) hat er noch ein "Kitāb al wuzarā" für die Nachrichten über die Vezire verfaßt, von dem uns 20 sonst keinerlei Nachricht vorliegt. Daher ist es wegen der von Dr. Popper aufgewandten Mühe und der großen Kosten einer solchen Drucklegung zu bedauern, daß er sich nicht auf die Mamlukenzeit beschränkt hat. Glücklicherweise hat er für vorläufig auf den Druck der Avyubidenepoche verzichtet, um zunächst den Band VI 25 (vom Beginn der Regierung des Sultans al-Nāsir Faradi im Jahre 801 bis zum Schluß der Nudjum) vorzunehmen. Auf diese Weise werden wir in nicht allzu langer Zeit eine beinahe fortlaufende Reihe von Chroniken der Mamlukenzeit von 801 bis zum Schluß im Druck vorliegend haben, da die "Nudjūm" bis 872 reichen und vom Be- 30 ginn der Regierung Qāitbāi's (eben diesem Jahre) die Chronik des Ibn Iyas, die bis nach der Eroberung Ägyptens durch Sultan Selim fortläuft, ziemlich ausführlich gehalten ist.

Die Schilderung in unserer Chronik ist so angeordnet, daß Ibn Taghrīberdī mit der Lebensbeschreibung des regierenden Chalifen, 35 die er aus verschiedenen Autoren zusammenstellt. beginnt und dann Jahr für Jahr ganz kurz einige wichtige Ereignisse während seiner Herrschaft erwähnt. Dann folgt in jedem Jahr die Liste der Verstorbenen aus seiner eigenen Kenntnis, sowie häufig der bei Dhahabī aufgezählten Toten; zum Schluß eines jeden Jahres notiert er den 40 Stand des Nils, ein recht wertvoller statistischer Beitrag über so viele Jahre hin.

Eingehende Kenntnis der Fatimidenepoche hat Ibn Taghrīberdī

<sup>1)</sup> Im besonderen in seinen "Ḥawādith al-duhūr", die er als Fortsetzung der "Sulūk" des Maqrīzī schrieb und bis zu seinem Todesjahr 874 weiterführte (Ms. Berlin 9462, während das Londoner Ms. nur bis 860 reicht).

nicht besessen; es ist das umso erstaunlicher, als er die von ihm benutzten Quellen kritisch vergleichen konnte. So hat er keinen richtigen Begriff von dem Verhältnis der Fatimiden zu Aleppo; diese waren überhaupt stets nur kurze Zeit die wirklichen Herren 5 der Stadt, jedenfalls noch nicht im Jahre 404; erst im Jahre 406. nachdem der Fürst von Aleppo, Murtada al-daula geflohen war, stellte sich der Gouverneur der Zitadelle unter des Chalifen Hakim Schutz. Auch über das Ende der Fatimidenherrschaft in Syrien ist er nicht genau unterrichtet. Damaskus war von dem Seldjuken 10 Tutush im Jahre 471 endgültig den Fatimiden genommen worden. Baalbek wurde dann, wie wir aus Ibn Shaddad wissen, bereits im Jahre 473 den Fatimiden von Muslim Ibn Quraish entrissen und dem 'Aud ibn al-Şaiqal1) zur Verwaltung übertragen. Dieser wurde dann von dem Seldjuken Tutush, der sich Damaskus bemächtigt 15 hatte, nach Muslims Abzug aus Syrien im Jahre 476, außerhalb Baalbeks überrascht und gezwungen die Stadt an Tutush abzutreten. In der Biographie Zengī's (Vol. III, 38) ist es nicht klar gesagt, daß dieser Fürst die Lehen seines Vaters nicht direkt erbte, sondern erst nach Jahren allmählich von ihnen Besitz nahm. Auch gelang 20 es ihm nicht, wie Ibn Taghrīberdī berichtet, ganz Syrien zu erobern. Die Nachricht, daß er Damaskus eingenommen habe (Vol. III, p. 28. 3) ist falsch. Recht hübsch ist eben dort die Geschichtsauffassung, wie im Orient eine Fürstendynastie der nächsten den

Boden vorbereitet (iii). Über Nūr al-dīn's staatsrechtliche Stellung 25 ist Ibn Taghrīberdī nicht klar, obwohl er betont, daß Nūr al-dīn's Bruder, Saif al-dīn Ghāzī der erste Atābek ist, der eine eigne Fahne führte (Vol III, 44. 20—22). Aber Nūr al-dīn, obwohl einer der machtigsten Fürsten, hat sich stets als Atābek der Seldjukensultane gefühlt und niemals nach dem Sultantitel gestrebt; 30 es ist durchaus unrichtig, wenn ihn unser Autor als Sultan bezeichnet, ebensowenig wie Saladin zu Nūr al-dīn's Lebzeiten den Sultanstitel trug (Vol. III, 104. 10).

Wenn auch inhaltlich an Popper's Vorlage mancherlei auszusetzen ist, so ist seine Ausgabe in jeder Beziehung zu loben. Der 5 Druck ist deutlich, die Absätze an richtiger Stelle, Druckfehler finden sich in geringer Zahl vor; auffallend ist die durch Vol. II, 1 durchgehende Verschreibung "Zāhirā" für "Zāhira"; Vol. III, 22. 4 ist نكب تن zu setzen. Vier dem Werke beigegebene Indices erleichtern seine Benutzung. Ohne Mühe erhält man ein klares 40 Bild von Ibn Taghrīberdī's Quellen in dem Autorenverzeichnis, dem eine Zusammenstellung der im Text erwähnten Büchertitel folgt. Im Vol. III, zu dem die Indices erst nach Abschluß des Bandes gegeben werden können, fällt mir ein vorher nicht zitierter Autor

<sup>1)</sup> Vol. II, 272. 15—17 wird صقيل (statt عود بن النميقل) als fatimidischer Beamter angesehen.

(vol. III, 20. 11) auf, über den in den einschlägigen Werken nichts zu finden ist, da es kaum der bei Brockelmann angeführte Schriftsteller sein dürfte. Mit großer Sorgfalt ist auch das Verzeichnis der geographischen Namen und der Bauten gemacht. Was die Personennamen betrifft, so wäre 5 wohl manchmal durch Vergleich mit anderen Schriftstellern genauere Schreibung und Vokalisation möglich gewesen. Der Name des Fürsten von Hims beispielsweise ist قيرخان, arabisiert خيرخان: die Schreibung جرجار, der Mss. ist entweder ein Versehen der Abschreiber oder ein Fehler des Ibn Taghrīberdī. Der Wesir des 10 Fürsten Mudjīr al-dīn Abaq von Damaskus heißt انه (Onör), nicht mit ,b": fränkische Schriftsteller nennen ihn "Ainardus". Im Verzeichnis der Qādīfamilie Ibn 'Ammār herrscht Verwirrung. Der erste Qādī von Tripolis dieses Namens, der zwischen dem Fatimidenwesir Badr al-Djamālī und dem Mirdasiden 'Atīva verhandelte, heißt 15 al-Hasan ibn 'Ammar, die auf ihn bezügliche Referenz, Vol. II, 39. 1 und 2, unter 'Alī ibn 'Ammār ist also zu streichen; doch ist er nicht mit einem älteren Beduinenchef al-Hasan ibn 'Ammär al-Kutāmī (Vol. II, 11. 7) zu verwechseln, der im 4. Jahrhundert vom Maghreb nach Ägypten einwanderte und vielleicht der Stammvater dieser 20 Familie ist. Der oben erwähnte 'Alī heißt 'Alī ibn Muhammad ibn 'Ammār; für Abu-l-Ḥusēn ist Abu-l-Ḥasan, für 267, 10 ist 267, 9, 10 zu setzen. Sehr verdienstvoll ist Popper's Glossar; durch solche Glossare, die noch durchaus nicht allen Editionen beigegeben werden, wird 25 für späterhin ein Thesaurus der arabischen Sprache vorbereitet, für

die noch durchaus nicht allen Editionen beigegeben werden, wird 25 für späterhin ein Thesaurus der arabischen Sprache vorbereitet, für den jeder Arabist, wie Fischer auf dem Orientalistenkongreß in Kopenhagen vorschlug, Material sammeln sollte. Das Wörterverzeichnis von Popper ist vielleicht überreich: manche Wörter in den angeführten Bedeutungen waren schon bekannt Dazu gehören 30 vol. II, 141. 16 ("Mauer" bei Dozy; Glossar zur Balādhurī); إَضِي إِنْ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ الل

20

25

"Monseigneur". An moderne Verhältnisse erinnert (اغلقا) die Schließung der Bazare als Zeichen der Trauer, sowie der Kleiderwechsel (d. i. wohl Anlegung von Trauerkleidern). Zu غربة führt Popper eine Stelle an, die zeigt, daß Ibn Taghrīberdī die Einführung der Beinamen auf "al-dīn" an nicht Regierende eigentlich mißbilligt. Diese Beinamen sind später als die auf المالة verliehen worden; die Anekdote (p. 112. 1—4), daß der erste Beiname auf "legegewissermaßen unabsichtlich gegeben wurde, weist daraufhin, wie schwer es dem Chalifen gewesen ist, nachdem ihm soviel von seiner weltlichen Macht genommen war, einem Sultan den Titel "Pfeiler der Religion" zu geben.

Zum Schluß dürfen wir die Hoffnung aussprechen, daß Dr. Popper den Schlußband der Nudjüm bald in einer ebenso vorzüglichen Ausgabe veröffentlichen und dadurch das Studium der Mamlukenzeit weiter fördern wird.

M. Sobernheim.

Bruchstücke des ersten Clemensbriefes, nach dem achmimischen Papyrus der Straßburger Universitäts- und Landesbibliothek mit biblischen Texten derselben Handschrift herausgegeben und übersetzt von Friedrich Rösch. Mit einer Lichtdrucktafel. Gedruckt mit Unterstützung der Cunitzstiftung. Schlesier & Schweikhardt, Straßburg i E. 1910. XXVIII + 184 S. 40. Preis 20 M.\*)

\*) Wir lassen dieser Besprechung (von S 190, Z. 31 an) einige Bemerkungen zu Carl Schmidt's Ausgabe des 1. Clemensbriefes folgen

Bis zum Jahre 1875 lagen uns die beiden Clemensbriefe nur in einer einzigen Handschrift vor, dem Alexandrinus, dem bekannten großen Uncialbibelkodex des British Museum aus dem 5. Jahrhundert, der in seinem 4. Teile die genannten Briefe in einem 30 defekten und zum Teil unleserlichen Zustande bietet. Einen unschätzbaren Gewinn für die Patristik bildete es daher, als Ende 1875 der damalige Metropolit zu Serrä, Philotheos Bryennios, den vollständigen Text beider Briefe nach einem Sammelkodex aus Konstantinopel (datiert 1056 n. Chr.) der Gelehrtenwelt vorlegte. 35 Kurze Zeit darauf, Mitte 1876 entdeckte R. Bensly in einer früher dem Pariser Orientalisten J. Mohl gehörigen syrischen Bibelhandschrift zu Cambridge (datiert 1169/1170) eine syrischen Übersetzung der beiden Briefe<sup>1</sup>). Der Auffindung der syrischen

<sup>1)</sup> Vgl. die von R H. Kennet besorgte Ausgabe von Bensly, The Epistles of St. Clement to the Corinthians in Syriac, edited from the manuscript with notes, London 1899.

Übersetzung folgte im Jahre 1894 die Entdeckung einer altlateinischen Version des ersten Clemensbriefes aus dem 12. Jahrhundert durch den Benediktiner Morin in einem Sammelbande des belgischen Klosters Florennes1). Diesen vier Textzeugen gesellte sich dann als fünfter für den ersten Clemensbrief eine bis auf fünf Blätter 5 vollständige altkoptische (achmimische) Version aus dem bekannten Weißen Kloster (Dair Abjad) des Schenute bei Ahmīm, die nach der Schätzung ihres Herausgebers, Prof. Carl Schmidt in Berlin<sup>2</sup>), aus der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts stammt und somit durch ihr hohes Alter, das das aller Versionen übertrifft, nicht nur einen 10 besonderen Gewinn für die Forschung der Clemensbriefe, sondern auch eine überaus wertvolle Bereicherung der achmimischen Literatur um ein bedeutsames Dokument, das viele bisher zum Teil unbekannte. zum Teil unbestimmte Wörter und alte grammatische Formen aufweist, bildet. Eine von dieser verschiedene Rezension stellen die 15 Straßburger Papyrusfragmente des ersten Clemensbriefes dar, die uns nunmehr von Rösch im Verein mit den achmimischen Fragmenten des Jacobusbriefes und des Johannesevangeliums (die von den Proff. Spiegelberg und Reitzenstein zusammen mit einer großen Anzahl von griechischen und ägyptischen Papyrushandschriften in 20 den neunziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts für die Straßburger Universitäts- und Landesbibliothek erworben worden sind) vorgelegt werden. Sie bestanden anfangs aus zweihundert kleinen Stücken und wurden erst von Rösch nach mühseliger Arbeit zusammengestellt. Daß ein Teil der Fragmente zum Johannesevange- 25 lium gehört, wurde zuerst von Rösch erkannt, die des Clemensbriefes wurden von Schmidt identifiziert. Der Kodex, der nach den paläographischen Indizien aus Mitte oder Ende des 5. Jahrhunderts stammt, hat jetzt 25 Blätter, zumeist Randstücke: die ersten 26 Seiten bieten größere Stücke des ersten Clemensbriefes, 30 Kap. I-XXVI (S. 27-90 fehlen jetzt nach der Paginierung), S. 91-99 den Jakobusbrief, Kap. I. 13-V, 20, der Rest griechische und achmimische Stücke des Johannesevangeliums, Kap. X-XII, 12.

Dem Texte des Clemensbriefes liegt eine von den anderen Versionen verschiedene griechische Handschrift zugrunde, die be- 35 sonders mit der Berliner koptischen und der lateinischen sehr nahe verwandt ist. Gegenüber der Berliner Version weisen die Straßburger Fragmente einen besseren Text auf. Für den griechischen Ausdruck der Berliner Handschrift gibt unser Text oft das entsprechende koptische Wort, dagegen zieht die Berliner Version 40

<sup>1)</sup> Vgl. Morin, S. Clementis Romani ad Corinthios epistulae versio latina antiquissima. Maredsoli 1894 (Anecdota Maredsolana, II).

<sup>2)</sup> Vgl. C. Schmidt. Der erste Clemensbrief in altkoptischer Übersetzung untersucht und herausgegeben . . . Leipzig 1908 (in A Harnack's Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, XXXII. Band). Die Handschrift selbst befindet sich jetzt in der königlichen Bibliothek zu Berlin (in der Folge mit B. bezeichnet).

35

Rösch, der sich bereits durch seine im Jahre 1909 erschienene Vorbemerkungen zu einer Grammatik der achmimischen Mundart (Straßburg i/E.) als guter Kenner des achmimischen Dialekts bewährte und für diese Edition sich besonders eignete, gibt den Text der Handschrift mit peinlicher Genauigkeit wieder, geht bei den Ergänzungen der defekten Stellen äußerst umsichtig vor; um den Text auch Nichtkennern des Koptischen zugänglich zu machen, versieht er diesen mit einer wortgetreuen deutschen Übersetzung; die Abweichungen der Handschrift von den anderen Textzeugen im Einzelnen verzeichnet er unter dem Texte. Über die Herkunft, Schrift. Alter und Beschaffenheit des Papyrus, sowie über die Eigentümlichkeiten der Übersetzung und ihr Verhältnis zur Berliner Rezension und zu den andern Textzeugen unterrichtet uns der Herausgeber in einer ausführlichen gediegenen Einze leitung, die er der Textedition voranschickt.

Von Varianten aus der Berliner Handschrift führt Rösch im kritischen Apparate nur solche von textlicher Wichtigkeit an, von stilistischen Verschiedenheiten gibt er nur in der Einleitung eine Auswahl, aber er hätte gut daran getan, wenn er auch solche Varianten wie εεπερεγ für εεπερογε (IV, 1), πεναερκανειστα πιακ für πε [γαργ]ερωκ (IV, 10), αγκαλομ πιπωκ für αγνωκ ωπε αραμ (V, 6), αμραπιτρε für αμιαργγρι (V, 7), αιεστα τεσαι für εκρελ] (X, 4), κικραπ α für καιο (XXI, 4), εαρογραπασκεπ νεσαι für εκρογμαγωγ ει (XXVI, 2) u. a., die doch ziemlich gering sind, im Texte oder auch in der Einleitung notiert hätte.

Im Folgenden gestatte ich mir eine Reihe von Einzelbemerkungen vorzulegen:

### Clemensbrief.

S. 5, Z. 11. II, 6 l. тпренье.

S. 11, Z. 32/33. IV, 6 B. hat mapan ma Traïe.

S. 13, Z. 7. IV, 9 B. hat a name für aoy name.

S. 15, Z. 30. V, 1 lies annanoy.

S. 17, Z. 16. V, 6 B. hat ca für sa.

S. 21, Z. 9. VI, 3 ergänze xοοq für xοογε (wegen des vor-40 hergehenden πιετα).

S. 23, Z. 4. VII, 7, die Worte a ïmmac vameaïm, die B. bietet, könnten die Lücke ganz füllen.

S. 25, Z. 22. VIII, 3 ergänzt R. τετ[ππογογικ] | (wohl wegen des folgenden [μω]κω) für τετππογετικε von B., das ebenfalls

die Lücke ganz ausfüllt, zu beachten ist aber, daß \*noγg auch mit apa konstruiert wird (vgl. z. B. Schmidt, Der erste Clemensbrief, XVIII, 13 παςε επαπαγεογ αρακ), πογενη με könnte also auch in unserem Texte erganzt werden.

- S. 27, Z. 31. VIII, 4 lies xιελογ; daselbst Z. 16, IX, 1, R. 5 ergänzt πογιιφε nach dem griech. βούλησις, B. hat dafür πιμακιε  $= \beta ov λ \dot{\eta}$ .
- S. 41, Z. 6—8. XII, 8 ας παντικτικ | [quing ογαστες επ· α]λλα πες | [προφην]ει[α αρμί απ τ]εοιμε (griech. ὅτι οὐ μόνον πίστις ἀλλὰ καὶ προφηνεία ἐν τῆ γυναικὶ γέγονεν). das π in πες 10 will R. S. XXI, Z. 11 (Einleitung) mit Steindorff. Koptische Grammatik (1904), § 379. 4 erklären, er befindet sich aber hier im Irrtum, da in den dort angegebenen Beispielen (μημικ πικοπαχος "Mönch werden", πείο πεογί "ich war klein" usw.) π prädikativ steht, während es hier mit κε zum Subjekt προφηνεία gehört; 15 daselbst Z. 12 (XIII, 1) lies ορυη; daselbst Z. 19 lies (μα)[ρε]ημογιμογ.
- S. 51, Z. 27. XVI, 2 πτα]ς πε τσμ [πε (griech. αὐτός ἐστι τὸ σκῆπτρον), die Berliner Handschrift. die sonst ältere Formen vorzieht, hat hier wie XXXI, 4 und XXXII, 2, den einzigen Stellen, 20 an denen dieses Wort im achmimischen Dialekt vorkommt, σρμπε; σρμπε lautet dieses Wort auch im Sahidischen (Boheirisch σρμπι), im Glossar S. 181 verzeichnet R. σμπε "Zepter" und verweist auf seine Vorbemerkungen zu einer Grammatik der achmimischen Mundart, S. 29 (§ 14), wo er dieses Wort als Beispiel für den Wegfall 25 eines p im achmimischen Dialekt anführt; nun kommt σμπε nur an dieser einzigen Stelle im Achmimischen vor, es ist also sehr wahrscheinlich, daß σμπε bloß Schreibfehler für σμπε ist (wie z. B. XXI, 8. τέβιο für τράβιο σέβιο, XIV, 1 κωρτ für κωρ).
- S. 55, Z. 14—15. XVI, 13 qnm [.....]  $\overline{n}[\overline{n}]$  [upe] ahad 30 (Jes. 53, 12, griech. καὶ τῶν ἰσχυρῶν μεριεῖ σκῦλα), B. hat qnuṃge ππρωλ ππ̄[ω] μρε, ebenso der sahidische Text qnanuṃ ππ̄μμιλ (boh. εψεφιὰ πιιμμιλ), Deut. 32, 8 διεμέριζεν ἔθνη wird sahid. durch πωῷ ππρεοπος (= 1. Clemens XXIX, 2 [Schmidt, S. 78] πιμμε ππρεοπος, boh. φιμμ πιιεοπος) wiedergegeben, πιιμμε 35 ππ̄μμιλ] erfordert also auch unser Text und wird die Lücke durch die Ergänzung μιε ππ̄μμιλ ganz ausgefüllt, Rösch schlägt, wohl mit Rücksicht auf das folgende ahaλ, πιιμα vor (πιιμμε ahaλ resp. πιιμμ ελολ für διεμερίζειν ist uns bis jetzt nicht bekannt), ahaλ kann aber auch mit dem vorhergehenden π̄[π̄] ω[·] pe zusammen-40 hängen, und es wird letzteres zu ππω[ογ] pe zu ergänzen sein, so daß in unserem Texte eine Verwechslung zwischen ωμρε "stark sein" und ωργρε (ωργογρε) ahaλ "zerstreut sein" vorliegt; die ganze

Stelle wird demnach lauten: q[nuye nnew] n[n]x[ογ(ογ)ρε] &&A.

Unsere Ergänzung wird sehr wahrscheinlich, wenn man die schon erwähnte Stelle 1. Clemens XXIX, 2 im Zusammenhange zum Vergleich heranzieht, diese Stelle lautet: ταρε πεταλε πιμμε nnewale nnye noc ταρεφαογογρε αξαλ nnyhpe naλα (griech. ὅτε διεμέριζεν ὁ τυνοτος ἔθνη, ὡς διέσπειρεν νίοὺς Ἀδάμ), hier haben wir also αογογρε αξαλ neben nuye. Ob diese Verwechslung zwischen aupe und αογογρε αξαλ von einem späteren Abschreiber oder schon vom ursprünglichen Bearbeiter der Straßburger Version her rührt, bleibt ungewiß.

S. 63, Z. 21/22. XIX, 2 erganzt R. [ΥπτοΥτη] | ακίω πίων (griech. ἀτενίσωμεν εἰς τὸν πατέρα) gegenüber B. Υπίων τος πισων (lies πίων); σων τ wird aber auch mit ακώ konstruiert, vgl. Clemens IV, 2 und XIII, 4 (dort auch von R. so ergänzt).

S. 67, Z. 16. XX, 6 lies antec aphas (besteht aus ante "nicht haben" und aphas — "Grenze", d. h. [das Meer] das keine Grenze hat); nach der Abteilung an тесарнас und Übersetzung (dessen Grenzen es nicht gibt) scheint R. тес als Possessiv zu арна aufzufassen, was grammatisch unmöglich ist, da doch apha zu den Nominibus gehört, deren Possessivverhältnis durch die Personalsuffixa ausgedrückt werden und hier auch mit dem Personalsuffix c versehen ist.

S. 69, Z. 1. XX,  $10 \left[ \mathbf{m} \overline{\mathbf{n}} \text{ og} \right] \mid \mathbf{x}$ es wohl für  $\mathbf{m} \overline{\mathbf{n}}$  ogogaes wie Z. 31 nogaesy für nogogaesy.

25 S. 73, Z. 5. XXI, 7, nach dem griech. ἐνδειξάστωσαν erwartet man καρογογωίης (wie bei B.), dies könnte auch hier eingesetzt werden, wenn man im Vorhergehenden αναφοί für πετηαιογή ergänzt; daselbst Z. 13, XXI, 8 möchte ich ergänzen πογή[πρε καρογαι αξαλ επ τ]εξογ mit B.; durch αξαλ επ wird μετά 30 in μεταλαμβανέτωσαν genauer wiedergegeben.

S. 79, Z. 31. XXIII, 3 lies λααγε oder λαγε für λαογε. S. 85, Z. 6. XXV, 2 lies wohl πιμογραπε.

### Jacobushrief.

S. 93, Z. 21. II, 2 ergänze zopp oder rcopp  $\bar{n}$ .

35 S. 95, Z 5. II, 5 ergänze aquinum παλας (griech. ἐπηγγείλατο), vgl. dazu auch 1. Clemensbrief XXXII, 2.

S. 97, Z. 27/28. II, 13 ογατικέ τε (wie Sah. [Balestri] und Boh. [Horner] = griech. ἀνέλεος) würde die Lücke ganz ausfüllen; daselbst Z. 31/32 εμπτε[q] | [....]γε, der griechische Text lautet: 40 ἔργα δὲ μὴ ἔχη (boh. παοπ πτας ας πραπρέπογι), R. ergänzt εμπτε[q] | [πακη πρεπρέπ]γε; πακη (= sahid. παοη) in der

Bedeutung "alioquin, secus, minime" ist im achmimischen Dialekt ein sehr seltenes Wort (es kommt unseres Wissens nur an einer einzigen Stelle, Clemens LIII, 4 [Schmidt, S. 106] vor), R. wollte dadurch wahrscheinlich das griech. δὲ ausdrücken, dieses ist aber schon durch ε in εμπτες bezeichnet, dagegen wird μπτε (wie 5 ογπτε) sehr oft (wie im Sahidischen) mit folgendem μμο ausgedrückt (vgl. z. B. Steindorff, Die Apokalypse des Elias [Leipzig 1899] XVI, 5 [S. 60] μπτες μεταποία μμο und XVII, 4 [S. 64] μπτεει εξογεία μμο), und dieses wird auch hier (wie in der vorhergehenden Zeile bei ογπτε) zu ergänzen sein; daß R. gerade 10 hier dieses seltene Wort gewählt, ist wohl durch μμο des boheirischen Textes veranlaßt.

- S. 99, Z. 5. II, 16 ergänze πιις τ εγιμαντ πίνας πικωνα] (τὰ ἐπιτήδεια τοῦ σώματος); daselbst Z. 8 ergänze ξογογε (καθ' ἑαυτήν).
- S. 107, Z. 9. III, 14, vor dieser Zeile muß noch eine ausgefallen sein, da der dem griech. ἐν πραὔτητι σοφίας. (14) εἰ δὲ ξῆλον πιαρὸν ἔχετε entsprechende koptische Text kaum in einer Zeile gestanden haben konnte; daselbst Z. 12—13 ergänze τ[co-φια τετπηση ακαλ g]π της | αλλα ογ [ακαλ gū πρας τε 20 π]ψγχικος (ἡ σοφία ἄνωθεν πατερχομένη . . . ἀλλὰ ἐπίγειος); daselbst Z. 28, IV. 2 ergänze τετπαιρε αργ (μάχεσθε).
- S. 109, Z. 5. IV, 5 ergänze εταμ[ογως περμι πεμτπ] (δ κατώκισεν εν ήμεν); daselbst Z. 8, IV, 6 ergänze πογ[εματ] (χάριν). 25 S. 111, Z. 3. IV, 16 ergänze μοργ πονερά έστιν).
- S. 113, Z. 8. V, 2 lies netā[ghcoγ]; Z. 12/13, V, 3 möchte ich ατετ[πειωσγε αρογ] n (ἐθησαυρίσατε) ergänzen, vgl. boh. σωσγτεξογη "thesaurizare" und die entsprechende boheirische Stelle (Horner. The Coptic Version of the New Testament in the northern 30 dialect, IV, 25).
- S. 115, Z. 1. V, 11 ergänze  $\overline{n}$ [πεταγρηποιαιπε] (τοὺς ὑπομείναντες); daselbst Z. 4—5 ergänze [εις αξαλ] το ογιμαπίζτης επαιμε] | [πεςπαε ππαεις] πε (ὅτι πολυσπλαγχνός ἐστιν ὁ πύριος καὶ οἰπτίρμων).
  - S. 117, Z. 22. V, 16 ergänze [σπσακ Ιπ]μ[α] (πολύ ἰσχύει).

### Johannes.

- S. 123, Z. 23—24. X, 10 ergänze mit Sah. (Balestri) mages ενθε λαγε ειμη] καμπακιογε | [αογ τημιογτ αογ τητεκο] (οὐν ἔρχεται εἰ μὴ ἵνα κλέψη καὶ θύση καὶ ἀπολέση).
  - S. 127, Z. 1. X ergänze vor naccay die Versnummer 27.

- S. 129, Z. 1. X, 30 möchte ich [anan ογε anan] (ξυ έσμευ) ergänzen, vgl. dazu Clemens XVI, 15 anak anak ογηπτ (έγὰ δέ εἰμι σπάληξ).
- S. 131, Z. 31. X, 38 lies Δτετπ[τωπφπιστέγε] (in unserm 5 Texte ist nur τωπ als Negation gebraucht).
  - S. 135, Z. 17. XI, 6 hätten wohl die Fragezeichen über προογε cno wegbleiben können, da doch προογε cno sowohl durch den griechischen wie den sahidischen Text (δύο ἡμέρας = προογ cnaγ) gefordert wird.
- S. 141, Z. 17. XI, 31 lies acrume; daselbst Z. 20 nach sapigas würde man noch ac oder σε (entsprechend dem griech. οὖν) erwarten; daselbst Z. 21 lies πρατη.

### Glossar.

- S. 176. Col. 1 s. v. rune, setze 26, 8 hinter 26, 21.
- 15 S. 177, Col. 1 s. v. ογειε, ergänze noch 4, 2; Col. 2 lies ογωες für ογωες.

[Anfang Semptember des Kriegsjahres 1914 fand Friedrich Rösch, der vordem als Assistent beim Kaiserlich Archaeologischen Institut in Kairo wirkte, auf dem westlichen Kriegsschauplatze den Heldentod im Kampfe fürs Vaterland. Sein allzu früher Tod bedeutet einen schweren Verlust für die Koptologie, in der er, wie seine beiden größeren Arbeiten, die Vorbemerkungen zu einer Grammatik der achmimischen Mundart und die hier besprochene, zeigen, zu großen Leistungen berufen war. Wie sehr ihm sein Lehrer Prof. Spiegelberg (dem die vorliegende Publikation gewidmet ist) schätzte, beweist der Umstand, daß er ihn noch als Studenten mit einer so schwierigen Aufgabe, der Herausgabe der Straßburger achmimischen Fragmente, betraute, die erst durch Rösch zu dem wurden, was sie jetzt sind. Ein dankbares Andenken ist ihm sicher.]

Gelegentlich dieser Besprechung erlaube ich mir auch hier einige Bemerkungen an Schmidt's treffliche Ausgabe des Clemensbriefes (siehe S. 1, Anm. 2) zu knüpfen, sowie manche Berichtigungen zum Drucke dieses Textes hinzuzufügen:

- 5 S. 36, Z. 7. IV, 7 agruntgarbeca fälschlich für aguntgarbeca.
  - S. 47, Z. 29. XI, 2 soll es wohl enveno (für ñenveno) heißen, denn sonst wäre die Bemerkung Sch.s: L. ñenveno st. enveno überflüssig.

- S. 65, Z. 12. XX, 12 eve añvā āphac (salacca) fälschlich für eve añ vē aphac (wie bei Rösch und auch später Z. 22/23 nunkeanoc eve añveq | aphaq, umgekehrt S. 119, Z. 12, LXI, 1 akal givā nānas ne aspte eve añveq aphaē für . . . . eve añveq aphaā).
- S. 68, Z. 2 v. u. XXI, 8, man erwartet μαρογαι αξαλ für καρπαι αξαλ (griech. λαμβανέτωσαν, lat. doceantur).
- S. 77, Z. 26. XXVII, 7 εγπαςωτε (εγπαςωταε) απογεραγ, der griechische Text hat ὧν οὐχὶ ἀπούονται αί φωναὶ αὐτῶν (ebenso Budge, The earliest known Coptic Psalter, Ps. 18, 3, dem diese Stelle 10 entnommen ist, επεκαςωτα απ επεγεροογ), in unserm Text ist also die Negation επ ausgefallen.
- S. 78, Z. 17. XXVIII, 4 πετριο steht für πεττριο, (ebenso S. 113, Z. 24, LVII, 5 Σιογωρε für Σιογογωρε).
- S. 85, Z. 10. XXXIV, 1 will Sch. sapequerq für μαρεσμετη 15 lesen und meint: wahrscheinlich μαρεσ- ein Versehen st. sapeq-, er übersieht aber, daß der griechische Text οὐκ ἀντοφθαλμεῖ hat, (ebenso die lateinische Version non perspicit oculis), unser Text also auch eine Negation erfordert; es liegt aber hier eine Verwechslung der beiden verwandten Formen μαρε (Hilfszeitwort des 20 negativen Präsens consuet. [3. pers. μαρ] = sah. μαρε [3. pers. μαρε] und das des Optativs [3. pers. μαρες] = sah. μαρε [3. pers. μαρες]) vor, es wird daher μαρεσμετη in μαρμετη zu verbessern sein.
- S. 87, Z. 17. XLII, 4 schlägt Sch. μαρπιστεγε (wohl nach 25 dem griech. τῶν μελλόντων πιστεύειν) für παξρημοτεγε vor, zu beachten ist aber, daß hier der lateinische Text qui incipie bant credere bietet, παξρημοτεγε könnte daher für παξρημιστεγε (vgl. z. B. sahid. μιρηματε) stehen; daß zwei aufeinanderfolgende gleiche Konsonanten oder Halbvokale durch éinen ausgedrückt werden, ist 30 gerade in unserem Texte nichts seltenes, vgl. z. B. S. 64, Z. 29 ετεμο für εττέμο, S. 86, Z. 28 παινελος für ππαινελος, S. 103, Z. 17 εαρογιώςε für εκρογογιώςε.
- S. 92, Z. 13/14. XLV, 3 τετ πασπτε en anhoe (ihr werdet niemals finden), griech. bloß οὐχ εύρήσετε.
- S. 119, Z. 2/3. LX, 4 man erwartet (raya tre etareec)  $\overline{n}\overline{n}\overline{n}$ erate für  $\overline{n}\overline{n}$ erate.
- S. 138, Col. 2 (Glossar), curve wird in unserm Texte auch mit ce konstruiert, so IX, 1 (S. 43, Z. 5'6) sepucu[7]se ce uques hyere.
- S. 142, Col. 1 vor τεπο füge ein: †εε (sah. †εε) Betrunkenheit 38, 17.

10

35

Im Glossar hätten noch s. v. ωω die Formen πωω und ωωντ, dann der Conditionalis ωωω und εωω gebucht werden sollen, ferner das negative Hilfsverb πιε und ιε und das des Finalis τωρε; αε als Finalis hätte auch besonders erwähnt werden können.

5 Zu Schmidt's *Berichtigungen und Corrigenda* auf der letzten Seite seiner Edition hätte ich noch hinzuzufügen:

S. 30, Z. 18. I, 1 lies evague für evague.

S. 32, Z. 1. II, 1 lies enedoasson für en edoasson.

S. 48, Z. 25. XII, 4 lies ntge für ntge.

S. 62, Z. 20. XVIII ergänze die Versnummer 16 vor xc.

S. 68, Z. 12. XXI, 6 lies ic für ic.

S. 79, Z. 12. XXX ergänze die Versnummer 1 vor eanan.

S. 90, Anm. Z. 3 lies πιεταγραφηπαοογε für πιεταγραφηαοογε.

15 S. 104, Z. 20. LII, 2 lies wohl προγο für προγ.

S. 129, Col. 2. (Glossar) s. v. 1664 lies apphi für eppai — s. v. 61644 (Z. 4) lies 73, 11 für 63, 11.

S. 137, Col. 1 s. v. pegą lies antpapegą für antpegą.

S. 141, Col. 1 s. v. Tune ergänze appni nach akal.

20 S. 142, Col. 1 s. v. τεγο (Z. 3) lies agphi für egpai — s. v. τογω lies 66 für 36.

S. 144, Col. 2 s. v. w $\lambda$  (Z. 5), nach Belagerung ist 74, 17 ausgefallen.

S. 146, Col. 2 s. v. q. (Z. 9) lies s. 164 für s. 664.

25 S. 148. Col. 1 s. v. one lies Gefäß für efGäß.

S. 149, Col. 1 s. v. ge lies nitge für nitge.

S. 150, Col. 1 s. v. ұшпш ergänze 35, 18, nach 21, 2 — s. v. ұрні lies пұрні пұнт für пұрні пұнт (ersteres ist auch von Sch. in den Berichtigungen verbessert).

S. 152, Col. 1 s. v. \*xaqxeq lies xqxuq für xqxuq.

J. Schleifer.

Abû-Muḥammed-'Alî-Ibn-Ḥazm-al-Andalusî Tauḥ-al-ḥamâma, publié d'après l'unique manuscrit de la Bibliothèque de l'Université de Leide par D. K. Pétrof, professeur à l'Université Impériale de St.-Pétersbourg. — Leide (E. J. Brill) 1914. — XLIV + 162 (arab.) SS. 8°.

Der Name Ibn Ḥazm (geb. 384/994, st. 456/1064) erweckt zunächst die Vorstellung des intransigenten zāhiritischen Theologen, des streitbaren dogmatischen und gesetzwissenschaftlichen Polemikers, 40 dann die des weltverlassenen und verbitterten Einsiedlers von Niebla, dessen scharfe, rücksichtslose Kampfesweise das literarische Sprichwort hervorrief: "Das Schwert des Ḥaģģāģ und die Feder des Ibn Hazm".

Der Mann hatte im glänzenden Palast seines Vaters eine vornehme weltmännische Erziehung genossen und hatte während seiner frühen Mannesjahre, wie sein Vater, in hohen Staatsdiensten gestanden. In sehr jugendlichem Alter hatte er sich bereits in der Poesie und der schönen Literatur hervorgetan. Erst in einer späteren Periode seines Lebens bildet Theologie und zum teil auch Geschichte sein hervorragendes literarisches Arbeitsgebiet. Ein Dokument seines in einem früheren Lebensalter betätigten poetischen und belletristischen Talentes ist das vorliegende Buch: عَامُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

Ibn Ḥazm war nichts weniger als ein Günstling des islamischen Publikums. Seine Werke hatten schon während seines Lebens unverdiente Mißachtung und Verfolgung zu erfahren. Die niedrige Schätzung seiner Leistungen¹) bezeugt der geringe Umfang, in dem 20 seine riesenhafte Arbeit erhalten ist. Von den ca. 400 Schriften, die er verfaßte, ist kaum ein Dutzend auf uns gekommen und auch dieses nur in wenigen Handschriften; von einigen der wenigen erhaltenen Werke ist nur je eine einzige nachgewiesen. Auch Zitate aus seinen Schriften kommen nicht häufig vor²). Bezeichnend ist 25 es, daß ihn Ġazālī einmal bloß als على بن حزم من حفاظ الغرب بقال الغرب بقال الغرب الغرب

Auch vom Tauk al-hamāma ist nur eine einzige Handschrift, die der Leidener Universitätsbibliothek nachweisbar. Zu allererst

<sup>1)</sup> Vgl. das Urteil des Subkī über das Milal-Werk, Tabak. Śāf. IV, 78, 13 ff.
2) Die meisten Zitate aus seinen Schriften habe ich bei Ibn Kajjim alGauzijja gefunden: al-Turuk al-hukmijja fi-l-sijāsat al-śar'ijja (Kairo 1317) 119
—120; 150; 204, desselben Kitāþ rūh al-arwāh (Haidarābād 1318) 249 ff.; über
ein Zitat aus dem Tauk s. unten; auch in seiner dogmatischen Nūnijja berücksichtigt er die Ansichten des Ibn Hazm. Öfters ist dieser zitiert in der von
Noldeke (ZDMG. 64, 439 ff.) besprochenen Schrift des Śiblī; ausdrücklich Milal
57, 10; 202, 15. Ein großes Exzerpt hat Balawī, Alif-bā (Kairo 1287) II, 416.
Dem großen Büchersammler Sihāb al-dīn al-Chafāŭī blieb auch das verpönte
Milal-Buch nicht verborgen; das 50. meģlis seines Tirāz al-maǧālis (Kairo 1284).
265—268 bringt Auszüge aus demselben nebst Widerlegungen. Auch der
Schüler des Chafāǧī, 'Abd al-Kādir al-Bagdādī (Chiz. adab II, 436, 7 v. u.)
bringt ein Zitat daraus.
3) Vgl. Zābīriten 202.

<sup>4)</sup> Catalogus Codicum Arabicorum I<sup>2</sup>, 267.

194 Anzeigen.

hat Dozy außer der Katalogs-Beschreibung dieses Unikums, in seiner Geschichte der Mauren in Spanien (deutsche Ausg. II, 211—215) durch die Übersetzung eines Abschnittes, in welchem Ibn Hazm, nach Dozy "einer der sinnigsten Dichter, die Spanien 5 je gehabt", eine zarte Liebesepisode seines Lebens in empfindsamen Worten beschreibt, einen Blick in die Eigenart des Buches gewährt. Dies veranlaßte weitere, jedoch überaus spärliche Mitteilungen, die hier S. VII—VIII der Einleitung verzeichnet sind. Jetzt schulden wir Herrn Prof. Pétrof Dank dafür, daß er im vorliegende Bande 10 dies Denkmal der andalusisch-arabischen Literatur in vollem Umfang des Textes zugänglich gemacht hat.

Der Herausgeber ist seinem Fache nach Romanist und hat erst in vorgeschrittenem Alter unter der Leitung des der Wissenschaft und seinen Freunden so früh entrissenen Baron Rosen, dessen 15 Andenken die Edition pietätvoll geweiht ist, das Studium des Arabischen angetreten. Wie man aus der Einleitung zu dieser Edition folgern kann, hat ihn zu diesem Studium und vornehmlich zu dem des Buches von Ibn Hazm angeregt das Interesse des Romanisten an der in eingehender Weise von A. F. v. Schack 20 (Poesie und Kunst der Araber in Spanien und Sicilien, 1. Ausg., Berlin 1865, S. 91—164) angeschnittenen Frage vom Verhältnis der andalusisch-arabischen Dichtung zur ritterlichen Poesie der romanischen Völker, oder allgemeiner "le beau problème des relations et des influences réciproques de l'Islam espagnol et de la civilisation 25 catholique du Moyen-Age." "Il n'y a pas de doute — meint er — qu'à ce point de vue Ibn Hazm ne soit un des écrivains les plus dignes de notre attention" (p. XXXVII).

Das Thema, das I. H. in dieser Schrift behandelt, ist in der arabischen Literatur auch sonst mehrfach vertreten. In den Adab-30 Werken und Anthologien fehlt ja selten ein Kapitel über 'isk und mahabba zu dem Zwecke, Liebesgeschichten aus der arabischen Vergangenheit und zu denselben gehörige Dichtungen mitzuteilen. Sehr früh tritt neben dieser belletristischen Tendenz auch die psychologische und ethische Betrachtung des Problems der 35 Liebe auf. Die älteste Abhandlung in diesem Sinne hat Gāḥiz (st. 255/867) zum Verfasser. Seine kurze Abhandlung fi-l 'iśk wal-nisā findet sich jetzt als Nr. 7 seiner in Kairo (matba'at altakaddum) 1324 d. H. gedruckten magmū'at rasā'il1) 161—169. - Im 10. Jahrhundert bildet dies Thema den Gegenstand einer 40 der Rasā'il der Ichwān al-safā (ed. Bombay, III, 63-75). Fast gleichzeitig erhalten wir von Mas ūdī (schrieb 345/956) über dasselbe eine eingehende Betrachtung, als deren Veranlassung die Verhandlung des Gegenstandes durch die am Hofe des Barmekiden Jahjā b. Chālid versammelten Mutakallimūn der verschieden-

Die in der Ausgabe von Van Vloten posthum erschienenen Tria opuscula (Leiden 1903) sind in dieser Sammlung als Nr. 2, 3 und 4 enthalten.

sten Meinungsschattierungen dargestellt wird. Mas ūdī fügt den ἐρωτικοὶ λόγοι der dreizehn Mutakallimūn seinen eigenen Exkurs über die von ihnen verhandelte Frage an (Murūģ ed. Paris VI, 368—386), zumeist eine Reproduktion der Anschauungen griechischer Philosophen und Astrologen über Ursprung, Natur und Wert der 5 Liebe. Es fehlt auch die platonische Definition der Liebe (διὰ μανίας . . . Θεία δόσει διδομένης. Phaedr. 244°) als καίδος (385, 6) nicht, die auch bei den Ichwān die Behandlung des Themas (1 e. 63, 9 v. u., vgl. ibid. Z. 6 الأرض الالاهي) einleitet¹). — Auch Ibn Sīna (st. 428/1037) hat in philosophischem Sinne einen Traktat 10 über dies Thema verfaßt (herausgegeben von Mehren in Traités mystiques d'Avicenne, 5. Th. Leiden 1894). —

In chronologischer Reihe folgt die durch P. edierte Monographie des Ibn Ḥazm. Nicht lange nachher kommen die Maṣāri' al-'uśśāk des Abū Bekr al-Sarrāģ (st. 500/1106), wieder 15 nur eine belletristische Monographie. Auch der Zeitgenosse des letzteren, al-Gazālī ist an diesem Thema nicht vorbeigegangen. Flüchtig behandelt er es in seiner ethischen Schrift Mīzān al-'amal, die er noch in Bagdad zu Beginn des Aufkeimens seines Interesses für die Mystik verfaßte. An diesem Punkte seines Ent-20 wickelungsganges gilt ihm die Liebe als die pure Narrheit und der Gipfel der Dummheit; zumal wenn man dahin gelangt ist zu glauben. daß sie sich nur je auf eine Person konzentrieren könne?); statt eines freien Gebieters, der zu sein der Mensch erschaffen wurde, wird er dadurch zum niedrigsten Sklaven der Leidenschaft. sei die Krankheit einer müßigen Seele ohne Schwung3), und er warnt in eindringlichster Weise vor allen Dingen, die dazu führen könnten. Ruhiger beurteilt er den Gegenstand in seiner ausgereiften mystischen Entwickelungsperiode. Er analysiert die Stufen des Gefallens, der Sympathie und Liebe in objektiver Weise, um durch so diese zur höchsten und reinsten Stufe der Liebe, der mystischen Gottesliebe emporzuführen (Iḥjā, ed. Būlāķ 1289, IV. 283 -287), die für den muwahhid das ausschließliche Objekt der Liebe bietet (ibid. I, 205, 7). Es wäre schwer, dem Gedanken zu widerstehen, daß sich in der von Gazālī vorgetragenen und als 35

<sup>1)</sup> Vgl. die im Menschen waltende جنية الاهية (Δαιμόνιον) in den Muķābasāt des Abū Ḥajjān al-Tauhīdī (lith. Bombay 1306) 28, 4 v. u.

<sup>2)</sup> Vgl. Ibn Ḥazm 24, 19 ff.

وقد ينتهى بعض الضَّلَال :128 (math. Kurdistān) 128) هـ (8 الله العشف وهو عين للحماقة وغاية للهنل . . . . حتَّى اعتقد ان لا ينقضى الله في محل واحد . . . . . قد خُلِفَ ليكون آمرًا مطاعًا لا . ليكون خادمًا للشهوة محتلا لأجلها وهو مرض نفس فارغة لا همّة لها

Gemeingut des Süfismus bekannten Theorie über die Liebe mit ihren Stufen und ihrer höchsten Vollkommenheit und Summe als Gottesliebe<sup>1</sup>) platonische und plotinische Lehren spiegeln, nach welchen Liebe "das Drängen und Streben sei, das den Menschen stufenweise vom Sinnlichen bis zum Anschauen der Idee des Guten und Schönen führt"<sup>2</sup>). Die islamische Mystik hat von hier aus den Begriff der Gottheit als den der absoluten, übersinnlichen Schönheit zum Gegenstand der Liebe gebildet.

Auch vom entgegengesetzten Flügel der islamischen Theologen ist eine Monographie über Liebe geliefert worden, in Form einer fetwä, die der berühmte Schüler des Ibn Tejmijja, der Ḥanbalite Śems al-dīn ibn Ḥajjim al-Ġauzijja (st. 751/1350) auf die an ihn gerichtete Anfrage erließ: wie ein Liebeskranker, der alle Mittel vergebens versucht hatte, von dem ihn leiblich und geistig verheerenden Übel befreit zu werden, noch gerettet werden könne. Die auf diese Anfrage erteilte Antwort bildet den Gegenstand des Buches unter dem Titel al-Ġawābal-kāfī liman sa'ala 'ani l-dawā al-śāfī "Ausreichende Antwort für den, der wegen des heilenden Mittels angefragt hat"3). Nach einer langatmigen Reihe von vorbereitenden Abschnitten über Gebet, Buße, über Sündhaftigkeit im allgemeinen und über die Hauptsünden (al-kabā'ir) im besonderen, geht er im Anschluß daran von p. 124 an auf den speziellen Gegenstand der Anfrage ein, schildert

die verschiedenen Stufen der Liebe, stellt dem عشق الْصَور, "der Liebe für Gestalten" die Gottesliebe, jedoch nicht im mystischen Sinne der Ṣūfī's 4), entgegen; er verurteilt die sinnliche Frauenliebe nicht (169 ff.), findet jedoch für ihre krankhaften Erscheinungen die Heilung in der nach Gott hin gerichteten Liebe (143). Manche Stelle dieses Buches läßt uns die Bekanntschaft des Verfassers mit 30 dem Werke des Ibn Hazm vermuten, den er auch einmal, ohne Nennung des Titels des Tauk al-ḥamāma zitiert 5).

Auf Grund des oben erwähnten Buches des Abū Bekr al-Sarrāģ verfaßte Abu-l-Ḥasan Ibrāhīm al-Biķā'ī (st. 885/1480) ein Kitāb aswāķ al-aśwāķ min maṣāri' al-'uśśāķ; es ist nur handschriftlich vorhanden. Auf dasselbe gründet sich das bei weitem populärste, im Orient wiederholt gedruckte Werk dieser Literatur: das Tazjīn al-aswāķ bi-tafṣīl aśwāķ al-'uśśāķ vom

<sup>1)</sup> Vgl. die Darstellung bei Carra de Vaux, Gazali (Paris 1902) 218-225.

<sup>2)</sup> Vgl. die Stellen bei Zeller, Philos, d. Griechen, Index s v. Eros.

<sup>3)</sup> Gedruckt Kairo (matba'at al-takaddum, o. J.) 179 SS. in  $8^{0}$ ; ist bei Brockelmann II, 106 einzufügen.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Vorlesungen über den Islam 192 (6, Anm. 13).

قال ابو محمّد بن حزم وقد أحبّ من لخلفاء الراشدين 8 164 (5). (المهديين 6,4 (wo والأثمّة المهتدين كثير

medizinischen Schriftsteller Dāwūd al-Anṭākī (st. 1005/1596)¹). Es stellt keine bloße Auswahl²) aus dem Werke des Bikāʻī dar. Der Verfasser gibt in seiner Vorrede genaue Rechenschaft von seinem Verhältnis zu jenem Vorgänger und faßt die Veränderungen (nicht immer Kürzungen, sondern auch Erweiterungen und tiefe 5 Eingriffe in die Komposition), die er an demselben vorgenommen hat, in zwölf Punkten zusammen. Trotz einiger philosophischer und medizinischer Einstreuungen (Punkt 10) — Dāwūd ist ja Kommentator der "Seelenkaṣīde" des Ibn Sīnā, der er auch eine Nachbildung an die Seite gesetzt hat, und Verfasser auch anderer 10 philosophischer Abhandlungen — gehört das Buch im ganzen in die Gruppe der Belletristik. Es ist das abschließende Werk in dieser Literaturgattung.

Von allen diesen literarischen Produkten, in deren Aufzählung Vollständigkeit nicht beabsichtigt war, wird man dem Buche 15 des Ibn Hazm die Palme der Vorzüglichkeit zuerkennen müssen. Es unterscheidet sich von anderen Werken dieser Gattung durch seinen lebensvollen, für Zeit und Heimat des Verfassers aktuellen, modernen Charakter, durch die persönliche Note. die durch das ganze Buch zieht. Es sind nicht die sprichwörtlichen berühmten 20 Liebespaare" aus der Vergangenheit, die den Gegenstand seiner Darstellung bilden; wir begegnen hier nicht den Banū 'Udra, oder Kutejjir und 'Azza, Magnun und Lejla, Gemīl und Butejna und wie diese romantischen Paare sonst heißen, mit ihren Liebesabenteuern und Liebesleiden in Verbindung mit den in bezug auf diese 25 Verhältnisse überlieferten Gedichten. Was Ibn Hazm erzählt ist Selbsterlebtes und Selbsterfahrenes. Er selbst und Zeitgenossen, die er zuweilen (nicht jedesmal) mit Namen nennt, Fürsten, Wezire, Gelehrte, Studenten, deren Liebesgeschichten er in reizvoller, an stilistischen Vorzügen kaum zu übertreffender Weise erzählt, sind 30 die Gegenstände seiner Betrachtungen.

Da er vor Abfassung des Werkes nicht als Stubengelehrter weltverborgen gelebt hatte, sondern mitten im vornehmen Leben der Residenzstadt Córdoba stand und mit klugem Auge in alle Sphären des gesellschaftlichen Verkehrs blicken durfte, "gestattet 35 uns — wie P. hervorhebt — dies Buch auch in das intime Leben der spanischen Araber des 11. Jahrhunderts einzudringen, es bietet uns eine Menge genauer Nachrichten über Staatsmänner und Staatsangelegenheiten jener Epoche. In dieser Beziehung wäre es schwer, den ganzen Reichtum des Werkes zu erschöpfen, oder auch 40 nur alle malerischen Einzelheiten auszuwählen. Um diesen Zweck zu erreichen, ware man versucht das ganze Buch zu übersetzen" (Einleitung XXVI).

Auch die Dichtungen, die in seine Erzählungen und Betrach-

<sup>1)</sup> Er war blind und erhielt deshalb auch das lakab al-baṣīr oder al-akmah.

2) Brockelmann I, 351.

tungen eingelegt sind, sind nicht aus der alten poetischen Literatur Mit Ausnahme einiger verschwindend wenigen Zeilen, die er zitiert 1), sind sie ausschließlich seine eigenen, durch tatsachliche Situationen hervorgerufenen poetischen Produkte. Außer der feinen 5 psychologischen Analyse und der Kunst. Personen, Sachen und Situationen in reizvoller formvollendeter Weise zu schildern (man sehe z. B. die Beschreibung eines Gartens 93, 13 ff. oder 102, 5 ff. die Schilderung des Mädchens) tritt in diesem Buche, in Form und Stimmung, vorwiegend eben die Begabung des Ibn Hazm als Dichter 10 zur Geltung, ein Talent, das sich bereits in seiner Kindheit kundgab und ihn zu ungewöhnlichen poetischen Leistungen befähigte (s. P., XXXIII oben). Er charakterisiert in sehr bescheidener Weise sein Verhältnis zu den Poeten der älteren Generationen ("sie haben geerntet, wir halten die Nachlese", 91 ult.); verzeichnet jedoch 15 gerne auch einmal ein artiges Kompliment, das man seiner poetischen Fähigkeit spendet (107, 7), oder daß man eine seiner Kasiden, wie man diese Ehre ausgezeichneten Dichtungen älterer Zeit zuteil werden ließ, ein individuelles Epitheton verlieh (11, 2), daß ein Verliebter am zweckmaßigsten eines seiner Gedichte benutzt, um seiner Dame 20 den Hof zu machen (28, 8), wie auch eine berühmte Sängerin am Hofe des Muzaffar ibn abī 'Āmir für eine schöne Melodie den Text von ihm verfassen läßt (107, 4).

P. hat im X. Abschnitt seiner Einleitung in treffender Weise die poetische Richtung des I. H., namentlich ihr Verhältnis zu den 25 Manieren der Altertümelnden, sein maßvolles Verhalten gegenüber den Übertreibungen der Schule charakterisiert. Freilich ist dies Maßhalten ein relativer Begriff. So sehr auch I. H. die phantastische Übertreibung in Allegorien, Vergleichen, Epitheten verurteilt, ist er selbst noch immer arabischer Poet genug, um, wenigstens nach 30 unserm abendländischen Geschmack, nicht gerade immer den Grundsätzen seiner eigenen Kritik gerecht zu werden. Wie aus der Nachschrift des Kopisten der einzigen Handschrift, die die Leidener Bibliothek vom Werke besitzt, ersichtlich ist, hat der Abschreiber (s. P. S. VIII) verkürzende Eingriffe in das ihm vorgelegene poetische 35 Material sich erlaubt, so daß uns zumeist nur Bruchstücke von den in das Buch eingelegten Dichtungen des I. H. vorliegen, ganz abgesehen davon! daß auch der Dichter selbst von vornherein zum großen Teil nur Fragmente aus seinen Gedichten mitteilt; einmal unterdrückt er sogar ein ganzes Gedicht, das er für eine Gelegen-40 heit bestimmt hatte (122, 14: تركتيا).

Wir können hier nicht den Raum für eine Analyse der dreißig Kapitel des Buches in Anspruch nehmen, in welchen der Verfasser

<sup>1)</sup> Auch sonstige Literatur zitiert er nicht Es ist nicht wahrscheinlich, daß mit سيّر ملوك السودان 46, 20, in denen I. H. gelesen hat, ein Buchtitel gemeint sei.

"nous expose la marche naturelle de l'amour, tous ses incidents et ses évolutions tragiques" (XII. 4). Dieser Aufgabe hat P. in seiner einleitenden Abhandlung (VII - XXXVIII) in genügender Weise entsprochen. Bei der feinen psychologischen Analyse, mit der Ibn Hazm auf die Phasen der Liebe und ihre Erscheinungen, 5 ihre Förderungen und Hindernisse eingeht, darf es uns wundern. daß in seiner Nomenklatur der terminus النَهْوَى الْعُذَّرِيَّ (platonische Liebe)1) nicht begegnet, obwohl der Begriff selbst im Buche vielfach vertreten ist. Es ist wohl möglich, daß dieser Mangel mit der Vermeidung der Beziehungen auf Altertümliches 10 motiviert ist, die das Material dieses Werkes kennzeichnet?). ist jedoch nicht ausgeschlossen, daß die Phrase انْبُوَى الْعُذَّرِيّ zur

Zeit des Ibn Hazm literarisch noch nicht geprägt war; die bei-

gebrachten Belegstellen stammen aus späterer Zeit.

Das Buch ist sehr ergiebig an Ausbeute für die frühe Bio- 15 graphie des Verfassers, für die Kenntnis seines Erziehungsganges (wir erfahren auch die Namen seiner Lehrer: 67, 11; 98, 10; 110, 5: 111, 10: 118, 13), seines Verkehrs an den Höfen der Mächtigen seiner Zeit (66, 18: "ich habe den Teppich von Chalifen getreten und den Versammlungen bei Königen beigewohnt"), für das innere 20 Leben in diesen Kreisen, besonders dem des allgewaltigen Mansür ibn abī Āmir, in dessen Intimitäten uns mancher vertraute Einblick eröffnet wird. Wie Ibn Hazm ein feines Gefühl für die psychologische Charakterschilderung der Leute seines Verkehrs bekundet, und im allgemeinen tiefer Menschenkenntnis sich rühmen 25 kann (17, 17), so vernachlässigt er auch seine Selbstbeobachtung nicht. Er rühmt sich besonders zweier ihm angeborener Eigenschaften, von denen er jedoch klagt, daß sie ihm viel Bitternis und sogar Lebensüberdruß verursacht hatten (107. 13 ff.): ausdauernde Treue und Nachsicht gegen erlittene Unbill. Seinen Selbst- 30 ruhm in bezug auf erstere Tugend entschuldigt er mit der aus Koran 93, 11 gefolgerten Erlaubnis dazu (76, 11 ff.), wie denn das dankbare tahaddut bil-ni'am oder bil-minan als Rechtfertigung des Selbstruhmes (Sujūţī und Śa'rānī sind die bekanntesten

<sup>1)</sup> s. Dozy, Supplément II, 107b. Ta'āwīdī, Dīwan ed. Margoliouth, 154, 3; Buṣīrī, Burda V. 9. 'Omar b. al-Fārid, Tā'ijja V. 17; vgl. Mas'ūdī, Murūģ VII. 351, Agānī, I, 147, 16 (fehlt im Index) انمَّا يُثِتر اذا عشق مَن انتسب رعذيا.

<sup>2)</sup> Gelegentlich kann zur Terminologie noch erwähnt werden die Antithese und حتبة مزاح; ersteres bedeutet etwas wie platonische Liebe. die nicht auf eine cheliche Verbindung abzielt; dafür findet man auch حكبة أصلاح. Siehe Sīrat 'Antar ed. Śāhīn (in 32 Teilen), VI, 186. XV. 30.

Beispiele) ein Typus der islamischen Literatur geblieben ist 1) und bis in die jüngste Zeit in den Titeln von ruhmredenden Selbstbiographien markiert wird 2). Auch Eifersucht bezeichnet er als eine seiner natürlichen Neigungen (117, 18).

Für die Kenntnis des Charakters des Ibn Hazm kommen auch die sehr wichtigen Bekenntnisse in Betracht, die er seiner ethischen Schrift al-Achlak wal-sijar fī mudawat al-nufūs (Kairo, math. al-sa'ādat, 1905) 22-29 anvertraut hat: er bekennt sich dort zu Charakterfehlern, die er durch Selbstdisziplinierung 10 unterdrückt habe, unter diesen Zorn, Hochmut, Ruhmsucht u. a. m.; andererseits verteidigt er sich gegen falsche Beurteilung, die seinem Charakter von feindlicher Seite widerfuhr. Für seine Leidenschaftlichkeit, Mißmutigkeit und Unduldsamkeit betrachtet er als Ursache einen Tumor an der Milz, den eine schwere Krankheit in ihm zurück-15 gelassen habe (ibid. 77 unten), so wie er (Tauk 17, 6) seine Tränenlosigkeit dem übermäßigen Gebrauch von Weihrauch zuschreibt, der ihm in seiner Jugend als Heilmittel gegen Herzklopfen ärztlich verordnet war. Er klagt über Unbeständigkeit der Freunde und über Nörgeleien, mit denen ihn Unwissende verfolgen; diesen letzteren 20 ist er dankbar dafür, daß er durch sie zur Abfassung seiner überaus nützlichen großen Werke angespornt wurde (Achlak 40, 52)3).

Man kennt aus der Darstellung Dozy's die treue Anhänglichkeit, die Ibn Hazm der Dynastie der Omajjaden noch zur Zeit ihrer Krise bezeigte (Geschichte der Mauren in Spanien, II, 208 ff.). Das 25 vorliegende Werk bietet spannende Schilderungen der Folgen, die der Zusammenbruch der Dynastie, der Einfall der Berbern in Cordoba und das Emporkommen des Hammūditen (daulat al-Tālibijja nennt es I. H. 110, 19 im Gegensatz zu der der Banū Merwan, vgl. 21, 15) für die Wandlung der persönlichen Verhältnisse Ibn 30 Hazm's hervorriefen (88. 110, 8 ff. u. a. m.). In einem Gedichtchen drückt er seine Hoffnung auf die Wiederherstellung der omajjadischen Herrschaft aus (72, 12). Sein omajjadischer Standpunkt gegenüber gegnerischen Dynastien in Vergangenheit und Gegenwart bekundet sich an mehreren Stellen des vorliegenden Werkes; 35 die zu einem Vergleich benutzte Zurückweisung des Gedankens, als unterstützte er die Schī'iten gegen 'Otmān (80, 21); wo er vom Vorzug der blonden Haarfarbe spricht: "seitdem die schwarzen Fahnen erschienen sind, haben die Seelen der Menschen die Gewiß-

<sup>1)</sup> Vgl. Muhammed. Stud. II, 290. Ibn Hagar al-Hejtamī, Fatāwī hadītijja 99, 16 مدے نفسہ لاظہار النعمۃ.

<sup>2)</sup> z. B. Journ. asiat. 1899, II, 312; der algierische Schejch Muhammed Abū Rās al-Naṣrī (1818) gibt seiner Selbstbiographie den Titel: فتح الله ونعمته في التحدّث بفصل ربّي ونعمته

Vgl. meinen Artikel Ibn Hazm in Hastings' Encyclopaedia of Religion and Ethics, s. v.

heit, daß es keinen Weg zum Rechte gibt" (27 ult.) — dies ist eine Anspielung auf die Dynastie der 'Abbāsiden. Eine Verurteilung der theokratischen Berechtigung der ägyptischen Fāṭimiden kann darin erblickt werden, daß er bei Erwähnung des Chalifen Mu'izz und seines Sohnes Hākim, diese fürstlichen alķāb ignoriert und 5 die Herrscher bloß mit ihren Eigennamen nennt, als Nizār b. Ma'add (nicht Sa'd, wie irrtümlich bei P. XXVIII, 17) und Manṣūr b. Nizār (6, 18 ff.). Dadurch sollten sie in ihrer Herrscherwürde herabgesetzt werden.

Trotz des belletristischen Charakters des Buches verleugnet 10 sich darin auch der in theologischen Dingen heimische Gelehrte nicht. Seine Jugenderziehung hatte ja natürlich auch die religiösen Kenntnisse eingeschlossen. Freilich trennt ihn noch ein langer Zeitraum von jener Lebensperiode, in der er das Hauptgewicht seiner Gelehrtentätigkeit auf die theologischen Dinge legte. Das Ţauķ 15 al-ḥamāma hat er kurz nach 1024, dem Zusammenbruch seiner politischen Laufbahn, verfaßt; das Milal-Werk um 1048 (440 d. H). "Seit 440 Jahren — sagt er in einem Abschnitt über i'ģāz al-Ķur'ān — sind die Leute der Erde ohnmächtig" den Koran nachzuahmen (Milal III, 21, 3 v. u.: II, 82 penult. gibt er das Datum 450 d. H.). 20

Er zitiert hier Ḥadīte, auch sehr gangbare, in altmodischer Technik mit regelrechten Isnāden, die von seiner unmittelbaren Quelle bis zum Propheten zurückgeleitet sind (100, 14; 115, 13; 117, 19; 127, 16; 128, 2; 131, 1; 136, 22; 144, 8), wohl Früchte seines Verkehrs mit den شيوخ المحدثين in Córdoba (111, 11)¹); 25

- vgl. حُدَّثناءُ عن شيوخنا (23, 3). - Er läßt sich in einen Fikh-

Exkurs über die Bestrafung der Unzucht ein (129 ff.) und in bezug auf eine dahin gehörige Frage nimmt er gegenüber den herrschenden Ansichten eine selbständige Stellung (131, 21) ein. Ich denke jedoch nicht, daß es bereits hier als Zeichen seiner Hinneigung zur 30 Zähirijja zu betrachten sei, wenn er ein vom Sohne des Stifters dieser Schule in des letzteren Namen propagiertes Ḥadīt ("Wer aus Liebesgram stirbt, sei als Märtyrer zu betrachten")²) verwendet und in einem begleitenden Gedichtchen noch besonders als von glaubwürdigen, über alle Bemäkelung erhabenen Männern tradierten 35 Spruch anpreist (108, 9—12)³). Der nach seinen späteren theologischen Schriften mit Recht als maß- und rücksichtslos beleumundete Polemiker verrät sich in diesem völlig weltlichen Buche bei ge-

<sup>1) 127, 16</sup> gibt er als Datum der Übernahme eines Ḥadīt das Jahr 401 an; er zählte damals 17 Jahre.

<sup>2)</sup> Siehe meine Zāhiriten 29, Anm. 6; dort ist فتحف der Oxforder Handschrift in عنف zu korrigieren, wie es auch Subkī, Ṭab. Śāf. (ed. Kairo), II, 45, 10 hat.

<sup>3)</sup> Das Ḥadīṭ wird von den Kritikern sehr hart angefochten; s. Ibn Kajjim al-Gauzijja, al-Gawāb al-kāfī 174 ff.

202 Anzeigen.

gebener Gelegenheit niemals. Er nimmt Bezug auf Thesen, die im Kalām¹) geläufig sind (4, 12 ein Accidens kann nicht Substrat eines andern Accidens sein; 7, 7 Verbindung und Trennung; 125, 19 Substanz und Accidens) und erwähnt sogar die andalusischen Muʿta-5 ziliten²) durchaus nicht in antipathischer Weise (41, 23 ff.). Selbst den Nazzām "ra's al-muʿtazila" (91, 18; 122, 16) nennt er hier ohne Groll³), freilich in Verbindung mit einer bösen Liebesaffare, die dem berüchtigten Muʿtaziliten zur Abfassung einer Apologie der Trinität (الفحيد) begeistert haben soll.

begeistert haben son.

10 An die Glaubwürdigkeit dieser literarischen Angabe ist nicht zu denken. Die orthodoxe Polemik (z. B. des Baġdādī, Kitāb al-farķ. 113 ff.), die alle erdenkliche Schmähung auf das Haupt des verhaßten Nazzām häuft, hätte sich eine so gewichtige Nummer seines Sündenregisters gewiß nicht entgehen lassen (vgl. ZDMG. 65, 354).

15 Zu erwähnen ist, daß I. H. bereits hier seine Beschäftigung mit dem Pentateuch fühlen läßt (10, 3), der später Gegenstand seiner strengen Polemik bilden wird; hier zitiert er ihn in ganz objektiver Weise.

I. H. fühlt es wohl, daß es nicht an übelwollenden Fanatikern fehlen werde, die ihm dies weltliche Buch, "mit welchem er seinen 20 gewohnten Weg verlassen habe", übel nehmen werden. Denen setzt er eine Reihe von Hadīten entgegen, die den Menschen die günstige Beurteilung ihrer Nächsten ans Herz legen. "Schließlich — sagt er — bin ich in meiner Rede kein Scheinheiliger, treibe auch nicht

persische (oder fremdländische) Frömmigkeit (ولا أنسك نسك بي المحتاية) والا أنسك نسك عبياً والمحتاية والم

Le Livre de M. ibn Toumert 67, Miguel Asin Palacios, Abenmasarra y su escuela 137.

Physikalisches und Metaphysisches (30, 6 Theorie der Spiegelung; 95, 2
 Begriff der Zeit), philosophische Erklärung der Entstehung der Liebe (7; 24, 9 ff.).
 Über Mu'taziliten in Spanien s. diese Zeitschrift 41, 65, Einleitung zu

<sup>3)</sup> Es kann nicht unbeobachtet bleiben, daß er in den Milal den Mu'taziliten zwar genug harte Epitheta gibt, sie aber doch im allgemeinen verhältnismäßig schonender behandelt als die As'ariten; er schleudert gegen ihre namhaft gemachten Vertreter nicht so beschimpfende Injurien, wie z. B. Milal IV, 27 oben, 215—217; 223—224, gegen Bäkillanī. Man vergleiche damit die Darstellung der Thesen der Mu'taziliten ibid. III, 1—187; IV, 192—204.

<sup>4)</sup> Diese Bezeichnung, die wohl durch die besonders im mittelasiatischen Islam früh entwickelten asketischen Übertreibungen motiviert ist, wurde auf dieselben schon in früher Zeit angewandt. Man erwähnte dem Sa'īd b. al-Musajjab Leute, die das Rezitieren (profaner) Gedichte mißbilligen (vgl. Ibn Sa'd VI, 53, 17 Masrūķ b. al-Aģda' aus Hamadān); dazu macht Sa'īd die Bemerkung: اَسَعُوا نَسْمُوا نَسْمُوا نَسْمُوا نَسْمُوا نَسْمُوا نَسْمُوا الله عَلَى الله عَلَى

religiösen Pflichten erfüllt, die verbotenen Dinge meidet und in bezug auf seine Mitmenschen des Wohlwollens nicht vergißt¹), dem gebührt die Bezeichnung als Rechthandelnden. Mit allem übrigen möge man mich in Ruhe lassen" (144, penult. ff.). Seine religiöse Stimmung gibt sich an vielen Stellen des Buches (z. B. in den 5 langen Lehrgedichten 138—143) kund: er unterläßt es auch nicht, bei gegebener Gelegenheit ernste religiöse Ermahnung einzustreuen (z. B. 55, 10 ff.). Die Liebe sei vom religiösen Gesichtspunkte aus nicht zu mißbilligen, "denn die Herzen sind in Gottes Hand" (6. 3).

Da die vorliegende Ausgabe bloß auf eine einzige aus dem 10 Jahre 738/1338 stammende, nicht eben tadellose Handschrift (vgl. z. B. nur die Korruptelen unten zu 37, 17; 86, 9; 143) gegründet werden konnte, war dem Herausgeber oft Veranlassung zur Verbesserung seiner Vorlage gegeben. Er hätte jedoch im Interesse des Verständnisses in der Anwendung von Lesezeichen und Vokalen 15 in den Prosateilen (die Verse sind durchvokalisiert) weniger sparsam vorgehen sollen, als dies in seiner Ausgabe geschehen ist.

Wir lassen hier unsere zum Text gemachten (zum Teil sicher nur für das Verzeichnis 146—150 übersehene Druckfehler betreffende) Bemerkungen folgen. Prof. Snouck Hurgronje war 20 so gefallig, im Laufe unseres brieflichen Meinungsaustausches, für einige Stellen des Buches die Lesarten der Handschrift nachzuweisen; seine Bemerkungen sind in den hier folgenden Notizen (Sn.) benutzt.

2, 5. الَّذِبَ . Nach Mitteilung Sn. in Übereinstimmung mit der Handschrift zu lesen: جاذبًا; das Fragezeichen zu tilgen. — 3, 14. 25 يتقوى das Fragezeichen zu tilgen. — 3, 14. 25 يتقوى mit Erleichterung des Hamza aus المتقوى يتقوى mit Erleichterung des Hamza aus المتقوى بتقوى يتقوى للم الم المتقوى للم المتقوى الم المتقوى ا

<sup>1)</sup> Diese Phrase ist aus Koran 2, 238 ولا تنسُّوا الفصل بينكم entlehnt.

عال عند النجيف wird in الوجيف عند النجيف النجي النجيف النجي النجيف الن

الكان بالكان ständiger Aufenthaltsort; مَرْبَض الله مَلازِمًا له الله على الكان ال

5

10

die Handhabe zur Vermutung des richtigen Textes (mit einer kleinen, jedoch nicht ungewöhnlichen metrischen Freiheit): عَلَيْنَا يُرِى: als hätte er in seinem Herzen einen (dienstbaren) Dämon, der ihn sehen läßt. (In den Corrigendis z. St. soll es wohl heißen: ربيعةً).

— 49, 10. طيف lies طيف.

82 ult. علّه lies اليوم اليوم

lismus mit dem vorhergehenden und darauf folgenden entsprechend an die, freilich etwas radikale Emendation (eine Ursache für seinen Schmerz) gedacht. Ein gedankenloser Abschreiber mag durch das folgende zu jener Verlesung gebracht worden sein.

نعرِف lies تعرف .70, 177 — . صرباته lies صریانه .70 . تعرِف lies تریته الیها .8 . مرابته lies تریته الیها .8 . مرابته الیها .8 . مرابته الیها .8 . مرابته الیها .9 . مرابته الیها .8 . مرابته الیها .9 . مرابته الیها .9 . مرابته الیها .9 . مرابته الیها . مرابته . مرابته الیها . مرابته الیها . مرابته . مرابته الیها . مرابته . مرابته

- 131. 11. فيترك lies الفريرى . 23. 23. الفَرْبُوع lies الفريرى . 23. الفَرْبُوع lies الفريرى . 23. الفريرى lies الفريرى الميان الم

ist. — 130, 17. Für J. erwartet man , (Sn.).

abweichenden Lesarten sind in den Kommentaren aufbewahrt. — Das vorhergehende نع البخارى ist zu streichen. — 132, 8. جمد lies غَقْدَ , فَقَدُوا عَلَيْهُ اللهُ ال

المُتْبِعِي الْعَالَى الْعَالِى الْعَالَى الْعَالِى الْعَالِي الْعَالِى الْعَالِي الْعَالِى الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِى الْعَالِى الْعَالِى الْعَالِي الْعَالِى الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِى الْعَالِى الْعَالِي الْعَلَى الْعَالِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِ

P. hat dem Texte außer der bereits öfters erwähnten Einleitung einen Index der im Werke enthaltenen poetischen Stücke (151—160), sowie auch einen die Einleitung ergänzenden Personenund Realindex angefügt. Er gedenkt der Poesie des Ibn Hazm 20 eine spezielle Studie zu widmen (XXXII unten), deren baldiges Erscheinen gewiß jedem willkommen sein wird, der das "Halsband der Taube" mit Interesse gelesen hat.

Budapest, Januar 1915.

I. Goldziher.

## Kleine Mitteilungen.

Zu meinem Aufsatze "Das Arabische und das Türkische bei Ritter Arnold von Harff" der Windisch-Festschrift. — Zu den Analysen, die ich im genannten, die Seiten 127—137 der "Festschrift. Ernst Windisch zum siebzigsten 5 Geburtstag am 4. September 1914 dargebracht von Freunden und Schülern. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1914" füllenden Aufsatze an den oft recht sehr kuriosen linguistischen Aufzeichnungen des Jerusalempilgers von anno 1496—99 versucht habe, sind mir aus Bekanntenkreisen eine Anzahl Bemerkungen zugegangen. So z. B. 10 erblicken — und wohl mit Recht — vier Fachgenossen in Harff's schyne drynck (Festschrift 133, 12) ein (e)sqînä in "gib uns zu trinken!"; ich hatte an skirnä "wir haben gezecht" gedacht. Namentlich will ich nun von den Deutungen, die mir E. Littmann in einem Briefe von Ende vorigen Jahres vorschlug, hier 15 einige bekanntgeben, da sie mir sehr wohl annehmbar vorkommen:

Festschr. 133,4 deute ich in Harff's sabin eyn frunt das erste Wort als sábi "Knabe". Nach Littmann liegt indes das Wort sebîn des syrischen und palästinischen Vulgärarabischen vor, welches (bekanntlich vom syrischen "Lagas stammend) in jenem vor Vulgär besonders den Freund des Bräutigams oder den Gevatter bezeichnet.

Festschr. 133, 7 u. 4 v. u. versuchte ich bei H.'s nyco frauwieren und marrat nyco frauwe sal ich by dir slaeffen ein نيكوا in der Bedeutung "coitum habete!" einzuführen.

25 L. bemerkt, daß für diese Bedeutung doch wohl nur die VI. Form des Verbs angewendet werde. — Ich meine, es kann daraufhin nyco als Aufforderung irgend eines Ruffiano an zwei lüsterne Pilger gedacht werden, und marrat nyco etwa als: أُجِيب لكم

Festschr. 136,3 v. u. (im türkischen Teile) sagte ich zu H.'s **byrsat eyn stat**, es läge hier wohl bir zat, das aber "eine Person" bedeute, vor. L. schlägt hier vor an Brussa zu denken, das in der gewöhnlichsten Aussprache allerdings byrsa lautet.

Festschr. 137, 5 (im türkischen Teile) bemerkte ich zu 35 H.'s allamera guden naicht, es läge vielleicht ein total verballhorntes alla(ha)smarla vor. L. erinnert an neugriech. kalimêra (καλη ημέρα), und angesichts der zahlreichen Durcheinandermengungen des rheinischen Pilgers kann man diese Deutung in der Tat willkommen heißen.

Hans Stumme.

# Wissenschaftlicher Jahresbericht

über die morgenländischen Studien im Jahre 1914.

Die abessinischen Dialekte (und das Sabäo-Minäische).

Von

### Franz Praetorius.

Die Studien haben diesmal vorwiegend eine *historische* Richtung eingeschlagen. Mündliche Überlieferungen einzelner Stämme sind gesammelt und geschichtlich beleuchtet worden 1). Und Conti Rossini stellt eine *Storia d'Etiopia* in Aussicht 2).

Von sonstigen Arbeiten wäre zu erwähnen eine längere Studie 5 über ein äthiopisch-amharisches Glossar 8) (vgl. diese Zeitschr. Bd. 61, S. 255, Nr. 5), sowie die nunmehr zum Abschluß gebrachte, ein Einzelgebiet der äthiopischen Literatur beleuchtende Arbeit Worrell's 4) über das abessinische Zauberwesen (vgl. Bd. 64, S. 265).

Mit ihrem fünften Teil sind auch die Studien Bittner's über 10 die lang gesuchte und lang vermißte *Mehri-Sprache* zum vorläufigen Abschluß gekommen (vgl. Bd. 68, S. 424, Nr. 1).

Auf dem Gebiete des Sabäo-Minäischen könnten auch diesmal höchstens ein paar Kleinigkeiten genannt werden.

<sup>1)</sup> Johannes Kolmodin, Traditions de Tsazzega et Hazzega. Livr. 1 u. 2. (Archives d'Études Orientales publiées par J.-A. Lundell. Vol. V, 1. V. 3.) Upsala 1912 u. 1913. XXIX, 270 SS.; XXIV, 111 SS. — Carlo Conti Rossini, Studi su Popolazioni dell' Etiopia. Roma 1914. 167 SS.

<sup>2)</sup> Am zuletzt angeg. O. S. 94.

<sup>3)</sup> Hermine Brauner-Plazikowski, Ein äthiopisch-amharisches Glossar (Sawäsew). (Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen... Jahrg. XVII.... Westasiatische Studien. Berlin 1914. S. 1—96.)

<sup>4)</sup> William Hoyt Worrell, Studien zum abessinischen Zauberwesen. Fortsetzung und Schluß. (Z. Ass., 29. Bd., S. 85-141.)

# Ägyptologie (1914).

### Von Günther Roeder.

Das Jahr hatte groß und aussichtsreich begonnen, die Ausgrabungen schritten im regen Wettbewerb der Völker erfolgreich fort, die Museen und wissenschaftlichen Gesellschaften suchten sich durch glänzende Publikationen zu überbieten, die Gelehrten machten 5 so manchen hübschen Fund in altem und neuem Material. Der Krieg hat jetzt nicht nur den größten Teil der Erscheinungen des Auslands aus 1914 ausbleiben lassen, er hat auch unsere Arbeitskraft auf den wissenschaftlichen Gebieten geschwächt und uns einer beträchtlichen Zahl unter den Mitarbeitern beraubt: wir haben 10 Max Burchardt, Konrad Hoffmann und Friedrich Rösch verloren, von denen jeder Einzelne mit der Ausführung umfangreicher und wichtiger Untersuchungen beschäftigt war; auf französischer Seite sind Adolphe Reinach und Jean Maspero gefallen, beide Hellenisten mit besonderen Interessen für Ägypten. 15 Wann werden sich andere finden, die diese jungen Gelehrten ersetzen und ihre Arbeiten übernehmen? Eine zweite Sorge unserer Wissenschaft ist die materielle - hoffentlich werden uns in nicht zu langer Zeit wieder die reichen Mittel zur Verfügung stehen, ohne die in der Ägyptologie auch bei dem größten Fleiß schwer 20 Fortschritte erreicht werden können. Aber es heißt auch hier: durchhalten und mutig bleiben; gerade die deutsche Ägyptologie hat durch ihren wissenschaftlichen Betrieb und die gründliche Sorgfalt ihrer Schule so viel vor ihren Gegnern im Auslande voraus. daß sie die weitere Entwicklung nicht zu scheuen braucht. Das 25 Schweigen der Musen im Waffenlärm hat übrigens für sie nur bedingt gegolten, wie der Fortgang der Zeitschriften und die vielseitige wissenschaftliche Tätigkeit aller nicht im Heeresdienst stehenden Fachgenossen beweist! Bei der Beurteilung der Lückenhaftigkeit des vorliegenden Berichtes vergesse man nicht, daß die Zeit-30 schriften 1) eingeschränkt sind, und daß sowohl der große englische Jahresbericht über Ägyptologie<sup>2</sup>) wie alle übrigen Bibliographien<sup>3</sup>) im Rückstand sind.

<sup>1)</sup> Mir liegen vor: a) Zeitschr. für ägypt. Sprache und Altertumskunde 51 (1914). — b) Annales du Service des Antiquités de l'Égypte 13 (1914), 97—192 [unvollständig!]; 14 (1914), 1—96. — c) Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale au Caire 11 (1913), 116—Ende. — d) Orientalist. Lit.-Ztg. 17 (1914). — e) Procedings of the Society of Biblical Archaeology 36 (1914), 1—230. — f) Recueil de travaux relatifs à la philologie et l'archéologie égyptiennes et assyriennes 36 (1914), 1—112. — g) Sphinx 18 (1914). — h) Bulletin de l'Institut Égyptien V, 8 (1914), 1—245.

<sup>2)</sup> Griffith, Archaeological Report. London, Egypt Exploration Fund (zuletzt für 1911/12); er wird fortgesetzt in der Zeitschrift S. 211, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Wiedemann, Ägypten, in Jahresber. der Geschichtswiss. (zuletzt 35. I, 1—25 für 1912); Alt, Ägyptologie, in Theolog. Jahresber. (zuletzt 33. I, 42—

Ausgrabungen. Für England, das wie immer für ägyptische Ausgrabungen wegen des Umfangs seiner Unternehmungen an erster Stelle genannt werden muß, hat der Egypt Exploration Fund in Abydos gegraben; man hat angeblich ein scheinbares Grab des Osiris in gewaltigen Granitquadern (ähnlich dem sogen. Sphinx- 5 tempel bei Gise) neben dem Tempel Sethos I. freigelegt 1) und im Juli 1914 in London eine Ausstellung der Funde veranstaltet?). Im Interesse der Gesellschaft ist eine Zeitschrift 3) begründet worden, in der vor allem die Berichte über die Grabungen schnell erscheinen sollen. Derselben Aufgabe dient für die von Petrie organisierte 10 British School of Archaeology eine neue illustrierte Vierteljahrsschrift<sup>4</sup>) von mehr populärem Charakter. Diese Gesellschaft hat nach Erledigung eines frühzeitlichen Friedhofs südlich von Memphis<sup>5</sup>) die Gräber von Angehörigen der Königsfamilie der 12. Dynastie bei Illahun am Eingang zum Fajjum untersucht 6) und war so 15 glücklich, einen schönen Goldschmuck zu finden 7). Die Liverpooler Grabungen bei Meroë sind fortgesetzt und haben weitere Tempelanlagen sowie neue meroitische Inschriften ergeben 8). Der Archaeological Survey hat seine Tätigkeit nach längerer Pause wieder aufgenommen und läßt die Felsengräber des Alten Reichs bei Meïr 20 durch Blackman aufnehmen 9).

Die Funde der mehrjährigen französischen Grabungen in Koptos sind nunmehr in das Musée Guimet zu Lyon gebracht und waren dort ausgestellt <sup>10</sup>). Reisner <sup>11</sup>) hat für das Museum von Boston in den Mastabas des Alten Reichs neben den Pyramiden von Gise <sup>25</sup> wieder manches Ungewöhnliche in Architektur und Skulptur aufgedeckt; Später hat er ebenfalls in einem Friedhof bei Kerma südlich vom dritten Katarakt gearbeitet und außer zahlreichen merkwürdigen Typen ägyptischer und sudanesischer Gefäße vom Alten

<sup>49</sup> für 1913); Farina, Antico egiziano, in Rivista degli studi orientali (zuletzt 6, 215-235 für 1912).

<sup>1)</sup> Naville in Ancient Egypt 1 (1914), 103-105 und in Journ. egypt. archaeol, 1 (1914), 159-167; Kunstchronik, NF. 25 (27. März 1914) 412-413.

Catalogue of exhibition of antiquities found by the officers of the Eg. Expl. Fund at Antinoë and Abydos. July 1914. 4°. 6 S. 6 pence.

<sup>3)</sup> The journal of egyptian archaeology 1, London 1914.

<sup>4)</sup> Ancient Egypt 1, London-New-York 1914.

<sup>5)</sup> W. M. Flinders Petrie. Tarkhan II (Brit. School of Arch., 3). London 1914. 4°. VI, 29 S. 72 Taf. 25 s.

<sup>6)</sup> The treasure of Lahun and antiquities from Harageh 1914 Exhibition London, June 1914. 16 S. 6 pence.

<sup>7)</sup> Ancient Egypt 1 (1914), 97—100; Kunstchronik, NF. 25 (11. Sept. 1914), 617—618.

<sup>8)</sup> Journ. egypt. archaeol. 1 (1914), 216-217.

<sup>9)</sup> Ebenda., S. 182-184.

<sup>10)</sup> Adolphe Reinach, Catalogue des antiquités égyptiennes recueillies dans les fouilles de Koptos en 1910 et 1911. Chalons-sur-Saone 1913. 8°. 132 S. 37 Abb.

<sup>11)</sup> In Museum of Fine Arts Bulletin, Boston, Nov. 1913, No. 66. 14 S. 22 Abb.

Reich ab das Fürstengrab eines fremden Volkes gefunden, das er für Hyksos hält 1). Die Unternehmung des New Yorker Museums kam bei Der el-Bahri dicht an den Taltempel des Mentuhötep heran, dessen Grabanlage mit Terassentempel vor einigen Jahren von den 5 Engländern freigelegt worden war; die Allee zwischen beiden Teilen war mit Bäumen besetzt 2), neben ihr lagen Privatgräber.

Die Arbeit unsrer Deutschen Orient-Gesellschaft auf dem Stadtgebiet von Tell el-Amarna<sup>3</sup>) hatte eine Anzahl weiterer Häuser ergeben und hoffentlich wird man dort im nächsten Winter ein ungestörtes Grabungsfeld wieder vorfinden und von neuem die Hacke ansetzen können! Die Ernst von Sieglin-Expedition arbeitete in einem Friedhof aller Zeiten bei Antäopolis sowie in den nubischen Gräbern der C-Gruppe bei Anibe<sup>4</sup>).

Außer den genannten Grabungen sind noch andere von deutschen und ausländischen Gesellschaften unternommen, über die nur Notizen in Tageszeitungen vorliegen; sie sollen genannt werden, wenn ihre Leiter selbst berichtet haben. Die Arbeiten der Verwaltung der Altertümer des Ägyptischen Staates, die vorzugsweise für die Wiederherstellung der Denkmäler unternommen werden, brachten in Karnak am 10. Pylon des Haremheb eine Statue dieses Königs zutage und neben ihr vier hübsche Sitzbilder von lesenden Weisen 5). In den Thebanischen Privatgräbern wird endlich durch die Freigebigkeit des Herrn Robert Mond, eines nach England ausgewanderten Deutschen, die im Interesse der Erhaltung der prächtigen Reliefs und Malereien dringend nötige Aufräumung vorgenommen; dabei hat man im Grabe des Cha'emhēt die von modernen Plünderern herausgebrochenen Stücke durch getönte Gipsabgüsse der nach Berlin gekommenen Originale ersetzt 6).

Museen und Auktionen. Die wissenschaftliche Veröffentlichung 30 des Museums von Kairo 7) hat 70 Bände erreicht; unter den neuesten sind Särge der Spätzeit 8) mit einer Einleitung über ihre Ausschmückung sowie genealogischen Tabellen, ferner Feuersteinwerkzeuge der Frühzeit, nach Typen gegliedert 9). Man ist für die Anfänge einer Verarbeitung des gewaltigen Materiales in diesen 35 Bänden schon sehr dankbar und verkennt nicht die äußeren und inneren Schwierigkeiten, die sich einer gründlichen Untersuchung

<sup>1)</sup> Journ. egypt. archaeol., April 1914.

<sup>2)</sup> Bull of the Metropolitan Museum of Art in New York, Januar 1914. 3) Borchardt in Mitteil. der D. O. G.. Nr. 55 vom Dez. 1914.

<sup>4)</sup> Journ. egypt. archaeol. 1 (1914), 217-218.

<sup>5)</sup> Legrain in Ann. Serv. Antiqu. Eg. 14 (1914), 13—44 mit pl. I—III.

 <sup>6)</sup> Mackay, ebenda. 88—96 mit pl. I—III.
 7) Catalogue Général du Musée du Caire. 40

<sup>8)</sup> Vol. 61+70: Alexandre Moret, Sarcophages de l'époque bubastite à l'époque saïte. 1913. 1 (Text: XV, 344 S.) + 2 (40 Taf.). 60+52=112 Fr

 <sup>9)</sup> Vol. 69: Charles T. Currelly, Stone implements. 1913. 278 S.
 63 Taf. 71 Fr.

der Kairiner Schätze entgegenstellen. Vom rein wissenschaftlichen Standpunkt muß aber der Anlageplan der entsprechenden Serie des Berliner Museums höher bewertet werden, für welches ein archäologisch geschulter Historiker die Terrakotten herausgegeben hat 1); in diesem Bande stecken, von einer peinlichen Wiedergabe 5 des Befundes in Wort und Bild abgesehen, zahlreiche Sonderuntersuchungen über kunst- und religionsgeschichtliche Fragen, ohne die ein Benutzer die Stücke nicht richtig beurteilen kann, zumal er nur in den seltensten Fällen über die vielseitige Gelehrsamkeit des Verfassers verfügen wird. Die hieroglyphischen Inschriften des 10 Neuen Reichs im Berliner Museum sind über die Mitte hinaus veröffentlicht2); eine Übersetzung und Bearbeitung der Texte ist im Rahmen des Werkes leider nicht vorgesehen. Das Musée Guimet in Paris und bald nach ihm das British Museum haben farbige Autotypien von erlesenen Malereien ihres Bestandes herausgegeben: 15 das erste: Mumienporträts griechischer Zeit aus den Grabungen von Gavet in Antinoë 1896-1907, von denen man leider recht wenig weiß 3); das zweite: die berühmten Fresken aus Thebanischen Privatgräbern des Neuen Reichs 4). Die Farben der Tafeln sind bei beiden nicht die der Originale, aber sie geben einstweilen eine 20 für den Archäologen genügende Vorstellung, bis nicht zu teure Reproduktionsverfahren gefunden sein werden, die auch das Künstlerauge befriedigen. Die jetzige Lehrsammlung der Universität Budapest, die frühere Sammlung Zs. Beöthy, ist recht hübsch für ihren Zweck, aber nicht frei von Fälschungen; ihr Leiter hat den 25 Katalog zu einem Abriß der Kultur- und Kunstgeschichte ausgestaltet<sup>5</sup>). Turajeff<sup>6</sup>) hat wieder die ägyptischen Altertümer in russischen Museen veröffentlicht, von denen eine Favencefigur des Imhotep sogar auf russischem Boden gefunden ist. Von den Katalogen zweier Pariser Auktionen enthält der eine keine be- 30 merkenswerten Stücke?); der andere interessante Statuen und Kleinplastik 8).

<sup>1)</sup> Wilhelm Weber, Die ägyptisch-griechischen Terrakotten (Königl. Museen zu Berlin, Mitteil. aus der Ägypt. Sammlung, 2). Berlin 1914. 2 Bde. 275 S. 131 Abb. 42 Taf. 90 M.

<sup>275</sup> S. 131 Abb. 42 Taf. 90 M.

2) Ägypt. Inschriften aus den Königl. Museen zu Berlin. Heft VI (Band 2, 2) + VII (2, 3). Leipzig 1914. S. 185—280 + 281—392. 11 + 12.50 M.

<sup>3)</sup> Émile Guimet, Les portraits d'Antinoé au Musée Guimet (Ann. du Musée Guimet, Bibl. d'art, 5). Paris o. J. 4°. 40 S. 47 Taf. mit 77 Abb. 20 M.

<sup>4)</sup> Wall decorations of egyptian tombs, illustrated from examples in the British Museum. London 1914. quer  $4^0$ . 16 S. 10 Abb. 8 Taf. 5 M.

<sup>5) &</sup>amp; duard Mahler, Beöthy Zsolt Egyiptologiai Gyüjteménye. Budapest 1913. 280 S. 4 Taf. Viele Abb. 10 Kr.

<sup>6)</sup> In einer russischen Zeitschrift.

<sup>7)</sup> Antiquités d'Égypte prédynastiques, româines et chrétiennes. Vente Paris, 29. Mai 1914. 8º. 19 S 4 Taf.

<sup>8)</sup> Collection Arthur Sambon: Catalogue des objets d'art. Paris 1914, 25.—28. mai. 4°. 100 S. Viele Taf. in Lichtdruck.

Sprache. Das in Berlin vorbereitete Wörterbuch der ägyptischen Sprache, das auch während des Krieges in beschränktem Umfange weiterbearbeitet wird, steht bei nhh; eine Drucklegung kann erst erfolgen, wenn das Ganze im Manuskript vorliegt 1). Aus 5 der dortigen Arbeit ist eine Untersuchung über die Substantiva mit dem Präfix m- hervorgegangen, die auch die Semitisten interessieren wird<sup>2</sup>). Ein uns in seiner ganzen wissenschaftlichen Art, und zwar besonders auf sprachlichem Gebiet, nahestehender französischer Fachgenosse hat scharfsinnig erkannt, daß die Unterdrückung von Schrift-10 zeichen auch religiöse Gründe haben kann3); gewiß merkwürdig und wichtig für die Beurteilung der hieroglyphischen Schreibungen, Eine andere französische Studie hat weniger Sachkenntnis für sich, ihr Wert liegt in der Sammlung des griechischen und römischen Materials über die ägyptischen Schriftarten 4). Die Aufstellung von 15 100 Wortstämmen aus dem Semitischen und Ägyptischen, die verwandt sind oder scheinen, ist eine weitere erfreuliche Vorarbeit auf dem schwierigen Gebiet der orientalischen Sprachvergleichung 5).

Nubisch und Meroitisch. Die Ausgrabungen und Aufnahmen in Nubien und dem Sudan haben das Interesse an der Geschichte 20 des Landes neu belebt; das Reich von Meroë und seine Kultur lassen sich jetzt anschaulich und mit vielen früher unbekannten Einzelheiten schildern 6). Die Eingliederung der nubischen Sprache in die Gruppe der Sudansprachen und im Gegensatz zu den Hamitensprachen ist durch die modernen Afrikanisten erfolgt 7); 25 einer von ihnen hat in den von einem Engländer aufgenommenen Texten 8) einen nubischen Dialekt erkannt, der im nordöstlichen Dar Fur westlich von Khartum auftritt<sup>9</sup>). Für das im Kordofan gesprochene Nubisch, das ein sprachlich wichtiger Dialekt ist und bisher nur durch dürftige Wörterlisten bekannt war, haben wir 30 nun einige Texte mit einem Abriß der Grammatik und einem Glossar<sup>10</sup>). Das nubisch-italienische Wörterbuch eines Arztes aus dem 17. Jahrhundert lehrt uns den Kunūzi-Dialekt bei Assuan in seinem damaligen Zustande kennen 11).

Politische Geschichte. Die Studien des verstorbenen norwe-

- 1) Erman in Sitzungsber. Akad. Berlin 1915, S. 84-85.
- 2) Grapow in Abhandl. Akad. Berlin, phil.-hist, 1914. 33 S.
- 3) Lacau in ZASpr. 51 (1914), 1-64.
- 4) Pierre Marestaing, Les écritures égyptiennes et l'antiquité classique. Paris 1913.  $8^0$ . 147 S. 7.50 Fr.
  - 5) Ember in ZÄSpr. 51 (1914), 110-121.
- 6) Capart in Bull. Soc. Anthropol. Bruxelles 30 (Avril 1911). 8 S. Ad. Reinach in L'Anthropologie 24, 241—255.
  - 7) Meinhof in Die Geisteswissenschaften 1 (1914), 373-378.
- 8) Mac Michael in Royal Anthropol. Inst. of Great Britain and Ireland 42 (1912).
  - 9) Westermann in Z. f. Kolonialspr. 3 (1912-13), 248-251.
- 10) H. Junker und W. Czermak în Sitzungsber. Akad. Wiss. Wien, phil.-hist. 174, 3 (1913). 8°. 76 S. 1,70 M.
  - 11) Zettersteen in Le Monde Oriental 8 (1914), 203 ff.

gischen Ägyptologen Lieblein betreffen alle Gebiete der ägyntischen Geschichte, besonders die ausländischen Kulturbeziehungen: aber leider stehen sie in Material und Behandlung nicht auf der Höhe 1). Ein Band französischer Skizzen des Niltals in Altertum und Gegenwart?) ist zu oberflächlich, um wissenschaftliche Bedeu- 5 tung zu haben. Aus den Einzeluntersuchungen hebe ich heraus: Für das Alte Reich neue Königserlasse aus Oberägypten, leider ohne Bearbeitung wie gewöhnlich bei ihrem Herausgeber 3). Für die dunkle, aber wegen ihres Kulturfortschritts so wichtige Zeit zwischen dem Mittleren und dem Neuen Reich hat ein Franzose 1) 10 das inschriftliche Material neu gesammelt und gesichtet; Deutscher, der diese Epoche schon früher bearbeitete, hat neue Beobachtungen hinzugefügt<sup>5</sup>). Die Urkunden aus dem Anfang der 18. Dynastie liegen jetzt auch in deutscher Übersetzung 6) vor und bilden nicht nur für den Historiker eine wertvolle Fundgrube, die 15 hoffentlich recht stark ausgebeutet wird. Für die Spätzeit lernen wir immer mehr Denkmäler vom Isthmus von Suez 7) kennen: man sähe für sie gern einmal eine so sorgfältige Durcharbeitung, wie sie z. B. ein Kollege des Herausgebers, und ebenfalls Franzose, für die Zeit des bekannten Fürsten Mont-emhet seit einigen Jahren 20 (wenn auch etwas breit und unübersichtlich) vornimmt 8). Auf einem "Denkskarabäus" des Schabaka hören wir mit ungewöhnlicher Offenheit von inneren Wirren sprechen, bei denen die Gegner sich gegenseitig zerfleischen 9); das Stück ist übrigens nicht falsch 10). sondern sicher echt 11). Ein demotischer Papyrus, der 1877 als 25 Chronik" veröffentlicht wurde, stellt sich bei genauer Betrachtung 12) als eine eschatologische Prophetie heraus; der Historiker unternimmt es sogleich, den Text auf Grund der neuen Veröffentlichung nach der literarischen und geschichtlichen Seite hin zu untersuchen 13).

Die griechische Zeit Ägyptens, fast unübersehbar in ihrer 30 Mannigfaltigkeit, zieht die Gelehrten aus allen Lagern an.

3) Daressy in Ann. Serv. Antiqu. Ég. 13 (1914), 109-114.

<sup>1)</sup> J. Lieblein, Recherches sur l'histoire et la civilisation de l'ancienne

Égypte. IV, 476 S. 80. 18 M.
2) Camille Lagier, L'Égypte monumentale et pittoresque. Bruxelles-Paris-Leipzig 1914. 240 S. 3,50 Fr.

<sup>4)</sup> Weill in Journal Asiat. 1914, Heft 2. 5) Pieper in ZÄSpr 51 (1914), 94-105.

<sup>6)</sup> Kurt Sethe. Urkunden der 18. Dynastie, 1 (Urkunden des ägypt. Altertums. Deutsche Übersetzung 1). Leipzig 1914. IV, 142 S. 5 M.

<sup>7)</sup> Clédat in Rec trav. égypt. assyr. 36 (1914), 103-112.

<sup>8)</sup> Legrain ebend, 57-68.

<sup>9)</sup> Müller in OLZ. 17 (1914), 49.

<sup>10)</sup> So vermutet Alt in OLZ. 18 (1915), 43-45.

<sup>11)</sup> So urteilte Schafer auf Grund eines Papierabdruckes in Amtl. Berichte Königl. Kunstsamml. Berlin 31 (Jan. 1910), 99.

<sup>12)</sup> Wilh. Spiegelberg, Die sogen. Demotische Chronik des Pap. 215 der Bibl. Nation. zu Paris (Demot Studien 7.) Leipzig 1914. 40. IV, 145 S.

<sup>13)</sup> Ed. Meyer in Sitzungsber. Akad. Berlin 1915, S. 287-311.

englischer Ägyptologe, der sich mit den wissenschaftlichen Problemen immer nur flüchtig beschäftigt hat, macht die berühmte Kleopatra zum Mittelpunkt einer populären Schilderung 1): ebenfalls in erfreulich lesbarer Form, aber doch mit gründlicher Sach-5 kenntnis, wird uns Ägyptens Stellung zur griechisch-römischen Welt in einem Handbuch deutscher Philologie vorgeführt2). Ägyptische und griechische Texte sind in gleicher Weise die Quelle für den zukünftigen Historiker dieser Mischzeit; für die ersteren hat ein Ägyptologe wieder einmal ein paar interessante Stücke beigesteuert, 10 eine demotische Inschrift zur Eröffnung eines Steinbruchs unter Ptolemaios XIII. bei Achmim<sup>3</sup>) und eine Monographie über Parthenios, den Verwalter der Isis von Koptos unter Tiberius bis Nero 4). Was in den Papyrus steckt, deutet ein lebendiger kleiner Abriß an 5). Aus ihnen lernt man u. a., daß die griechischen Reisen-15 den des Altertums nicht anders als die modernen Europäer empfangen und geführt wurden; vornehmen Herren wußte man mit besonderen Schaustellungen aufzuwarten, während der gewöhnliche Tourist auf Dragomane angewiesen war und die allgemeine Straße zog 6). In der griechisch-lateinischen Literatur stecken zahllose Schilderungen 20 und Andeutungen auf die Nilschwelle; sorgfältig zusammengestellt ergeben sie ein anschauliches Bild der damaligen Vorstellungen von ihrem Eintritt und ihren Gründen einschließlich der alten Frage nach den Nilquellen?). Von den Beobachtungen eines gelehrten Griechen Hermapion ist uns die Übersetzung der Inschriften auf 25 einem Obelisken Ramses II. erhalten, die Ammianus Marcellinus ausgeschrieben hat 8). Unter den Kleinfunden im griechisch-ägyptischen Stil ist zunächst die inhaltreiche Herausgabe der Terrakotten in Berlin zu nennen<sup>9</sup>); ferner Tonlampen im Britischen Museum<sup>10</sup>).

Beziehungen zum Ausland. Das Verhältnis Ägyptens zu seinen 30 Nachbarn in der westlichen Wüste sowohl für die Urzeit wie für die Jahrtausende seiner Geschichte hat ein amerikanischer Archäologe gründlich und vielseitig durchgearbeitet 11): sein umfassendes

<sup>1)</sup> Arthur E. P. Brome Weigall, The life and times of Cleopatra, Queen of Egypt. London 1914. 80. 410 S. 16 M.

<sup>2)</sup> Einleitung in die Altertumswissenschaft, 3: Griech. und röm. Geschichte. 2. Aufl. Leipzig 1914. Darin: Lehmann-Haupt, Vorzeit; Beloch, Griech. Geschichte; Kornemann, Röm. Kaiserzeit.

<sup>3)</sup> Spiegelberg in ZÄSpr. 51 (1914), 65-75.

<sup>4)</sup> Derselbe, ebenda, S. 76-88.

<sup>5)</sup> Joseph Partsch, Papyrusforschung, 16. 24 S. 1 M. (SA. aus: Die Geisteswissenschaften, 1, 1914.)

<sup>6)</sup> Schubart in Internat. Monatsschr. 7 (1913), 909-934.

<sup>7)</sup> Capelle in N. Jahrb. klass. Altert. 34 (1914), 317-361.

<sup>8)</sup> Erman in Sitzungsber. Akad. Berlin 1914, 245-273.

<sup>9)</sup> Vgl. S. 213, Anm. 1.

<sup>10)</sup> H. B. Walters, Catalogue of the greek and roman lamps in the British Museum. London 1914. 8°. 240 S. 43 Taf.

Oric Bates, The eastern Libyans. London 1914. 4°. XXII, 298 S.
 Karten. 12 Taf. 100 Abb. 42 Sh.

10

Werk wird die Grundlage für alle weiteren Untersuchungen abgeben, wenn das Urteil des Verfassers auch auf sprachlichem Gebiet nicht selbständig ist. Das Interesse der Engländer richtet sich seit längerer Zeit stark auf das Land Alašija; sie sehen in ihm bald Cypern 1), bald ein Küstengebiet südlich vom Orontes 2). In einer 5 Zusammenstellung ähnlicher Denkmäler aus Ägypten und Kreta findet man einige Bemerkungen über die Beziehungen zwischen ägäischer und ägyptischer Kunst<sup>3</sup>). Über die Literatur zu diesen und verwandten Fragen unterrichtet bequem ein sehr willkommenes Register 4).

Eine kleine Flut von Untersuchungen schlägt die Brücke zwischen Ägypten und dem Alten Testament. Was der französischschweizerische Ägyptologe dazu zu sagen hat<sup>5</sup>), wird die Alttestamentler erfreuen, wenn sie hören, daß der Pentateuch von Moses in babylonischer Sprache und Schrift verfaßt und dann von Esra 15 ins Aramäische und von den Rabbinern der nachchristlichen Zeit ins Hebräische übersetzt ist. Der hübsche Abriß der ägyptischen Herrschaft über Palästina von einem Theologen 6) kennt die modernen Quellen, wenn er sie auch nicht nennt. Der rühmlichst bekannte Ausgräber der Städte der Philister hat Land, Geschichte und Kultur 20 dieses Volkes in einem umfassenden Werke dargestellt 7). Eine ähnliche Aufgabe hat sich ein populärer Aufsatz gestellt 8); die Philister werden uns vorgeführt, wie sie sich auf den ägyptischen und kretischen Denkmälern und in den palästinensischen Grabungen ergeben haben. Eine andere Abhandlung schildert den Verlauf der Kriege 25 Thutmosis III. in Palästina 9); die benutzten ägyptischen Texte entstammen im wesentlichen den "Urkunden"10). In den Untersuchungen über alttestamentliche Gebiete kommen häufig Parallelen zu ägyptischen Ereignissen oder Texten zur Sprache. Ich nenne als besonders interessant die ekstatischen Erscheinungen bei den "Propheten"11); 30 ferner die Ähnlichkeiten in der Literatur 12); endlich die scharfsinnige

<sup>1)</sup> Hall in Journal of the Manchester Egyptian and Oriental Society 2) Wainwright in Klio 14 (1914), 1-36. 1912/13.

<sup>3)</sup> Hall in Journ. egypt. archaeol 1 (1914). 197-206.

<sup>4)</sup> Bonner Jahrbücher 121 (1914): Register zu Band 92-120 (1892-1914), p. 7 "Ägypten".

<sup>5)</sup> Edouard Naville, Archéologie de l'Ancien Testament. Paris-Neuchatel [1914]. 8°. 230 S.

<sup>6)</sup> Otto Procksch, Die Völker Alt-Palästinas. Leipzig 1914. 80. 60 Pf.

<sup>7)</sup> R. A. Stewart Macalister, The Philistines, their history and civilisation. London 1914. 80. 136 S. 11 Abb. 3 Sh.

<sup>8)</sup> Guthe in Deutsche Revue 39 (Okt. 1914), 86 ff.

<sup>9)</sup> Alt in Palastinajahrbuch 10 (1914), 53-99.

<sup>10)</sup> Vgl. die neue Übersetzung in S. 215, Anm. 6.

<sup>11)</sup> Gustav Hölscher, Die Profeten. Leipzig 1914. 80. 486 S. 9 M. (S. 129-133.)

<sup>12)</sup> Hermann Gunkel, Reden und Aufsätze. Göttingen 1913. 192 S. 4,80 M. (S. 92-123. 131-139)

Ableitung der Legende von der Geburt Jesu aus einer ägyptischen Königslegende und der Geburt des Osiris 1).

Kultur und Verwaltung. Eine zusammenfassende Darstellung für die ältere Zeit fehlt zunächst. sodaß die Einzeluntersuchungen 5 auf diesen Gebieten z. T. in der Luft schweben. Für alle Fragen der Landesverwaltung tun wir einstweilen gut, uns an das reiche Material der griechischen Zeit anzulehnen; von dort her erhalten wir auch eine Zusammenstellung der für die Chronologie wichtigen Datierungsweisen der ägyptischen Urkunden<sup>2</sup>). Ein Text des 10 Mittleren Reichs aus Hermonthis macht uns zum zweiten Mal mit Verträgen bekannt, die der Besitzer des Grabes mit den Priestern über die Besorgung seines Totenkultus schließt3).

Zahlreiche Einzelaufsätze schneiden diese oder jene Frage von kulturgeschichtlichem Interesse an; z. B. die Maße und Gewichte. 15 unter steter Vergleichung mit den Systemen des Auslands 4). Ferner die Konstruktion des großen Schlagnetzes, in welchem man wilde Gänse fing 5). Ein Vortrag plaudert von den alten Ägypterinnen. ihrer Kleidung, ihrem Schmuck und den Geheimnissen ihres Toilettetisches 6). Wer die endlosen Speisekarten vornehmer Ägypter be-20 arbeiten will, möge sich von den arabischen Bäckern beraten lassen 7). In einem großen Handbuch der Gartenkunst hören wir auch von den Gartenanlagen der alten Ägypter8). Mit sebah ..., den salzhaltigen Zersetzungsprodukten der Stadtruinen, düngt man in großem Umfange seit 1800, einzelne Fälle sind aber schon für das Alter-25 tum belegt 9). Die altägyptische Musik ist noch wenig bekannt 10); ihre Instrumente haben sich mehr im Sudan sowie im Westen und Süden von Afrika als im Niltal selbst erhalten 11).

Kunstgeschichte und Archäologie. Proben aus dem gesamten Gebiet, ausgewählt unter dem kulturgeschichtlichen Gesichtspunkt, 30 werden in einem Atlas mit inhaltreichem Text vorgelegt; das ganze Material der erhaltenen Denkmäler, von den Tempeln und Gräbern über Statuen und Reliefs bis zu den Gebrauchsgegenständen und

<sup>1)</sup> Hugo Gressmann, Das Weihnachtsevangelium. Göttingen 1914. 46 S. (SA. aus: Religion und Geisteskultur, 8, 1914.)

<sup>2)</sup> V. Gardthausen, Griechische Paläographie 2 (1913), 441-483.

<sup>3)</sup> Lange in Sitzungsber. Akad. Berlin 1914, 991-1004, mit Taf. VI. 4) Decourdemanche in Ann. Serv. Antiqu. Ég. 13 (1914), 125-160.

<sup>5)</sup> Montet in Bull. Inst. Franç. Caire 11 (1914), 145-153.

<sup>6)</sup> G. Maspero in Revue Egyptienne, auch separat: La mode féminine chez les Egyptiennes d'autrefois 80. 9 S.

7) Reinhard Mielck, Terminologie und Technologie der Müller und

Bäcker im islamischen Mittelalter. Diss. Breslau 1914. 80. 102 S.

<sup>8)</sup> Marie Louise Gothein, Geschichte der Gartenkunst. 2 Bde. Jena 1914. (Beraten von H. Ranke.)

<sup>9)</sup> Greßmann in Theol. Lit.-Ztg. 36 (4. März 1911), 156-157.

<sup>10)</sup> S. 11 in Arrey Dommer, Handbuch der Musikgeschichte 3. Aufl. von Arnold Schering. Leipzig 1914. 80 780 S.

<sup>11)</sup> Ankermann in Ethnolog. Notizblatt 3. SA.: 132 S, 171 Abbild. 3 Karten.

der Tracht tritt uns in einzelnen Stücken entgegen, zusammengefaßt als Erläuterung zu interessanten Bildern in den Thebanischen Gräbern. Die Arbeit, die der Autor hoffentlich mit unverminderter Energie bis zu Ende durchführen kann, gibt bei Vielseitigkeit und Sorgfalt der Belege ein anschauliches Bild von der antiken Kultur 5 Ägyptens 1). Für die ägyptische Architektur ist eine Untersuchung über die mykenische Säule zu beachten, die sich nach der Art ägyptischer Holzsaulen nach unten verjüngt; daneben kommen herabgelassene und aufgerollte Jalousien auf Scheintüren des Alten Reichs zur Sprache<sup>2</sup>). Ausgewählte Statuen und Reliefs werden dem kunst- 10 sinnigen Publikum in einer Sammlung vorzüglicher Wiedergaben dargeboten: der Text ist nach der ästhetischen Seite hin reich an verständnisvollen Beobachtungen 3). Das anatomisch geschulte Auge eines Kunstkenners hat die Punkte ermittelt, in denen der menschliche Körper in der ägyptischen Kunst durch die Stilisierung von der 15 Natur abweicht 4). Die vielumstrittenen sogen. Hyksossphinxen und die ihnen verwandten Königsstatuen, in denen man zuletzt allgemein Amenemhēt III. sah, werden jetzt der Frühzeit zugeschrieben<sup>5</sup>); die auf einigen Kennzeichen der Tracht beruhende Zuweisung ist m. E. irrig. Der Reliefstil Amenophis IV. hat sich allmählich aus 20 der älteren Darstellungsweise entwickelt; unter den Nachfolgern des Reformatorkönigs ist er ebenso allmählich wieder aufgegeben 6). In den Reliefs vom Sonnenheiligtum des Königs Ne-user-rē (Dyn. 5) bei Abu Gurāb ermittelt man jetzt die Folge der Szenen; dabei ergeben sich interessante Einzelheiten sowohl auf dem archäolo- 25 gischen Gebiet wie für den Kultus?). Da das Fortleben ägyptischer Motive in der koptischen Kunst noch wenig erforscht ist, sind wir für die zahlreichen Aufnahmen von ägyptischen Denkmälern der christlichen Zeit dankbar 8).

Religion 9). In den großen Handbüchern sind die falschen und 30 bei uns längst überwundenen Vorstellungen von ägyptischer Religion nicht auszurotten: aus einem schon in 2. Auflage erscheinenden

<sup>1)</sup> Walter Wreszinski, Atlas zur altägyptischen Kulturgeschichte. Lief. 1-2. Leipzig 1914. 40. Je 20 Taf. mit Text und Abb. auf 39 bezw. 32 Blatt. Je 7.50 M. in Subskription.

<sup>2)</sup> Meurer in Jahrb. Kais. Deutsch. Archaolog. Inst. 29 (1914), 1-16.

<sup>3)</sup> Hedwig Fechheimer, Die Plastik der Ägypter. 1.-2. Aufl. Berlin

<sup>1914. 40. 59</sup> S. 156 Taf. 10 M.
4) C. H. Stratz. Die Darstellung des menschlichen Körpers in der Kunst. Berlin 1914. 80. 322 S. 252 Abb. 12 M.

<sup>5)</sup> Jean Capart, Recherches d'art égyptien. I. Les monuments dits Hycsos. Bruxelles 1914. 40. 46 S. 29 Abb.; SA. aus: Ann. de la Soc. Roy. d'archéol. de Brux. 27 (1913), 121-156.

<sup>6)</sup> v. Bissing in Sitzungsber, Akad. München, phil.-hist. Kl., 1914. III. 80. 19 S. 10 Taf.

<sup>7)</sup> Derselbe, ebenda 1914. IX. 80. 18 S.

<sup>8)</sup> Johann Georg Herzog zu Sachsen, Streifzüge durch die Kirchen und Klöster Agyptens. Leipzig 1914. 80 S. 239 Abb.

<sup>9)</sup> Jahresbericht 1910-13 in Arch. f. Religionswiss. 17 (1914), 197-225.

Abriß ist für sie kaum etwas Richtiges zu lernen 1). Völter hat seine Zitate modernisiert, aber die Methode ist die alte: ich kann mir nicht denken, daß ein ernsthafter Mensch ihm die Identifikation von Jahwe mit Sopd oder von Mose mit Thot glaubt 2). In Moret's 5 Darstellungen vom Königtum, dessen jeweiliger Vertreter nach dem Dogma ein überirdisches Wesen ist<sup>3</sup>), oder von den Mysterien<sup>4</sup>) steckt viel Material und manche gute Beobachtung; auch wirkt das Ganze durch seine reizvolle Form. Eine der merkwürdigsten Gestalten des ägyptischen Pantheons ist Bes, sowohl wegen seiner 10 mannigfachen Formen und Aufgaben, wie wegen seiner ausländischen Beziehungen; eine inhaltreiche Studie gliedert die vorhandenen Typen 5). In einem großen Amonhymnus stecken ausführliche Anspielungen auf den Untergang des Aton, des Gottes von Tell el-Amarna, und das Wiederaufkommen des Amon von Theben 6). Im 15 Tempelkultus spielen die Kapellen pr dw3.t und db3.t eine Rolle; sie sind die Räume, in denen der König für die Zeremonien umgekleidet und geschmückt wird?). Ein umfangreiches Werk führt die verschiedenen Typen der Amulette vor, in denen sich der ganze Volksglaube, Aberglaube und Zauberei, Naturkräfte und Tiergötter, 20 wiederspiegeln 8). Zwei bestimmte Amulette stellen sich bei kritischer Analyse als Knoten mit symbolischer Bedeutung heraus 9). Ein ungewöhnlicher Totenpapyrus des Berliner Museums aus dem 1, Jahrh. n. Chr. enthält einen illustrierten Text mit Liedern an Osiris 10).

Für die griechisch-römische Zeit liegt eine zusammenfassende Darstellung des Tierkultus vor, die allerdings fast ausschließlich auf den Berichten der klassischen Literatur beruht<sup>11</sup>). Der zusammenhängende Fund von 29 griechischen und demotischen Ostraka aus Ombos, der durch die Dankbarkeit eines preußischen Prinzen an die 30 Universität Straßburg kam und mustergültig veröffentlicht worden ist, unterrichtet uns über die dortige Beisetzung der Ibis- und Falkenmumien; sogar über ihre gelegentliche "Reinigung" sind Ur-

<sup>1)</sup> S. 135—151 in: Paul Wurm, Handbuch der Religionsgeschichte 2. Aufl. Calw-Stuttgart 1908. 80. 512 S

<sup>2)</sup> Daniel Völter, Jahwe und Mose. Leiden 1914. 80. 48 S. 1,25 M.

<sup>3)</sup> Alex. Moret, S. 179-230 mit pl. I-IV und fig 1-19 in: Annales du Musée Guimet, Bibliothèque de vulgarisation 38. Paris 1912.

<sup>4)</sup> Moret, S. 1-105 in: ebenda., 37. Paris 1912.

<sup>5)</sup> Franz Ballod, Prolegomena zur Geschichte der bärtigen zwerghaften Gottheiten in Ägypten. Moskau 1913. 8°. 115 S.

<sup>6)</sup> Frank-Kamenetzky in OLZ. 17 (1914), 289-295.

<sup>7)</sup> Kees in Rec. trav. égypt. assyr. 36 (1914).

<sup>8)</sup> W. M. Flinders Petrie, Amulets. London 1914.  $4^{0}$ . 58 S. 54 Taf. 21 M.

<sup>9)</sup> Jéquier in Bull, Inst. Franç, Caire 11 (1914), 121-143.

<sup>10)</sup> Frank-Kamenetzky in OLZ. 17 (1914), 97-102. 145-154.

<sup>11)</sup> Th. Hopfner in Denkschr. Akad. Wiss. Wien, phil.-hist., 57, 2. 1914. 201 S. 11,90 M.

kunden ausgestellt worden <sup>1</sup>). In den Gräbern und dem Totenkultus von Alexandria leben unter der griechischen Oberfläche viele ägyptischen Sitten weiter; sie erhalten sich bis in die christliche Zeit hinein <sup>2</sup>). Was sich an ägyptischem Gut in den griechischen Mysterien nachweisen läßt, ist zunächst nicht viel; überdies hat es auf seinem <sup>5</sup> Wege durch andere Kulturen eine Umbildung erfahren <sup>3</sup>). Eine mir nicht zugängliche Untersuchung hat sich an den religiös-philosophischen Synkretismus des Orients gewagt, der von den heidnischen Religionen zum Christentum führt <sup>4</sup>).

Literatur. Wie immer ist die Zahl der Arbeiten hier klein; 10 aber es handelt sich bei der Vielseitigkeit und zeitlichen Ausdehnung der ägyptischen Literatur um ein Gebiet, das zweifellos die Aufmerksamkeit über unsere Fachwissenschaft hinaus auf sich lenken wird, wenn es nur erst einmal zugänglich gemacht ist. Die wichtigen Petersburger Handschriften mit den Unterweisungen eines 15 Königs an seinen Sohn und mit Prophezeiungen auf die Errettung Ägyptens durch die 12. Dynastie, die Golenischeff im vorigen Jahre vortrefflich herausgegeben hatte, haben nun eine vollständige Übersetzung von anderer Hand gefunden 5). Die Herstellung einzelner Stellen des Sinuhe-Romans ist noch lange nicht abgeschlossen 6). 20 Die populäre Behandlung eines bisher nur in wissenschaftlicher Form herausgegebenen Familienstreites um Einkünfte aus dem Tempelgut eines mittelägyptischen Amon wird in dem neuen Gewande hoffentlich manchen interessierten Leser zur weiteren Beschäftigung mit dem Stoffe anregen 7). Für die Beachtung, die ägyptische Literatur- 25 formen in den Nachbarwissenschaften finden, nenne ich die Heranziehung von Texten der Ich-Erzählung zur griechischen Literatur 8).

Naturgeschichte. Die Bearbeitung des Materials aus Ägyptens Geschichte und Gegenwart durch Naturforscher und Ärzte hat der Ägyptologie schon manche wertvolle Studie zugeführt und uns neue 30 Perspektiven eröffnet. Die Bestimmung der in und um Ägypten vorkommenden Gesteine, die sich zur Verarbeitung für Bau- und Bildhauerzwecke eignen, wird man gern nachschlagen 9). Das Kamel soll aus der Cyrenaika eingeführt, das Pferd dagegen aus seiner

<sup>1)</sup> Friedrich Preisigke und Wilhelm Spiegelberg, Die Prinz Joachim-Ostraka. Straßburg i. E. 1914. 8°. VIII, 69 S. 4 Taf.

<sup>2)</sup> Theodor Schreiber, Die ägyptischen Elemente der alexandrinischen Totenpflege. Alexandrien 1914. 80. 24 S. 4 Abb. — SA. aus: Bulletin de la Soc. archéol. d'Alex. No. 15.

<sup>3)</sup> Paul Foucart, Les mystères d'Eleusis, Paris 1914. 80. 508 S.

<sup>4)</sup> P. Carolidis, Anubis Hermes Michael. Straßburg 1913. 21 S. 1 M. 5) Gardiner in Journ egypt. archaeol. 1 (1914), 20-36. 100-106.

<sup>6)</sup> Gardiner in Rec. trav. égypt. assyr. 36 (1914), 17-50.

<sup>7)</sup> Jean Capart, Un roman vécu il y a XXV siècles. Bruxelles 1914. 8°. 91 S.

<sup>8)</sup> Eduard Norden, Agnostos Theos. Leipzig-Berlin 1913.

<sup>9)</sup> O. Hermann, Gesteine für Architektur und Skulptur. Berlin 1914 8°. 119 S. 4 M.

arabisch-afrikanischen Heimat nach Asien gewandert sein, was Berufene nachprüfen mögen 1). Der viel umstrittene 'š-Baum soll keine Leguminose (bisher Acacia Seyal), sondern eine Konifere sein, nämlich Taxus baccata 2). Das Interesse der Mediziner an ihren santiken Kollegen findet seinen Ausdruck in der Ausstellung von ärztlichen Instrumenten aus alten Funden bei Gelegenheit eines Kongresses 3). Drei Anatomen bezw. Pathologen haben Mumienuntersuchungen veröffentlicht: der erste über die Herrichtung des Körpers durch die Balsamierer 1), der zweite an koptischen Leichen mit 10 schlechten Zähnen 5), der dritte hat Mumienhaut mikroskopiert 6).

Die moderne vergleichende Entwicklung der Ethnologie verspricht für uns ergebnisreich und fördernd zu werden. Ich meine damit zwar nicht die Zusammenstellung von Berichten über die Bestattungssitten bei den Völkern am oberen Nil und weiter im 15 Innern von Afrika 7), so wertvoll diese an sich auch sind. Sondern vielmehr die auf die wirtschaftlichen Grundlagen der afrikanischen Völker gerichteten Untersuchungen 8); aus den ursprünglichen Formen der Bodenkultur, sowie der Haustiere und Kulturpflanzen haben sich die Ägypter durch Annahme asiatischen Kulturbesitzes herausgehoben. Aus derartigen Erwägungen hat sich ergeben, daß Rind, Pflug und Getreide aus Asien über Südarabien und den Sudan nach Ägypten gelangt sind 9).

<sup>1)</sup> Salomon Reinach in Soc. archéolog. de Constantine . . . ., 71-74.

<sup>2)</sup> Ducros in Ann. Serv. Antiqu. Eg. 14 (1914), 1-12.

<sup>3)</sup> Handbook of the Historical Medical Museum, 17. internation, Congress of Medicine. London 1913. 80. 140 S. (8. 23-24.)

<sup>4)</sup> Elliot Smith in Journ egypt. archaeol. 1 (1914), 189-196.

<sup>5)</sup> M. A. Ruffer, Studies in Palaeopathology in Egypt, in: Journal of Pathology 1913. 14 S. 6 Taf.

<sup>6)</sup> Julius Heller, Zur mikroskopischen Anatomie der ältesten Säugetierund Menschenhaut (Mammut, ägyptische und peruanische Mumien). SA. aus: Berl. klin Wochenschr. 1914, Nr. 16 40 10 S. 3 Abb.

<sup>7)</sup> Petrie in Ancient Egypt 1 (1914), 115-127.

<sup>8)</sup> Eduard Hahn, Von der Hacke zum Pflug (Wissenschaft und Bildung 127). Leipzig 1914. 114 S. 1,25 M. (S 80 ff.)

<sup>9)</sup> Schweinfurth zu Hahn in Anthropolog Ges. Berlin, Juni 1914

# Verzeichnis der im letzten Halbjahr bei der Redaktion zur Besprechung eingegangenen Druckschriften.

(Mit Ausschluß der bereits in diesem Hefte angezeigten Werke<sup>1</sup>). Die Redaktion behält sich die Besprechung der eingegangenen Schriften vor; Rücksendungen können nicht erfolgen; im Allgemeinen sollen — vgl. diese Zeitschr. Bd. 64, S. LII, Z 4 ff. — nur dann Rezensionen von Büchern etc. aufgenommen werden, wenn ein Exemplar des betr. Buches etc. auch an die Bibliothek der Gesellschaft eingeliefert wird. Anerbieten der Herren Fachgenossen, das ein oder andre wichtigere Werk eingehend besprechen zu wollen, werden mit Dank angenommen; jedoch sollen einem und demselben Herrn Fachgenossen im Höchstfalle jeweilig stets nur drei Werke zur Rezension in unserer Zeitschrift zugeteilt sein. Die mit \* bezeichneten Werke sind bereits vergeben.

- M. I. Hussey. Sumerian Tablets in the Harvard Semitic Museum. Part II from the time of the Dynasty of Ur copied with Synopsis of the contents of the tablets and Indices by Mary Inda Hussey, Ph. D. (= Harvard Semitic Series, Vol. IV.) Cambridge, U. S. A.: Harvard University Press 1915; Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. VII + 46 S. + 76 Tafeln. 4°. Geb. M. 20.—.
- W. Bacher. Tradition und Tradenten in den Schulen Palästinas und Babyloniens. Studien und Materialien zur Entstehungsgeschichte des Talmuds. Von Wilhelm Bacher. (= Schriften hrsg. von der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums.) Leipzig 1914, Gustav Fock. XI + 704 S.
- S. Poznański. Babylonische Geonim im nachgeonimischen Zeitalter nach handschriftlichen und gedruckten Quellen von Samuel Poznański. (= Schriften der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums, Band IV, Heft 1. 2.) Berlin, Mayer & Müller, 1914. X + 144 S. M. 4 -.
- I. Goldziher—Andræ. Islam fordom och nu. Studier i koran tolkningens historia. Olaus Petri-Föreläsningar av Ignaz Goldziher. Översättning från författerns manuskript av Tor Andræ. Stockholm, Hugo Gebers Förlag. III + 239 S.
- W. Popper. Abu 'l-Mahasin Ibn Taghrî Birdi's Annals entitled An-nujûm az-zâhira fi Mulûk Mişr wal-Kâhira (Vol. VI, part I, No. 1) edited by William Popper. Published by the University of California Press, Berkely (= University of California Publications of Semitic Philology, Vol. 6, No. I, pp. 1-164, March 1915).
  VI + 164 S.

<sup>1)</sup> Sowie im allgemeinen aller nicht selbständig, erschienenen Schriften, also aller bloßen Abdrucke von Aufsätzen, Vorträgen, Anzeigen, Artikeln in Sammelwerken etc. Diese gehen als ungeeignet zu einer Besprechung in der ZDMG. direkt in den Besitz unserer Gesellschaftsbibliothek über, werden dann aber in den Verzeichnissen der Bibliothekseingange in dieser Zeitschr. mit aufgeführt.

- A. Grohmann. Göttersymbole und Symboltiere auf südarabischen Denkmälern von Dr. Adolf Grohmann. Mit 197 Abbildungen im Texte. (= Denkschriften der Kaiserl. Akademie der Wissensch. in Wien. Philosoph.-histor. Klasse. 58. Band, 1. Abhandlung.) Wien, 1914. Alfred Hölder. 104 S. 40. 9 Kr. 80 H.
- J. J. Mayer. Das Weib im altindischen Epos. Ein Beitrag zur indischen und zur vergleichenden Kulturgeschichte. Von Johann Jacob Meyer. Verlag von Wilhelm Heims, Leipzig 1915. XVIII + 440 S. M. 15.—, geb. M. 18.—.
- St. Konow. Indien unter der englischen Herrschaft von Dr. Sten Konow, Professor für Kultur und Geschichte Indiens, Hamburg. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1915. VII + 142 S. M. 2.70. kartoniert M. 3.50.
- H. Oldenberg. Die Lehre der Upanishaden und die Anfänge des Buddhismus. Von Hermann Oldenberg. Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht, 1915. VIII + 366 S. M. 9.—, in Ganzleinwand M. 10.—.
- M. Walleser. Prajūa Pāramitā. Die Vollkommenheit der Erkenntnis. Nach indischen, tibetischen und chinesischen Quellen von Max Walleser. (= Quellen der Religions-Geschichte, hrsg. im Auftrage der Religionsgeschichtlichen Kommission bei der Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen; Gruppe 8, Band 6.) Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1914. VII + 164 S. M. 6.60, geb. M. 7.80.
- \*W. Bang & J. Marquart. Osttürkische Dialektstudien. Von W. Bang und J. Marquart. (= Abhandlungen der Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen; Philol.-histor. Klasse, Neue Folge, Band XIII, No. 1.) Mit 10 Tafeln. Berlin, Weidmann'sche Buchhandlung, 1914. 276 S. M. 40.—.

Abgeschlossen am 30. Mai 1915.

Neuer Sonderdruck (aus diesem Doppelhefte)

Die jüngste ambrosianische Sammlung arabischer Handschriften. Von Eugenio Griffini. Mit 18 Tafeln. Preis 3 M. (für Mitglieder der D. M. G. 2 M.).

#### Die Scholien des Barhebraeus zu Exodus.

Von

#### Siegbert Pincus.

Durch die nachfolgende Edition der Scholien des Barhebraeus zu Exodus soll wiederum ein Schritt zu der vollkommenen Ausgabe dieses in so vielfacher Hinsicht interessanten und wertvollen Bibelkommentars getan werden, an dessen Edition schon seit ungefähr einem Jahrhundert gearbeitet wurde, die aber immer noch 5 nicht gänzlich abgeschlossen ist1). Zugrunde gelegt sind dem Texte die vier in Deutschland vorhandenen Handschriften des / 5,0/, die im Text angeführten Zitate der Peschīto und Syrohexapla wurden mit den Editionen verglichen und alle bemerkenswerten Varianten verzeichnet. Kapitel XIV (doch erst von Vers 5 an) und XV hat 10 R. Schröter bereits in dieser Zeitschr. 24 (1870), S. 502 ff. mit Übersetzung und reichlichen Anmerkungen herausgegeben, dennoch schien es mir nicht überflüssig, sie nochmals zu edieren, einerseits um den Zusammenhang nicht zu unterbrechen, vor allem aber, weil Schröter nur die eine deutsche Handschrift p benutzt hatte, die er 15 allerdings durch Wright und A. Neubauer mit der Londoner add. 21580 und der Oxforder Handschrift vergleichen ließ, so daß bei ihm die Varianten der drei anderen deutschen Handschriften fehlen. Die massoretischen Glossen zu Exodus hat Weingarten<sup>2</sup>) bereits herausgegeben. Nach dem Vorgang von Glück<sup>3</sup>) habe ich auch 20 Parallelen zu den sachlichen Erklärungen des Barhebraeus zu Exodus in der jüdischen exegetischen Literatur aufgesucht und die nicht wenigen übereinstimmenden Bemerkungen, die ich feststellen konnte, zusammengestellt. Doch scheint mir die Annahme Glück's, daß

<sup>1)</sup> Unediert sind noch die Scholien zu Gen. I—XX und zum Ev. Markus. 2) Lasser Weingarten: Die syrische Massora nach Bar-Hebraeus. Der Pentateuch (Diss.), Halle 1887; doch da er den cod. S noch nicht benutzen konnte, fehlen bei ihm einige massoretische Bemerkungen (vgl. Kap. XVI, 35; XXVIII, 4), an anderen Stellen bringt er schlechtere Lesarten (vgl. II, 3, 7, 9. 20; V. 9. 17; X, 19; XII, 39; XIV, 5. 21; XVI, 8. 13. 14; XIX, 21; XXII, 9. 27; XXVIII, 27; XXX, 34; XXXII, 34; XXXIII, 19), auch bringt er die massoretischen Glossen zum

<sup>3)</sup> Rudolf Glück: Die Scholien des Gregorius Abulfarag Barhebraeus zu Gen. 21—50, Ex. 14. 15, Leviticus, Deuteron. und Josua auf jüdische Quellen untersucht (Berner Diss.), Mainz 1903.

unser Autor die hebräische Sprache vollkommen beherrscht habe und imstande gewesen sei, aus den jüdischen Quellen direkt zu schöpfen, sehr schwierig, nachdem Rhode 1) überzeugend nachgewiesen hat, daß Barhebraeus höchstwahrscheinlich überhaupt nicht Hebräisch 5 verstanden hat. Wenn er ferner die jüdischen Midraschim und Kommentatoren genau gekannt und studiert hätte, müßten sich sicher noch weit zahlreichere Parallelen zu diesen bei ihm finden, als es wirklich der Fall ist. Auffallend ist es bei dieser Annahme auch, daß Barhebraeus in seinen syrischen und arabischen Geschichts-10 werken, in denen er auch berühmte jüdisch arabische Ärzte und Gelehrte aufführt, gerade alle bedeutenden jüdischen Schrifterklärer, die gleichzeitig die berühmtesten Gelehrten ihres Volkes waren, nicht erwähnt. Nur Maimonides wird an einer Stelle 2) von ihm genannt, doch scheint er danach seine Kenntnis von ihm haupt-15 sächlich durch Gespräche mit aus Europa eingewanderten Juden in Antiochia und Tripolis erlangt zu haben. Vielleicht lassen sich die zahlreichen Übereinstimmungen durch die Vermutung erklären, daß Barhebraeus auch sonst mit jüdischen Gelehrten Unterredungen über biblische Probleme gepflogen und sich so über die jüdischen 20 Erklärungen unterrichtet hat 3). Ganz ohne Beispiel in der Geschichte wären solche lehrreiche Gespräche zwischen einem jüdischen und syrischen Gelehrten nicht, finden wir doch bei Graetz4) die Mitteilung, daß der Gaon Hai im 10. Jahrhundert mit dem Katholikos Mar Elias I., dem Oberhaupte der morgenländischen Christen in 25 Bagdad, befreundet war und sich nicht scheute, wenn er in seinen exegetischen Vorträgen auf eine Schwierigkeit stieß, bei diesem in betreff der syrischen Übersetzung anzufragen.

## Abkürzungen:

Handschriften der Scholien (alle 4) = BH. cod. Berolinensis Sachau 326 = S. 30 cod. Berolinensis Sachau 134 = s. cod. Berolinensis Petermann I, 10 = p. cod. Gottingensis ms. or.  $18^a = g$ . Editionen der Peschītō (alle 4) = Ps. Peschîtō, ed. Lee, London 1823 = 1'. 35 Londoner Polyglotte, ed. Walton, 1657 = 1. Urmiabibel 1852 = u. Codex Ambrosianus, ed. Ceriani, Mailand 1876 ff. = a. Septuaginta, ed. Lagarde, Göttingen 1883 = Sept. Origenis Hexapla, ed. Field, Oxford 1875 = F. 40 Lagarde: Bibliotheca Syriaca, Göttingen 1892 = b.

Rhode: Gregorii Barhebraei Scholia in Ps. V et XVIII, Breslau 1832.
 Vgl. G. L. Bauer (Übersetzung der [arab.] Kurzen Geschichte der Dynastien) II, S. 210.
 Vgl. auch Schröter a. a. O. S. 496.
 Geschichte der Juden VI, S. 7; vgl. ferner ZDMG. 12 (1858), S. 373.

## Kapitel I.

الصعصرا صعبرا باته واونكار. وحدو الم يتسر عصب معكار. رسل موصل فرهمل ١١مزد صحول الالله مع حود ده صُمِدِتُون عَبُد محمده نع طابك، وبوسالم بك حا ده تحم و كفيدري معدد المجروميا . 8 » ومع ملاحل سيال الا مرابي. الل عبد 100 من محصف« آق الل أُسْم 100 من محصف. والل الحدال المبدل ١٥٥١ احل مقدلها لمحسط والهداذه. ٥٥ كُكُمُديم وه المعرد المعرد المراد . 11 » وَخَيْبِ الموه مُعْتِبا حدم مَقَعِما هنيه و أمرة الله عندا منتها المنها الانها المنها المناها المن الْهُ الْمَامُ وَمَكُم وَمَكُم وَالْمُ الْمَامُ وَالْمُ الْمَامُ وَمَكُم وَمَكُم وَمَامُ عَمَامُ عَمَامُ مَعَامُ مَعَامُ مَامُ مَا المحمد جدلجر. .14 »مقعن ١٥٥٥ سنده « ته عبد مهد » حهد مُحرِضِاً « حَزَم عَمر عَم وَحَدُيْهِ عُلْ . 15 » واهد معدد ومرابي د المناه عدد المناه منه » بعدن بسبا فعدًا ، واسنا المووزاد في المناه مناه المناه في ا ه رُهُوزا. .21 »ورووا بحب (تبنيك سُيِّطا مع الأول. (8 حَجْبِ الموح 15 كما « آه العند الاروا حوادها حدمتوب »

<sup>1) &</sup>gt; gp; bei S fehlt die Stelle von opo bis hao (inkl.), bei s lautet der Anfang folgendermaßen: ٥١ فلحب صحرا باتع براونما ومحميل وحرو .....

<sup>2) &</sup>gt; S; gp: 🕉 🔊 🖔 . هُ کُمْنَالِ انْهُ صَدَّ : ٤

علاي الله والمحمدة : BH; b: فالم nit einem Obelos vor

Ήλιούπολις mit einem Obelos, Sept: καὶ Ωο, ή ἐστιν Ἡλίου πόλις.

<sup>5)</sup> Dazu findet sich bei g folgende Randbemerkung: انسكا فنا لعقدبه المح وعقدل عقلا سنز دود المروع الما وستروي. ه من النظا: BH; ull': النظاء منه منه منه منه النظاء منه النظاء النظاء النظاء النظاء النظاء النظاء النظاء النظاء 

<sup>7) &</sup>gt; BH11'; au: 🔌.

<sup>8)</sup> BH; Ps: ביב או , MT: ריַב שו ωο, ebenso F: καὶ Ων, ἥ ἐστιν Εττέ, b: κοίησαν.

#### Kapitel II.

<sup>1) &</sup>gt; SPs; bei pgs fehlt acoo.

 $<sup>^{2})&</sup>gt; \mathrm{BH1I'}; \ \mathrm{u}: \mathrm{ophiso}, \ \mathrm{vgl}.$  Nöldeke § 43 C.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) >  $^{8}$  Ps;  $^{9}$  gs:  $^{9}$ .

<sup>4) &</sup>gt; BHu; 11': مرحمال.

<sup>5) &</sup>gt; BHull'; bei ab fehlt dieses Wort, MT: אַשָּׁה חַבְּּהָ.

<sup>7)</sup> bei b mit einem Aster., ebenso nach  $F: \partial i \beta \iota \nu$  (oder  $\partial i \beta \eta \nu$ ) παπύρου, doch einige codd. nach ihm auch ohne Aster., bei Sept nur:  $\partial i \beta \eta \nu$ .

<sup>8) &</sup>gt; Sll'; u: 0, vgl. Nöldeke § 42, pgs: 0, vgl.

<sup>9) &</sup>gt; S; pgs: Leao.

<sup>10) &</sup>gt;> BHull'; a: امراها, vgl. Nöldeke § 27.

<sup>11) &</sup>gt; BH; Ps: 0) \$ 200.

<sup>12) &</sup>gt; BH; Ps: 0)2000.

<sup>13) &</sup>gt; BH; dagegen hat b: ἀνείλατο αὐτήν.

المنافع عند المنافع ا

<sup>15) &</sup>gt; BH u ; l': אָרְהָּבּה (vgl. Nöldeke § 190 D, a: מָרָהָבּה (אַרָּרָהַ

 $<sup>^{1)}&</sup>gt;\mathrm{BH};\ \mathrm{Ps}:\$ الم

 $<sup>^2)&</sup>gt; \mathrm{BH}\,\mathrm{l}';\;\mathrm{u}:$  المُعْمِين , vgl. Nöldeke § 175 B und § 45.

<sup>3)</sup> Hierzu bei S eine Randbemerkung, die zum Teil sehr schlecht lesbar ist: المدار مالكون، وهذا محمد من محمد من محمد من محمد المحمد الم

syr. (ed. P. Bedjan, Paris 1890), S. 13; in der hebr. Literatur wird die Tochter Pharaos תובים genannt, vgl. u. a. I Chron. IV, 18, Midr. Schem. r., Abschnitt I zu Kap.V, 10 und auch Midr. Jalkut zur Stelle. Ferner bei g folgende Randbemerkung: ما المداعة على المداعة عل

 $<sup>^4)&</sup>gt; BHI'; u: oh., vgl.$  Nöldeke § 176 B.

<sup>5)</sup> Der Sinn dieser Bemerkung ist mir nicht klar geworden.

<sup>6) &</sup>gt; Sp; gs: 200), vgl. Nöldeke § 176 E.

<sup>7) &</sup>gt; Sg; ps: فيصرى.

<sup>8) &</sup>gt; pgs; S: سغف.

<sup>9) &</sup>gt; BH1'; u: 1309.

<sup>10) &</sup>gt; BHu; l': 50.

الله هو المحال المحال

## Kapitel III.

<sup>1) &</sup>gt; BH u MT; l': الْمَوْرُةُ; hierzu bei g eine Randbemerkung: الْمَوْرُا الْمِوْرُا الْمُورُا الْمِوْرُا

<sup>2)&</sup>gt;Sall'; pgsu: عِدْقَالِمُنْوه.

<sup>8) &</sup>gt; BH; Ps MT haben vor

<sup>4) &</sup>gt; BHa; ull: مة النبوه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Stellung der massoret. Glossen gewöhnlich nach S; pgs setzen sie hier wie auch sonst unmittelbar hinter das betreff. Wort.

ه (۵) > Sgp; s: الكلاف.

<sup>7) &</sup>gt; BH; Ps MT: Joll 4.0.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) > pgsu; S: ohne Sējamē, a: الكبّر, ll': گنبر.

<sup>10) &</sup>gt; S; pgs: **500911.910.** 

نه: بلا بلق. . باك هم هنه (تعرل بيهنمون. . 4 °°» ممّنا لاه الاوا مع ره صلا واحد. صعدا معداد آو وه والسلام الاه .5 » ه اهن هم ال المكفّرة الموقولي المنافقة الم ء صهلا والماز وفراه الم ملاهوب المازا وه فيعاد و وعصاله و في الملاه وحقوب بن معووب والمراهب يعول حدنى أفر حده. نصاح بى بحسقعط بدة كثير هيف طنط حدد صبره بصمر. ويعموا لحيسا وحمر الأوا قوم لمره. ومع وواحا منعل اورها وبطن هنم: حيثين. 6 »مراجد اب صعا اقواد. صهلا بيس خصية موا الاهاد بو حية اله م موبا ميه الا المب سال من بحصّل لا معمرا. .8 »لافط ومن الم سُحر ودعا« و حدود الله المرابع المرابع المجاد المرابع ال 15 » النط بصحتا (10 وبيرهيا « صحر سط بلا عه. ، » وبالمحوريا وبرقوريا هُرْتُنُهُ إِلَّهُ وَبُنْتُهُ صُلَا ﴿ وَ وَلُورُ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ ال عراد على عبر الله عب

<sup>1) &</sup>gt; Ss; pg: مخرار.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) > Sps; gPs:  $\downarrow$ :00.

هُمُولِلا : Sp; gs مِمُّلِلا ) > Sp; gs

<sup>4) &</sup>gt; S; pgs: Johl 001.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) > Spsll'; g: المَّنْ ; au:

<sup>6) &</sup>gt; S; bei pgs fehlt &.

<sup>7) &</sup>gt; pgs; bei S: Ane, doch am Rande ebenfalls:

<sup>8) &</sup>gt; S; bei pgs steht dieses Wort vor opack.

<sup>9) &</sup>gt; Ssp; g: بثنيًا, vgl. Nöldeke § 87.

<sup>10) &</sup>gt; BHa; ull': סָּיִּשׁיּאָל, MT: יְהַחָּחָתִּי ;

יוֹ > BHl'; u: אַלֿ.

 $<sup>^{12}</sup>$ ) > pgs; bei S fehlt  $_{\odot}$   $^{\circ}$ 0.

ंबिकपर <u>टर्ट हा</u> »रत्यं के करंटे. रेहरूके कंव प्राण या किश اولاد حرسا مهلا واههم حزم موف ولا سمع. مه مط وضوم اله. .13 » وباهدي ك. هُج حرمه صمر » عصره (أبق كُثار عصره. . » هِل احد الله عمل نص عمل المرا المرا الله عنه المحمد من حدوه اصل الملام صمعل ويبِّد وتُوبِّد عِص الاوره عَنها. 14 »واهن و المروا المعتمون (قرَّبوتره أيَّعْ: بويَّره بن أنه والمورود وعنها لله المواود. قال به قدق فنه لاو. عملا بعديم ماتم الم حوَّاه مع بحماره بعصل رمال حرب دُلِامَال محبِّها فعصورت حدوسا به صلا | 1 | 1 . محرف بسرا به مق حدوبا 6 موسا. ٥١٥ ويحزيا اله قل ود ورويا. مع مدلا مله اله محزيا ترويوه ١٥ هدمنا به بذه والمورود. ومع المسلا الله عدم فيقد. عمر والا ميا مودد همر. .15 »رويه عمد لالمر. (٥ورويه وحزّيب لمِنْزَنَى « آه بحد اور اصده المحال بكيله. حر حدوي لا عَنِهُ ولا صَفَرِص الله. ٤٤ (8» لي الفراح المال مع عددهن وص أَوْالِكُمْ حَمْلُونُ فَوْلِلاً وَوَالِمُولِ وَ سَلِقَ فَوَلِسِا وَأُوكِمُو اللهِ فَيِي. 15 »وَيْجُرُه صِحْدَيا« اوَ صِحْدَهُ » هُ

<sup>1)</sup> vond hos bedeuten dasselbe, aber weil das letztere gebräuchlicher ist, verwendet es Barhebraeus hier wohl zur Erklärung des ersteren.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) > S; pgs:  $\checkmark$ .

s: ວຸເລັງໄລ້ໄດ້ເວົ້າ, in den Editionen noch andere Varianten; hierzu auch eine Randbemerkung bei

المار المار العن المار المار

<sup>4) &</sup>gt; S; bei gps fehlt oo.

<sup>5</sup>) > S; pgs: oj $\overset{5}{\circ}$ .

ه) > Sgs; p: سحمل.

<sup>7) &</sup>gt; BHauMT; ll': 200).

<sup>8) &</sup>gt;> BH; bei Ps fehlt 🗸, MT:

## Kapitel IV.

.2 » واهن خره هنا. هُنّه اولا إجابيه. واهن سه الهاد اله له حب لا نبلا صفلا: اللا يستزنرن المربعة الله عند بحرب سهرا ١٥٥ يوما ١٥٥١. لاز حربا بع حدة بعدبالا ١٥٥٥. حبّقها ١٥٥٥ 5 لادمتها. .6 » ماهن لاه هنها ماهد. / لا ابه لادهم. والا حط بحديا برِّحيًا سلا عمرني. وللمال تقف عينه. حب بسكا صتمال محربًا بعديُّب الحسهار لهجه. لاحتبا به بحُتمُيه. حلبوا. .10 »عكا وليها مُعالده («حكم لعب مبعداً. »مكا 10 حمل المر« حزم لمسلم. به سيَّمة عُلل (فيهة محرية لحمل المرا. 12. »مُلافور حبور بالمَّلا« مَ وَالسِنهِر. 13. »عَبد حب مَّ بعقبد الله« مَ الصنِّد اسزال اِهرا اِهم العَباد. .16 » ١٥٥٥ ماه مر هماني هلا م ١٥٥٥ ماه الم المالِيْل المره المالِيْل مره معبور بعب والمالِيْل المحل المالِيْل م المالِيْل المحل المالِيْل المالية 15 كن كان المكر بلك الأنوا. 18 » من وحمد معمد مال المدا يحاني المن خسائل المنوود علمنالا.

رسل بالادا: .19 »واهن هنا لاهمعا حصبي. وهمر إلا

<sup>1) &</sup>gt; pgs; S: |; | au.

<sup>2)</sup> Vgl. Nöldeke § 145 E.

<sup>3)</sup> Bei b mit Aster., nach F in den griechischen Codices: ἰσχνό-φωνος γὰο καὶ βραδύγλωσσος ἐγώ εἰμι ohne Aster., in Sept fehlt γάο.

<sup>4) &</sup>gt; BHaul; l': الكوها.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) > S; pgs:  $^{5}$ 

<sup>6) &</sup>gt; S; pgs: مُدِللا يعدو .

 $<sup>^{7}</sup>$ ) > Sgs; p: Jooj.

<sup>8) &</sup>gt; g; ps: [Lia].

لعربي. هلا بصله لمه (احلهم الخدم ١٥٥٠ الله المعود المعربية المعرب حَمْ حَمَّوا بنون بعدوى فَيْهِ ١٥٥١. ٤١٠ » والل (دُرُخِي هدو. ملا نعبز نصوب خدها « أو بلعكانات أصعب معرف معرب الأربي اللا. .22 »چند حدون معنال» به حزا ولاحدال ومرم هنعط استال و همها. .25 ميصحم رقون كنار به وقودها المحمل »مرانا تعانف الم يعدد الم المنظر الما المن المعال معمل معمل للاطارة والمحتون المعنى المن المناف المناف والمالة المنافعة المناف المناف المناف المناف المناف المنافعة المناف ١٥ وهي واهد حد هدا. ليدهد حور حُدُوب جِده الله حعرابي محدود ١٥ المحدد الم (تحزيف له معدد ميبيد المراح الله المالمة لامعار حصبحنا (8» اوا سعم المنور (9 والمار (10 مات حنب (11 عمره ، روه ال (12 بي حب الم المناه المراد المر صحنا من والمرزاده. معزومال ألما ملاه و. » وإسبا حركه ود 

<sup>1) &</sup>gt; SPs; pgs: 2022 ):

<sup>2) &</sup>gt; SpgPs; s: بنائل عبد عبد المحكم عبد المحكم عبد المحكم المحكم

<sup>8) &</sup>gt; BH11; au: (2).

<sup>4) &</sup>gt; BH b, dagegen Sept: ἄγγελος κυρίου, nach F einige Codices ebenso, andere wie die Sh nur: ἄγγελος, Targ. Onkelos und Jonathan: מלאכא.

b) Bei b: ΔΩΩ mit der Anmerkung: ΔΩΩ; Sept und F: ψῆφον, doch nach F an dem Rande eines Codex auch die Variante: μάχαιραν; ξίφος ἰδάνι.

of) > S; pgs haben noch wor wor, das wohl überflüssig ist.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) > pgs; S: حبانب

<sup>8)</sup> Exod. XVIII, 6, wohl frei zitiert.

<sup>9) &</sup>gt; BH; PsMT haben vor

<sup>10) &</sup>gt; BH; Ps: 00.510.

<sup>11) &</sup>gt; BH MT; Ps: منعون

 $<sup>^{12}</sup>$ ) > S; bei pgs fehlt  $\checkmark$ ?.

ر معدد معدد المعدد ال

## Kapitel V.

<sup>1) &</sup>gt; BHau; ll'MT: 1.

<sup>2) &</sup>gt; S; pgs: **a**.

<sup>3) &</sup>gt; Spg; bei s fehlt alles von A an bis a (exkl.).

<sup>4) &</sup>gt; BH; ungenaues Zitat, da bei b: كيكرا بيكاء.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) > SPsMT; pg:  $\Delta$ .

<sup>6) &</sup>gt; S; pg haben noch vor n, auch wird durch b als Zitat aus der Sh bestätigt.

<sup>5</sup> bei g p fehlt: المناف ورق أن مناف ورق أن كا المناف أن كا المناف

alles von Linkl.) bis La (exkl.).

<sup>8)</sup> Vgl. Nöldeke § 23 I und Weingarten a. a. O.

 <sup>9) &</sup>gt; pgsu; l': 00) గ్రామం,
 S: అంగం ఓ ఎంగం చిర్దార్లు,
 మంగ్రం ఓ ఎంగం చిర్దార్లు,
 vgl. Nöldeke § 167, Anm. 1.

<sup>10) &</sup>gt; SPs; pgs: كُلُولِكُلُهُ.

vor how haben), bei S fehlt diese Glosse.

<sup>12) &</sup>gt; pgsPs; S: okió/.

5

هنا « آه چهگنا مهر حص نسمه (افه تهر). .21 » آاچاهه هند هند و به تهرا در الله مهر و به ته آلها مهر و به تهرا در و به تهرا در بهرا در به تهرا د

## Kapitel VI.

2 » الم الم هنيل. 3 بال كِلم الحزوم والمصدّ وكنده و المحدّ و المحدد و المح

<sup>1) &</sup>gt; S; pgs: ohne Sējamē.

<sup>2) &</sup>gt; BH; Ps MT: حديث.

<sup>3) &</sup>gt; pgs; S hat noch: on hinter (1).

<sup>4) &</sup>gt; BH; Ps: طلِع.

<sup>5) &</sup>gt; S; bei pgs fehlt o.

<sup>6) &</sup>gt; SPs; pg: چَيْفَ, s: چَيْخُ شِةِ; MT: چَيْفُ غَيْدِ.

<sup>7) &</sup>gt; S; pgs: 上。。

<sup>8) &</sup>gt; BH; Ps MT: ২০০, 하스/.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) >> BH u; l': "אָר אָר ; MT: מוֹי אֵל; אַר ;

י<sup>10</sup>) > BHu; l': יּפֿן אָסֿ, MT: אַרָאָּ

<sup>11) &</sup>gt;> BH a u ; l l': אוֹפֿס, MT:

mit der Anmerkung: Jesus wird, dawas durch F bestätigt wird, dagegen Sept: οἱ ἐκ τῆς Φοινίσσης.

<sup>18)</sup> Ungenaues Zitat des Barhebraeus, bei Ps MT: مقتدها بات

عَمْدُونِ > BHuMT; اْ: وَهُمُونِي .

حولم واه ورمك نع. .17 » وحدة وي العمي الأكريد (2 معطيد. .18 وحتوره وعُرهُ لَ كَعَزُور وَلَمْ وَفُو وَلَحَوْمِ وَوَهُولِكَ. 19 وحتوره الله بُعزِنِد. مُسكِد معْمعِد. .20 منصح خَعزم ابطلا حَبِه كُدُد خَبا بُرُون. وَكُمْ اللهِ المِلمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ الل هُ هُونِد وَلَوْنِد. وَكُونِد. وَكُونِد وَكُونِه وَكُونِهِ وَكُونِد وَكُونِد وَكُونِد وَكُونِد وَكُونِهِ وَكُونِه وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِه وَكُونِه وَكُونِه وَكُونِهِ وَكُنِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِ وَكُونِهِه وهُمْإِد. .23 ويصد المراق المعدّ حزا تُعِمْنُود سُمُره المعدد الهال مجا هو هيد والمحدد والمح موند. المُصِيز وأمَحِيل الأمّاريكيك. 25. والمدرد حد الوري بعد حره ١٠٨١ مع صلاه (١٠٠ نَقِيهِيلاً. محبّ عره العبيسي « آه النقيع المار مع المار مع  $^{01}$  أُهْنِ  $^{(11)}$ بِهِ  $^{(81)}$ هِم همعا هما مُهنى. المهند  $^{(81)}$ قد $_{y}$ هما هما مرا وقلهم الأوا مع مِهلا. 30. (41 عدد المحدد المحدد المعدد المحدد ال هنه» هن اما اما من علاه

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) > BHu; l': אֶלְדֶּזָר, MT: + אֶלֶדֶזָר, רַשָּׁבַּיִדִּי.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) > S1; 1'MT:  $^{2}$   $^{2}$ 0, s: المحم, p: الجامك, g: الجامك.

<sup>4) &</sup>gt; BHull'; a: **) (2)** סמססס, bei MT nur: וָאֶתִימשֶׁה.

<sup>5) &</sup>gt; SPs; pgs: متَّها, MT: ا . בִּירשָׁ אֵל

<sup>6) &</sup>gt; BH1; u: وَكُنْ وَوَ , MT: 15) > SPs; pgs: الماء. ינמָלְבֻּׁפּוֹּ. ינמִלְבֻּפּוֹי

آ) > BH11'; u: ويسعي.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) > BHu; l': جَجِبْر, MT: جَجِبْر,  $^{8}$  > S1l'; u: مَالِكِكُورُوْ , MT:

<sup>9) &</sup>gt; pgl; ul: عُرُونِهُ أَوْرِيهُ أَوْرِيهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ MT: נָאַבִיאָכָף.

<sup>10) &</sup>gt; Sg; ll: بِكُنگِيرِ, p: ן אַניבימל : MT: אַפֿעַאָען ,

<sup>11) &</sup>gt; pgs; S: •:.

انده : کوم > pgs; S

 $<sup>^{14}</sup>$ ) > BH; Ps:  $^{14}$ .

<sup>16) &</sup>gt; S, bestätigt durch b; bei pgs fehlt: | Joj.

## Kapitel VII.

<sup>1) &</sup>gt; pgsul'; Sal: 01.

<sup>2) &</sup>gt; S; bei pgs fehlen die Worte: کنا بفت المقار المنابع

<sup>3) &</sup>gt; Sgs; bei p fehlt: ابت المعارفة ال

<sup>4) &</sup>gt; BHau; 11': اور عنه الله ع

<sup>5) &</sup>gt; BH u; l': μ<sup>ρ ρ γ</sup>.

<sup>6) &</sup>gt; BHul'; 1: ومنتقبري.

<sup>7) &</sup>gt; BHall'; u: ooploo.

<sup>8) &</sup>gt; pgs, bestätigt durch b; S: W.

<sup>9) &</sup>gt; BH l'; u: وُنْهُونَ , vgl. Nöldeke § 45.

dagegen bedeutet , das sich bei pg findet: durch einen Gaukler, vgl. P.-Sm. 116 u. 120.

<sup>12) &</sup>gt; S; bei pgs fehlt laco.

حَنَّةِ عُنهِ هِ ﴿ وَ وَ وَ هُمَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمُصَفَّى الْهِ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

## Kapitel VIII.

و (٤٥ مَنْهِ عِهِ الْهُ اللهُ الله

 $<sup>^{1}</sup>$  > Sps; g: محمل.

Nach ull hat Kap. VII nur 25 Verse, so daß dieser Vers zu Kap. VIII gehört, nach a MT dagegen gehört er noch zu Kap. VII, das nach ihnen 29 Verse hat.

قُ) > BH; ul: سِوَمُهُمُّهُ.

<sup>4) &</sup>gt; Sgu; psll': مُحكَّمُونِهِ a: مَكَلُّمُونِهِ

<sup>5) &</sup>gt; S s Ps MT; pg: مكاري الم

<sup>6) &</sup>gt; BH b; dagegen bei Sept in umgekehrter Reihenfolge: καὶ ἐν τοῖς φυφάμασι καὶ ἐν τοῖς κλιβάνοις σου, nach F haben einige Codices auch statt φυφάμασί σου: φρέασί σου oder beides nebeneinander.

 $<sup>^{7}</sup>$ ) > Sps; g:  $\overset{\text{y}}{\sim}$ .

<sup>8) &</sup>gt; BH; b und F bringen in Anmerkungen zur Stelle als Lesart des Symm. in der Sh: كون المناه ; dieses unbekannte Wort hat nach P.-Sm. 1693 Field in بمناه والمناه وا

<sup>9) &</sup>gt; BH; II': Kuổi, u: Kuổi.
10) > Spb; gs: ohne Sējamē,

vgl. Nöldeke § 122.

10

أسقه ها ما المناز المناز المناز المناز المناز المناز المنز المنز

## Kapitel IX.

هورهم حنا حمد حديا بعواما حديا بعدام مقلط بالمارد محديا بعرابا بعراما معديا محديا بعراما مقلط مدينا بعراما معديا بعدام معديا بعراما معديا بعدام معديا بعراما معديا بعدام م

punktationszeichen, das erste besteht aus zwei Punkten über der Linie, das letztere dient als Fragezeichen und wird durch einen vollen Punkt bezeichnet, der den Worten der Frage nachgesetzt wird; vgl. P.-Sm. 4010 und 4079 und Nöldeke § 18.

<sup>1) &</sup>gt; Sb; pgs: 1.

<sup>2) &</sup>gt; BH11'; au: حدره,

<sup>8) &</sup>gt; BHull'; aMT: 호스크.

 $<sup>^4</sup>$ )  $> \operatorname{Spgb}$ ; s:  $\stackrel{\circ}{\Longrightarrow}$ , vgl. Nöldeke § 115.

<sup>6) &</sup>gt; Sgsau; pl: 2001122, l': 201122, vgl. Nöldeke §49 A.

<sup>7) &</sup>gt; BH; nach b und F hat Symm. hier: 200.

<sup>8)</sup> Läe und العقل sind Inter-

p) > pgs; S:  $\lambda \sim \lambda$ .

<sup>10) &</sup>gt; pg; S: 从流, s: 从流.

<sup>11) &</sup>gt; S; pgs haben noch: وراي المركزية .

<sup>12) &</sup>gt; BHu; ll': مُكْلًا).

ق صورگر وابود و المراد الماد الماد الماد الماد المواد المواد الماد الم

 $<sup>^{1}</sup>$ ) > BH; b: مرمعل

<sup>2 &</sup>gt; SPs; bei pgs fehlt law.

<sup>3) &</sup>gt; BH b; Ps MT: المعالم عنداً

ا برنەھسار :s بايەھسار : کۆپگىلى. ئۆگىيار.

رة أليب :Sb; pgs ج (أليب 5) > Sb;

<sup>6) &</sup>gt; Sb; bei pgs fehlt Juäa, PsMT: Juaa.

<sup>7) &</sup>gt; BHMT; Ps haben noch ool vor wor.

<sup>8) &</sup>gt; S; pgs: ; beides sind Partic. Afel von ho; ; Zeitschrift der D. M. G. Bd. 69 (1915).

mit der Bedeutung: "geduldig ertragen, langmütig sein"; vgl. P.-Sm. zur Stelle.

<sup>9) &</sup>gt; S; pgs: ممل عليه.

<sup>11) &</sup>gt; BH; l': ມູ່ໃຊ້ວູດ, ual:

<sup>12) &</sup>gt; SPs; pgs: ohne Sējamē.

<sup>&</sup>gt; pgsPs; S: mit Sejame.

محْقنگر : BHul: l': المَّدِّقَةُ عَلَى اللهِ اللهِ

benso, doch ohne Sējamē.

## Kapitel X.

$$|13\rangle > pgs; S: 2.$$

 $<sup>^{1}</sup>$  > SPs: pgs: کمیل.

<sup>2 &</sup>gt; SPs; pgs: Joo.

 $<sup>\</sup>frac{4}{5} > 5$ ; pgs: وكما رعيْ.

<sup>5 &</sup>gt; BH; Ps: منيا لأبكاء.

<sup>6 &</sup>gt; BHall'; u: بِمُعَدِيْرِ, vgl. dazu R. Schröter a a. O. S. 541.

ر > Sau; pgsll': اعمول

 $<sup>\</sup>sim Sgp$ ; being set such that some set in the set of set in the set in the set of set in the set of set in the set in the set of set in the set in

ور کردرہ ( Ps MT: مرکدی ہے۔ مالہ کی ا

<sup>10 &</sup>gt; pgs; bei S fehlt: olo.

<sup>11 &</sup>gt; Sall'; pgsu: 20.

<sup>14 &</sup>gt; Sgp; sPs: "Aal, l': "Nal, vgl. Nöldeke § 52 B.

<sup>16; &</sup>gt; SPs; pgs: 100.

## Kapitel XI.

## Kapitel XII.

2. "بَنِيل الله الموال الحق الأنف بنيل مُبعُد الموال الحق المَّود المَود المَو

 $pgs; S: \overline{2}$ .

 $<sup>^{2} &</sup>gt; S; pgs:$  معدرنت.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Walton, Polyglotte zu Exod. VIII, 4. 23; IX, 5. 19; X, 6 und J. Göttsberger: Barhebräus und seine Scholien zur Heiligen Schrift, Freiburg 1900, S. 149.

 $<sup>^{4}</sup>$ ) > Sgp; s: کمبار.

<sup>5) &</sup>gt; S; bei p g s fehlt alles von (inkl.) bis o (exkl.).

<sup>6) &</sup>gt; SpgPs; sMT: 20000.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) > BH; Ps: ;→

\_ 8) > Spg; beis fehlt alles von (inkl.) bis المحادث (exkl.).

محمد احدود. حاهد حسل مدهندا. حدد بن إهذا مده اتب هميد وهمب والمحدد المعدد. وحدا المعدد وهمب والمحدد المعدد والمحدد المعدد والمحدد المعدد والمحدد المحدد والمحدد والمحد

<sup>1) &</sup>gt; S; pgs: كفع: الم

<sup>2) &</sup>gt; BH; bei b noch: ]Δος. hinter ]Δος, Sept: κατ' οἴκους πατριῶν.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) >  $^{5}$ Ps;  $^{2}$ gs:  $^{3}$ 

<sup>4) &</sup>gt; pgsPs; S: out).

أن الأوجهة المناز المن

 $<sup>^{6}</sup>$  > pgs; bei S fehlt )022.

<sup>7) &</sup>gt; pgsPs; S: Moool.

S) Vers 8 und 9 in verkürzter Form zitiert.

<sup>9) &</sup>gt; S Ps MT; bei pgs fehlt:

 $<sup>^{10}</sup>$ ) > BHII'; auMT: No.

ان) > SPsMT: bei pgs fehlt:

<sup>12) &</sup>gt; BH a u: 11'MT: المراة ا

صهل بحما بعلموا بالموا لاوي. وبيدون عنها منا بالمحن حصرنی. ونوبی مرفنومون. ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ وير مع والمراه الم المعليم. 11 » ووودا بالدلودو. دو تردو هٔ ۱۶۱م مین ۴مین اسم میرکنده میرکنده دارینده و اودره واهد يعدس الماذا لادن مما مع معرفي سهمال 3»مها الموريا المو لمعالم الم حَقْدِيل مع خِعدة الزادل م حريفة محلك المعدة الزار الم 10 حق عل هنا (<sup>77</sup> انط حن مور ده /ب (8 حود ال (8 فرازاكير 100 دور حب به بمرم دف. ورخوا المادل محزيًا وه. 22 الله مرصده ﴿ وَوَقُوا ﴿ وَهِ مِيكُمْ الْمُبِالِ إِنْضِا ﴿ لَا مُعَالِ مُعَالِ وَوَقُوا ﴿ وَهِ لَا مُعَالِ وَمُعَالِ وَأَن اوحم المربي. وهي لعنظ. على عملا عملا الله عنه الماري ووجال 15 161 إذكر بعم أح « و صهر بخرصا المحتار هم، الما هنم كستمار

<sup>1)</sup> Hierzu bei g eine Randbemerkung: المحافرة عنه المحافرة المحافر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Peschītōstelle habe ich in den Editionen nicht gefuuden.

³, > pgsull'; Sa: mit Sējamē.

عمصالتده : الله على الله عند معمالتده . au: محمصالتده .

 $<sup>^{5} &</sup>gt; pgsPs; S: \text{Nao}.$ 

 $<sup>^{7} &</sup>gt; \mathrm{Sps}; \, \mathrm{g}:$ افکا.

 $<sup>^{</sup>s}>\mathrm{Spg}\,;\;\mathrm{s:\;mit\;\;Sejame}.$ 

<sup>9</sup> Hierzu bei S die Randbemerkung: حافراها حصب.

<sup>10 &</sup>gt; SpgPs: s: 0;00/Lo.

 $<sup>^{11}</sup>$  > SPs; pgs: المراهبة.

ممكره: BHII'; u: ممكره.

عمراً: Ps MT: العمراً: 14

 $<sup>^{15}</sup>$  > BH; au: اجمور موری , l: فروی موری .

<sup>16 &</sup>gt; SPs; bei pgs fehlt: אָלָּבּלְ. MT: אָרָאָבָּ.

المنظيكي المسلم المعلما: على من المنظم المنظم المنظم المعلم المنظم الم

<sup>1\ &</sup>gt; BHu; l': 2 [a].

<sup>2) &</sup>gt; SPsMT: bei pgs fehlt: پاندازی هر تا

<sup>3 &</sup>gt; BHall'; u: aleo.

 $<sup>^4)&</sup>gt;\mathrm{Sl}';\;\mathrm{pgs}\colon$  යනුල්ලී,  $\mathrm{u}\colon$  යනුල්ලී)්

<sup>5 &</sup>gt; gu: l': گُنْهُا.

<sup>6 &</sup>gt; S: pgs: ๑コテネム/.

s > pgs; bei S fehlt: Nocl.

<sup>&</sup>gt; pgs; bet s tent: \$150%.

<sup>9&</sup>gt;8; pgs: امكارمنزا.

<sup>10.</sup> Barhebraeus erklärt den Infin. Ethpaal hier für unrichtig, weil er "sich unwickeln" bedeute, während das Ethpeel "umhergehen" bedeute, vgl. G. Hoffmann, ZDMG. 32, 761: nach P.-Sm. 1824 bedeutet hier: "sich auf halten", was der Sh entspräche, doch ist diese Bedeutung sonst nicht belegt.

<sup>11) &</sup>gt; 8Ps; pgs:

عرب > BHul'; alMT: حعربي.

<sup>13.</sup> Barhebraeus weist hier auf seine interessante. bisher noch unedierte Erklärung zu Gen. XV, 13 hin, die folgendermaßen lautet:

رئي المواد الله تحكم من المراد الله المراد المراد

# Kapitel XIII.

2 »مَّبِع لَى ولا حودا أَدْبِقُلْ ولا الْتَسْطِ بَحْتَى عَوَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكِم وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكِم اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكِم اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكِم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكِم وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ وَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُم وَلَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَّهُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ عِلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّالِكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَ

»وبعدم دوى وَنفُدون الله الاحداد عتى الله حربسا والعدا وهومل اذحمطال ملكم المعن المحلل ملامل هممو المن حاهد مع عدد عدتم وسمع واحزاه در المركد لمه لاها حشره الدوها لعدم لمقدم بعدها دو المركب لاه الادوا حهوة صلب. وحرة حمد الهم اله. حرف واحروه حدة عصرب وسعف عتب المحب المعسم. والله حز قمع المحمود. والمراحز القديم معم كلوب. والل حز الاحكى معم كُفاؤل. والل حز قمع كلعزمر. واول حز عدد والملا لمعمعل واولا حز القدم الحم اله. ومرّبا رد د سقع ١٥٥١ هوعل ردا رتع اله مالين والعنوه. هُده المسعد على إنعل مؤعد الع المكلم على السولم. اه ١٥٥ الله ا صحوره المعرب عدم المام عنه اله حهلا بلا حبصلا عرصه بده سوده و المحافي المام المام المراب المام المرابع المرا حصرفي واتحدي حصرحزل وبع بعتبا بمتقدر في وهول ولمحدور وصفعا مع حرور والمراجعة المصحوم والمراجعة المحدوم والمعالم والمحدوم اله. حدف وحلوه لل عقبش. a) Vgl. Galaterbrief III, 17.

لمعل > Spal'; gsulMT: المعلا

<sup>1 &</sup>gt; BH l': u: 0; L.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> > BHul; l': وَقَعْمْ : Pgs: كَانَةُوْ : 5 > Su; all': وَالْقَارُ : 9 كَانَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

4 (1) إنهم و حنها به و الله الله الله و الله الله و اله و الله و

# Kapitel XIV.

ان و وهن منه منه منه منه منه منه الله الله منه الله الله منه الله الله الله منه اله

<sup>1) &</sup>gt; Sps; g 'doch am Rande: والمحصر عن والمار بعضن, ull': والمار بعضن المار بعضاء المار ب

² > Spau; g doch am Rande: ניים אוֹן: ניים אוֹן: ניים אוֹן: ניים אוֹן: ניים אוֹן: ניים אוֹן:

Vgl. Nöldeke § 172 C.

<sup>\* &</sup>gt; pg; ۵: مغن، s: مغنه!.

 $<sup>5 &</sup>gt; 8gs: p: \mathcal{W}$ .

<sup>。 &</sup>gt; pgsPs; S: 」の**に**ぬん。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) > BH; Ps: **QOL**.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) >  $^{8}$ Ps;  $^{1}$ Pgs MT: معومین.

<sup>&</sup>quot;) > BHull'; a: אָנְיתּי, MT: מְּיִרְיִהְ; hierzu bei g eine Randbemerkung: בּוֹלְיָבּל מֹין בֹּשׁל אָנְילָ

<sup>10, &</sup>gt; p; s: Que 10/1.

folgende Randbemerk.: مغركر في المعامدة في المعامدة في المعامدة في المعامدة المعامدة

<sup>1 &</sup>gt; pgsPs; S: ohne Sējamē.

<sup>2) &</sup>gt; SgsPs; p: అంగ్లాస్త్రీ mit der Randbemerkung: అంగ్లాస్త్రి అంగ్లాస్త్రి

<sup>3 &</sup>gt; S: bei ps fehlt diese massoretische Glosse, bei g steht sie hinter (2), außerdem steht dort nochmals am Rande: (2), was sich wohl auf (2011) bezieht.

<sup>4 &</sup>gt; BHI: aul: حمري.

<sup>5)</sup> Diese Erklärung scheint wörtlich aus der Sh entlehnt zu sein.

<sup>6 &</sup>gt; BHII'; a u: עם, MT: קבל.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> > p s u l l'; S g a : mit Sējamē.

<sup>&#</sup>x27; > BHul, al': معمد.

<sup>9 &</sup>gt; BHa; ul: مَأْجِبُه،

<sup>10 &</sup>gt; pgs. S: 50.

<sup>11, &</sup>gt; pgs, S: 0/2/10, l': 0/2/10, l: 0/2/10, u: 0/2/2/10.

عترا : BH. Ps MT ا

<sup>13 &</sup>gt; pgs; S: aojlao/.

نط المالسصموم المن أبحمالمها فقد المحمد المالم حقها. .27 »ههُزِف هنا هربارا ديه معاد آه دها إخره. حَبِّدَهُ لِآهِجِهِ وَحَبَّدُ بِحَبَّدًا. .30 »ميرا معنال لاعتراط المراقل المراقط الم ال صفره والمراه والمراه المراه المراع المراه المراع المراه المرا

## Kapitel XV.

ا »بورب قدره طمعا ودند معزارا« به طمعا الكون الد للرهافي ملاهنيم. ورفه "كلاف كهجتال رف بع لمنقل تلاقه. «يَهُلُكُ الكياد م معدد الم يهز معدد 2 أيتره مديل مواها لم هُنه ما « صورياً كُنم يُره ، إلا «هنا وهوا لمن الاهونميل ودويا حمر بشوو« ـ و حمر صومهم و البشوو المند. ح شوور ١٥٥ وبعا صوهما. وحكَمتُ دُمَّنا. وأب خيا ضمد لاقد حرف. ٥٥٥هم من بددن بددن بددن المدا المنظل من المن الما المن المن المن المناسبة من المناسبة المناس

التصمصير.

<sup>2</sup> Athanasius macht diese Bemerkung zu Ps. 136, 13, vgl. Schröter a. a. O. S. 541, der diese Stelle ausführlich bespricht und auch auf die jüdischen Parallelen hinweist.

Sp; gs: ohne Sējamē.

<sup>4 &</sup>gt; pgs; 8: 2 의년.

<sup>5 &</sup>gt; BH; Ps: جهد عبد عبد عبد عبد عبد عبد التابع الت

<sup>&</sup>quot; > pgs; bei S fehlt ...".

<sup>7</sup> Hierzu bei g folgende Raud-

 $_{1}$  > s. g: جو منا  $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{7}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$ السولا من من المحا

<sup>5</sup> Bei b Lio mit Asteriskus, daher bei Sept Liw nicht ubersetzt: ἐγένετό μοι εἰς σωτηρίων.

<sup>9 &</sup>gt; 8 bei pgs steht •••• والعن hinter هذا

<sup>10 &</sup>gt; Spgul'; sl: 1: 2. a: בבנה : MT: אבנם.

<sup>11)</sup> Vgl. hierzu Schröter a. a. O. S. 543.

<sup>12 &</sup>gt; pgs; S: **-llo?**.

المومط حُمِيه المه $\sim$  ماره مي  $\sim$  المهم واص اب المشخطاء م اب الميديل 8 »حنوسا واهتر المدّنون صنا« و حنوسا والعِحم به حنوسا ويبعمر. «معه الم وحزيها عَ مَهِن يُخلِا. ٤٠ » وَالْوَكِي جِئْلا سِولا مَ رَجْزِيا حَرْم لَهُ «هرساط. 11 »هُيه احداد هنا« به بنط لم قلاوا هنا. » صُّلَاعِمالِ الصحاحرِ عجبًا عنها صُّعبِهِ ، أَنَّ الْمَعْلُ صُعْبُ الْحَالُ . وج به حلا هم موائل وكسندا جبّا حقول . 20 الله يصحه منيم سيسا سُمه والهزي فكي طبية« آه اهي اله سُمه الله لِلمَّة مَعسعه السمره والهافي اخذ. »والخَقد دامور يعل حمادة 

502 findet sich nur der Plur. בנון bezeugt.

<sup>1) &</sup>gt; BHb: dagegen Sept: πόντφ ἐκάλυψεν αὐτούς; nach F ebenfalls: πόντφ, doch haben einige Codices πόντος wie die Sh.

 $<sup>^{2}</sup>$  > Sb; bei pgs fehlt  $\sim$  ?

<sup>3) &</sup>gt; BHull'; aMT: || 00000.

<sup>4) &</sup>gt; BHull; a: ١٩٥٥.

ن > pgPs; Ss: كُفُوالْسِ .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Schröter a. a. O. S. 543/44.

<sup>7 &</sup>gt; BII; b: Lin, bei P.-Sm. Schröter, S. 504, Anm. 9.

s > Spg. s: All

<sup>9: &</sup>gt; pgsbSept, S: 20,0.

<sup>10 &</sup>gt; BH; Рs MT: Досою.

<sup>11)</sup> Hierauf bezieht sich wohl die folgende, etwas unklare Randbemerkung bei p und g: אבן איון איין, vgl. auch Schröter, S. 504, Anm. 9.

Kapitel XVI.

bei p mit 2 \_ geschrieben sei, habe ich nicht bestätigt gefunden.

 $^{10} > S Ps MT$ ; bei pgs fehlt المناف

13 > S, pgs: 13.

 $<sup>1 &</sup>gt; \operatorname{Sp} P_s; gs: 000$ .

<sup>2</sup> Nicht nur das Pael, wie Barhebraeus meint, sondern auch das Afel von La kommt in der Bedeutung "singen" vor, vgl. P.-Sm. 2927 und ZDMG. 27, S. 622.

<sup>3</sup> Num. XXI, 17.

<sup>1 &</sup>gt; BH a u l'; 1: حرافرا.

 $<sup>5 &</sup>gt; \operatorname{SgPs}; \operatorname{ps}: \mathfrak{o}.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jes. XXVII, Vers 2.

ة > SpPs; g: مَكْيِده.

<sup>&</sup>quot;) Die Bemerkung Schröter's, daß

كَسَطَ مِع عَصَمَا « أَن اللهِ وَمِع العَصَمَا. وَالْكُمْ مِعَ الْأَذِ. وَوَاهِم كسطر بقلاط منهود. حبِّحب طلاقل نِسلا بهول. قه ويهمه خط ميلمهم « حزر بي . ق »مروه و حتمط عمكما. المرهوم هرور وتسلمي. ويوه ما الله على عبر وينهم وحدوم و مراحة والمارية والمارية والمارية والمارية والمارية والمارية والمارية ءَ لا صِهِ مَصِدَمِهِ. خَدنِه حمال عمالِمت عنوم عُثْوما جِلْفُل. 8 »ها وَبُرِهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ اللهِ مَن اللهِ اللهُ مَن اللهُ الله من البح العلم المرا على الله الما الله الما المرا على الما الما المرا على المرا على المرا على المرا المرا المرا وكه سب. 13 » وووا "فصل مصلهم معدم م تعل. وهناسال أَخُلًا مغِصْل مع علا خعل 10 حيد 200 عِمل بأبار » مر عبا 111 نفوا ولم والمرابعة المرابعة المراب 15 بحربال تصحرة واحز (16 بنصم جلامرك. »نومه حنف. »وجلامرك«

<sup>1) &</sup>gt; pgs; S: mit Sējamē.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe Ps. LXXVIII, 25.

ه) > BHul'; a: عمر عمر) المكانية عمر) المكانية المكانية

<sup>4. &</sup>gt; SpgPs; s: ويَهْم عنها.

<sup>5) &</sup>gt; BH; ul': • , MT: ァロネ.

ه (۱۵ ح (۱۶ BH; Ps MT: مسلم)

<sup>7) &</sup>gt; Saul; pgs: の人以答, 1: の以 ~以答。 数.

<sup>8) &</sup>gt; pgs; bei S fehlt on.

<sup>9) &</sup>gt; BH Sept; Ps MT: حنعما.

ـ تيگوي : p نوع > يادان

<sup>11)</sup> BH: Ps MT: Loop Loop.

<sup>12) &</sup>gt; pgau; Sll': ", s: ", s: ",

<sup>13. &</sup>gt;pgsaul; S: ohne Sējamē.

<sup>ُ</sup> سُبِفِيرِهُ : کفن: S; pgs: کفنی:

 $<sup>^{15}</sup>$ ) > S Ps MT; pgs:  $\Delta$ 

S; bei pgs nur: 

S; bei pgs nur:

## .هحد

مع اردور جرها خرواط الاالعة المستعبد حفظ بعدمال اللا موهل عجيدا فنه 1000 خرور عدما تسل معهدهمال الهارون بعدم 100 معهدهمال الهارون بعدم 100

18) > Ssg doch beig am Rande: అయెప్పేట్లా అుస్తామ్.

<sup>1 &</sup>gt; pgsb; S: المارية .

 $<sup>^{2} &</sup>gt; pgs; S: \overline{\lambda \lambda \varphi}.$ 

<sup>3 &</sup>gt; BHull'; a: ).

 $<sup>^{4}</sup>$ . > BH; PsMT: o( $\infty$ ).

 $<sup>^{5)} &</sup>gt; BH, Ps MT: المنقوف.$ 

ه کانه : BHau: ۱۱ از کانه .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) > BH a u; Il': كُولُوكُوكُمْ.

<sup>5, &</sup>gt; Sp; g: غَمْوُوْ.

<sup>9 &</sup>gt; 5; gs: was, p: aol

 $_{10}$ ) > pg; Ss: حدلما.

<sup>11)</sup> > S; pgs:  $\lambda \lambda^{\nu}$ 0.

<sup>12)</sup> Hierzu bei g folgende Randbemerkung: م المال معامل المال عدماً المال عدماً المال ال

<sup>14) &</sup>gt; Sull'; pg: جُوْبِهِ.

<sup>15)</sup> Vgl. Vers 21.

<sup>16) &</sup>gt; pgs; S hat wohl noch vor ho, doch ist es nicht genau zu erkennen.

<sup>17) &</sup>gt; Sall'; pgsu: إُمْدُمُونُكُمْ أَنْ

سچرا. .31 » و به تحدید ازدها بر المحدید المح

أَكُونِكُمْ : BH; ul': كُونِنْكُمْ.

<sup>3)</sup> Diese Erklärung scheint der Sh entlehnt zu sein, in der sich nach bF die Anmerkung findet:

[A 2 400] [Mask 240].

<sup>4 &</sup>gt; BHu; Il': مُعْلِلاً .

<sup>5)</sup> Diese Variante wird durch das nestorianische u, das hat, nicht bestätigt, dafur hat aber a dieselbe Lesart:

<sup>6) &</sup>gt; S, bei pgs fehlt die ganze Variante der في , u hat: المُحِدُّ, bei P.-Sm. 1645 sind die Varianten:

JÁN, JÁN, JÁN, und JÁNA angeführt.

<sup>7. &</sup>gt;BHI'; al: **ڧ೨೦೦೦)**, u:

<sup>8) &</sup>gt; BH, b: وقصم وقديمًا

<sup>9)</sup> Diese Lesart stimmt nicht mit u uberein, das Joo hat.

 $<sup>^{10}</sup>$ ) > Sb; bei pgs fehlt ...

 $<sup>^{11}</sup>$ ) > S. bei pgs fehlt  $\overline{o}_1$ .

ر المحصارية : عام المحصارية : عام المحصارية : عام المحصوب المحتوية : عام المحتوي

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Vgl. Epiphanius, Liber de mensuris et ponderibus (ed. Lagarde, Güttingen 1880), I, 3.

<sup>14) &</sup>gt; pgs; S: الأهلاط).

<sup>15) &</sup>gt; pgs; S: jan, j.

<sup>16) &</sup>gt; pgs; S: volliasjo.

المرة أن اليموهوالم المحتى المراه النبل ولا الالموالم المراق الم

## Kapitel XVII.

ps; 8: /Δ..., (g: /Δ..., (a) ຄົ້າວັດວັດ.

 $<sup>^{2}</sup>$  > S; pgs: صتماری.

s (dessen Lesart wohl die ursprünglichste = ovynla, uncia):
 S: סניםן, pg: סניםן.

<sup>4) &</sup>gt; Spg; s: ohne Sējamē, vgl. Nöldeke § 148 B, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>, > pgs; S: **\\□**.

 $<sup>^{7}</sup>$ ) > pgs; S: کحکل

 $<sup>^{8)}&</sup>gt; \mathrm{SPs}; \mathrm{pgs}: مده مار دگری .$ 

<sup>9)</sup> Vgl. Num. XXXIII, 12—14.

 $<sup>^{10}</sup>$ ) > Spg; s: **add.** 

<sup>11) &</sup>gt; p; g: کِیْکِیْکِ.

<sup>12) &</sup>gt; Sg: ps: **901109**.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Vgl. 1 Kor. X, 4.

 $<sup>^{14}</sup>$ ) > S1: bei pgs fehlt  $\downarrow$ .

<sup>15) &</sup>gt;> BH; l: محدون لمعنى المارية الم

 $<sup>^{16}</sup>$ ) > BH; Ps MT:  $\downarrow$ :00.

Hierzu bei g eine Randbemerk.: John Ward of.

حور المحمد المحدد من المحدد من المحدد المح

# Kapitel XVIII.

.12 »ممَّن تماني سمَّوه بعد يُقبل عَدَقل ووندسا حصنا« م سُنها 10 همان مومعنا بعددا. اللا حنور سُجِم هول. اب

<sup>1)</sup> Vgl. Gen. XXXVI, 10. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> > BH au: 1: 001.

<sup>3, &</sup>gt; pgs, 8: کیکی; vgl. Ex. XXXI, 2.

<sup>4 &</sup>gt; SPs: pgs: **օձ\മാം**.

<sup>5) &</sup>gt; SPs; bei pgs fehlt loo.

<sup>6) &</sup>gt; pgsPsMT; bei S fehlt

<sup>.7) &</sup>gt; BH, bei b noch: Law?
Zeitschrift der D. M G. Bd 69 (1915)

hinter word, ebenso nach Sept, vielleicht die Sh hier von Barhebraeus frei zitiert.

<sup>8)</sup> Nach b und F of mit einem Asterisk, und es ist aus den 3 andern griech. Übersetzungen entnommen, daher fehlt es auch bei Sept.

<sup>9) &</sup>gt; SPs; bei pgs fehlt סּיָבֹּעל, MT: ילֹבָה וּזְבַהָּים.

 $<sup>^{10}</sup>$ ) > Spg. s: 001.

## Kapitel XIX.

<sup>1) &</sup>gt; BHull'; bei aMT fehlt

<sup>3)</sup> افتقد, wovon sich die Form allerdings kaum ableiten läßt, hat dieselbe Bedeutung wie syr. مدند "besuchen, beaufsichti-

gen"; P.-Sm. 3215 übersetzt nit "roborarit".

<sup>4 &</sup>gt; Sgs; p: المحامَل.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) > BHu; ll':  $\omega$ 2 $\omega$  $^{5}$  $\omega$ 0.

<sup>6) &</sup>gt; Ss; bei pg fehlt  $\overline{o}$ .

 $<sup>^{7}</sup>$ ) > Ss; bei pg fehlt  $\overline{\mathbf{o}}$ .

<sup>8) &</sup>gt; pgsPs; S: mit Sējamē.

<sup>9) &</sup>gt; S; pgs: Lolooxia.

<sup>10) &</sup>gt; SPsMT; pgs: 2000.

<sup>11) &</sup>gt; ps; bei Sg fehlt  $\overline{\text{Jo}}$ .

22. » واف درة المنه معنى المراه و المنهد المنهد المنهد المنه و المنهد ا

## Kapitel XX.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) > SPs; pgs: بغنجي.

 $<sup>^{2}</sup>$  > S; bei pgs fehlt Loo.

<sup>3) &</sup>gt; BH; Ps MT: 5.

<sup>4) &</sup>gt; BH; Ps MT: برمنيا لايوب.

<sup>5) &</sup>gt; BH; Ps: عمراً.

<sup>&</sup>quot;> BH; 1':  $2^{2} \cos^{1}$ , 1:  $2^{2} \cos^{1}$ .

<sup>7) &</sup>gt;> BHull'; aMT: حسحنه.

S Freies Zitat des Barhebraeus.

<sup>9) &</sup>gt; BHaul; l':

pgs; bei S ist es nicht genau zu erkennen, ob er المنتار hat.

<sup>12)</sup> Vgl. Matth. XXII, 37-40.

 $<sup>^{13}</sup>$ ) > SPs; pgs: oul.

 $p = p \cdot g \cdot P \cdot s : S \cdot s :$ 

الله المحصال الله المحكور الأولادي المحدد وقد المحدد المح حكسه مكيم. لاز رف بدكهدما مرسك جاسه. ملاهونك كُتِكُمُ دُلاهِ لَهُ إِنْ إِنْ اللَّهُ وَلَاهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ كي. وله لحزا سلاف اط صلّى. اهلا الهذا الط لحزا نود. حَوْلَتُ المحمَّلِينِ: إلا المعملي حبيرًا الله المحمولي والمالية المراقب المرا الل الع حُسَمِةُ وود وودا أوودا المحال عمل هعتها افده وملاهل اسزيل صهر مع اصل المعشد لل أبويع. الفن المحلي. ولل خُص حب نِيل خصي ال بضب الله هونط يدهني. "مُحَمَّنيها ْ الْمُومَّهُ وَسُمَّا يِعِمَّنِهِ. ٤٠٠ » مل مَبدسا بْجَاهِا بِحَدِ، ك. ال أحتَّه الله المحمِّم الله في ذال الموا ممه إلا إلى المحمِّم حياها 10 الم وقوا ورُخْهِا فَكُونِهَا ويصيون لاوي. وَعَلَمه لاوردا والم ﻜﯩﻨﺒﻪﺭﯨﺪﯨﺮ ﺋﻪﻟﯘﺳﯩﺪﯨﺪﺍ ﻣﺎﻟ. »ﻛﻜﯩﺮﯨﺪﺍ ﺋﯘﻟﯩﺪﯨﺪﯨﺪﯨﺪﺍ ﺋﻪﻟﯘﺳﯩﺪﯨﺪﺍ ﺋﻪﻟﯘﺳﯩﺪﯨﺪﺍ ﺋﻪﻟﯘﺳﯩﺪﯨﺪﺍ ﺋﻪﻟﯘﺳﯩﺪﯨﺪﺍ مة حد المراسم بله الفصل علاوه من والله الله إحلمه. 26. » ملا إِضْف حَبْرًا لِهُبِدُسِد. ولا يَمْ لِلْ هَفَانُصُبُ مِلْهِ هَا هُمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ الله دِّ ورِّ الاستون ب

<sup>1) &</sup>gt; BH; Ps: [1].

<sup>2) &</sup>gt; BH11'; au: j;,.

<sup>3) &</sup>gt; S; pg (doch am Rande haben beide: المنافعة أنه أنه المنافعة عنه المنافعة عنه المنافعة عنه المنافعة المناف

<sup>4) &</sup>gt; pgs; S:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. Deut. XXIV, 16.

ه (۵) > S; pgs: امحیل

<sup>7)</sup> Vgl. Ez. XVIII, 19 ff.

<sup>8)</sup> Wohl zu übersetzen: , atheisti-

<sup>|</sup> sche, epikuräische Anschauungen",
vgl. afan joof P.-Sm. 60.

 $<sup>^{9}</sup>$  >  $^{8}$ p;  $^{9}$  یاکہومگھوہا۔

בריי און און איז איז און איז איז און איז איז און איז און איז און איז און איז איז און איז איז איז איז איז איז א MT: אַנִּיראַ

<sup>11) &</sup>gt; S Ps; pgs haben noch الله بنظوالا hinter بنظوالا wohl Dittographie?).

<sup>12) &</sup>gt; Spgaul: l': Maojo. s: Longanjo.

درانوبر :Sps; g: إدرانوبر.

<sup>&</sup>gt; S; bei pgs fehlt ...

## Kapitel XXI.

رسل بي: ١٠ »٥١٥٥م بنا البياهيم مؤهبهه « آه دُلان هوقبال جهزا دُوُكْئيل الهوهومبال بُتكنيل مَعَدِو ١٩٥٥. كُلل الابعنسعيمال له 4 فقمبل بعلا عقبل منعمة المراهد ويعطل ميهما. ٥ ٥٤٤٤٤١٥ - ١٠٠٠٤١٥ وتوها وأتعال حقيمال عجيدُ عال حمّ يَبِحِل وحريا بجاره ال المه يعمل المحد يعمل معنوار ، 6 ، أن يوم كرو إيره حَمْمِحُا « حَنِودِ حَمْمَ »واروه المره لحج وقيد المراه «. 10 »لماؤهُمُون مَ اللهِ مَعْدَدُن لا نَجْرُو اللهِ اللهِ اللهِ مَن اللهِ عَلَيْن اللهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَيْنُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَيْمُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُوا اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللّهُ عَمْدُ عَا عَمْدُ عَمْدُوا عَمْدُ عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَالْمُعُمُ عَمْدُوا عَمْمُ عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْدُوا عَمْمُ عَمْدُوا عَمْدُو حصے کرہ ، والاول أحمده داجه، حجم کم الماذ ويدوه دولمهد ١٥ م كي ليا حر ووحما له فع والله وحديدة في الا يعمثها. .14 » مل تَعبَّد رحزا ملا شَحزه ميمهنمه حبدلًا. مع مما هُرِحُسِ بِكَنْمِورِ ﴿ وَ عَلَى إِمِلَا كُلَمْ وَسَعِلْ اللهِ عَالِي عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ الله حميد حداها له جِمَرُه: م «له جَرهُوْ »ملا بعد، مشعر منهم الله معمد منهم الله على المنافعة المنافعة المنافعة ال 15 يصيرا حدود المرود المرود والمرود والمرود المرود يَكُأَبِّهِ « حَصْفَ وَلا لَهُ . فَ لَدُيكُمْ لِمِلَدِّهِ الْ يَعِمْمُ لِهُ مِمْمُ لِهُ مِمْمُ لِهُ مِمْمُ لِهُ

 $<sup>^{1} &</sup>gt; ^{8}Ps: pgs: pack.$ 

ع المناطق الم

 $p_{g;s:o}$  وهنسمنده الم

<sup>4 &</sup>gt; pg: 8: ohne Sējamē, s: پيم

 $<sup>^{5} &</sup>gt; pgs; خ المالية.$ 

<sup>6 &</sup>gt; SPs; pgs: . vgl. Vers 24.

ر > BH: Ps MT: ميمود.

s) > p s u l l', S g : في , doch hat g am Rande هي في ,

 $<sup>^{9}</sup>$ ) >  $^{5}$ b; bei pgs fehlt o/.

 $_{10} > \operatorname{Spgul}'; s:$  کھندل.

<sup>11</sup> In den Editionen der Pesch. steht vor مهلای , wohl ein freies Zitat des Barhebraeus.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> > BH11'. a: אָאָט מאָאָס, יוי אָיָאַג מאָאָס.

المال الحكال المورد على المورد الله المورد الله المورد ال

## Kapitel XXII.

<sup>1) &</sup>gt; pgs, bestätigt durch b; S: on.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) > psb; g:  $^{2}$ 

<sup>4) &</sup>gt; BHu; ll': مُنْفُونِينِونْ.

<sup>5) &</sup>gt; S; bei pgs fehlt إحصار.

آ) > SPs; pg: كِيْكِمْ إِنْج

<sup>8)</sup> Vgl. Epiphanius a. a. O. I, 2.

<sup>9) &</sup>gt; SPsMT; pgs: \\_o.

<sup>Diese nestorianische Lesart
bestätigt durch u: ∫ι<sup>ρ</sup>, vgl.
Nöldeke § 95.</sup> 

ohne S; pgs haben since

م هجنيه الهنبه هم الهذال . .26 (الله عصدال اله الهند المحدور الله الهند الله المحدود الله المحدود الله المحدود الله المحدود الله المحدود الله المحدود المحدو

### Kapitel XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) > BH1l': au: **مُكنة** 

<sup>&</sup>lt;sup>8)</sup> > BH; ll′: سومُحْرَق, u: مُحْرَقًى .

<sup>4) &</sup>gt; S; pgs: علامكات.

<sup>6) &</sup>gt; SgPs; s: اهنگره, p: اهنگره, ebenso bei g am Rande: اهنگرهای

<sup>7) &</sup>gt; Sb; pgs: μ, dagegen Sept: καὶ ἄρχοντα; nach F haben einige Codices ἄρχοντα, andere entsprechend der Sh ἄρχοντας.

S > S Ps; pgs: jöö'

<sup>9) &</sup>gt; BHau; 11: باهدا.

مبار > SPsMT: pgs: مبار

<sup>11 &</sup>gt; BHMT; Ps: 0,2.

<sup>12) &</sup>gt; pgs; S: مولياء.

وسوهما. محدور عدل بقهلًا وورد مدور الله المحمل المناسل وسوهما. معلى المحمل المحمل المحدور المحدود الم

مَا اللهِ ا

²) BH: **ුර්යන**ා; ul': **ුර්යන්ා**.

<sup>5</sup> Hierzu bei g eine längere interessante Randbemerkung: 📜 📙 ربا حسرط واحده آه لا احمو عده والعده حسر مه المحدد ودر بعص وبعد المائد ملك والدلمون مع دولاً. در ساحودا فضر. نوب بلا لحُمل حبوده موصدا نهم الهو اوب "بعبة ميلا صهلا وحملا مهوا. لا عدَّمل و لا حو صهد نحود احدا وحرب مع عدد فصح المادم والمدِّعل يُعلم دورا الله منسموا صيّعه ١٥٥١ مره ماه المحدا والمهم المعزا صعبا دو نيم سحرا. له غير لهورمو حدودا. مود لا عالم حصدا سلامار ورمصومار من وصمالهم سياره مصدم سلا سلطر. ومع اورا بحملة المحمد معلموات والمسد. محزا الماعهما العن حسك واهن المكفن لل عد الله المعلم بعلم المعلم مع مال لل لمافي هد عوم وباللهد. ربا فنا لان يهال المافي ها المافي ها المافي ها المافي ها المافي عنها المافي المافي ها المافي ها المافي ها المافي ها المافي الما الممهد مر حُمِلاً عرصل بالمرب لل الحُعلا به لا أبع بسعم لاس حسرين و د د المراوا واخره و المراود المراو واحده لموسد. حبب لا فلا بحاصد خدوه مبضرا المنط حزاء عراصا المركم المراد المحاد المعرف المراج الما المناط حديدا بصرفي. لا لحملاً لا لمنحل الملاف لمح بيل سمعط جابدل

a) Vgl. Joel IV, 13 (bei Lee III, 13); MT1 haben hier: Oi.a.

b) Diese Bemerkung ist unrichtig, denn es heißt bekanntlich im hebräischen Text: אָבָּבֶּׁבְּ אֵכֹ, vgl. Exod. XXIII, 19, XXXIV, 26 und Deut. XIV, 21.

مة إحدال «حسد واحده» أو أه والم المعلم والما وينيل حسَّدادا بالعده فعب له بدره حسددا بالعده لل دُنكِعهدرود، والب صودًال مبصل وسوصه منزيًا له. واب النا مع اف واحسوا ىموما سبال ، وكلما ، ويقمل ، ومن وليبال حملاه مرة مرب ة فِطرِيلِهِ الْحُلا. .29 » لا كينة ف كنه مع مبُصر حقَّد السبال ولا المام المنط سُنط. ويصيا علم سُمَّا حَزاد الله المام ويُحمَّ في المر ويُحمَّ في والمام ضِّاص كذه كدكما موراً. والا صهرا وله دلمه فعه والحرب ١٠٠ ر حدويها. وهدوه عهلا والماذا حدوه عط معا مألا لا عدو اله. .31 » واحد الموهد مع أها وهوف. الأوجوها لأها وَقَرْهُمْ إِلا 

### Kapitel XXIV.

رسا بيه: ٠٠ » مصه صعا ماهني منبود ماچينه معدم (10) بعص حصرا ١١٠ هم مل مرَّ مرَّ مرَّ مرا الله ١١٠ هـ الله ١٤٠ مرا الله

 $\sqrt{A0}$ . Your weel. Ear ell which would could end of ويعفل إلا بممهلاح المره.

ه > pgs: S: المحالات.

<sup>4) &</sup>gt; ۶pg; s: معمده.

 $<sup>^{5}&</sup>gt;\mathrm{Spg};$  د کال .

<sup>&</sup>quot; > "; bei pgs fehlt: ? -/.

<sup>🖰</sup> Vgl. Josua, Kap. IX.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) > SPs; pgs: جرمل

 $<sup>^{9}</sup>$ ) > S; bei pgs fehlt  $_{9}$ ; عُمْ فَيُعَالِي اللَّهِ يُعْلِي اللَّهِ يُعْلِي اللَّهِ يَعْلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ ك Rande: בבוסטם, s: בבוסטם. ren Sinne auch Palästina, wie potamien bedeutet, vgl. P.-Sm. 388 und 2585.

<sup>10)</sup> Vgl. Exod. XIX/XX.

 $<sup>^{11}&</sup>gt;8$ ; pgs: هومټال.

<sup>12,</sup> Vgl. Exod. XXIV. 13/14.

## Kapitel XXV.

<sup>1)</sup> Vgl. Exod. XXXIV.

p(s) > p(s) p(s) : p(s)

ه) > BH; b: امه هل قِسرًا ا

<sup>4) &</sup>gt; SPs; pgs: **Jlo.** 

<sup>5)&</sup>gt;pgs, bestät. durch b; S: o1.

<sup>6) &</sup>gt; Ssu; pgl: Jacko.

う > pgsb; S: **\| 2009**.

s) > Sau; pgs: ပြင်္ကာရာတပုံ့, 11': ပြင်္ကာရာတပုံ့,

<sup>9)</sup> Hierzu bei g eine Randbe-

صُحَيَّ ولا حدوسلا بغزا : merkung ومُحَيِّ ولا المناس ومُحَيِّ ولا المناس ومُحَدِي والمحسول والمحسول المناس المن

 $<sup>|</sup>a_0\rangle > BH; b: مخدلها.$ 

<sup>11)&</sup>gt;SPsMT; pgs:ohneSējamē.

<sup>12) &</sup>gt; BH a u; l l': الْحَبُّ وَالْ

 $<sup>^{13}</sup>$ ) > Spgb; s:

وَهُوا بَنِهُ هُوَكُوا بُوتِهُ الْحَوْا لَوْهُا اللهِ وَالْحُواْنِيْ وَ وَالْحُواْنِيْ وَالْكُولِ وَالْمُواْنِيةُ وَالْكُولِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَالل

σαρδίου, in Sept findet sich kein entsprechendes Wort.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Erklärung scheint der Sh entnommen zu sein, da sie sich fast wörtlich bei b findet.

<sup>3) &</sup>gt; g; Sp: گُوگر, s: گُوگر.

<sup>4) &</sup>gt; BHI'; aul: 151.

<sup>5) &</sup>gt; BHull'; a: ملحد.

<sup>6) &</sup>gt; Spb; gs: 0\(\(\)\.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) > S; pgs: •\$\time\$.

<sup>(</sup>s) > pgsPs; S: يُطِ.

 $<sup>^{9}</sup>$  > BH; bF: فافقی .

Worte: Jipo j fehlen bei b F Sept, sie gehören wohl auch nicht mehr zu dem Sh-Zitat des Barhebraeus, sondern sind vielleicht seine eigene Erklärung, vor der dann ein o zu ergänzen wäre.

<sup>11) &</sup>gt; pg; bei S nicht genau zu erkennen, ob er alkal oder alkal hat, s: alkal.

 $<sup>^{12}</sup>$ ) > BH; Ps MT: **0**.

حجرهم هم النصري تو توهاد مه حدالا الأنا حالية الله و المالا الماله و المال

## Kapitel XXVI.

الهُ مَكْمُودِيا لِمَحْدِ هَمْ يَتِنْكُ ﴿ أَنَّ يَكُمْ الْأَيْسُولِيا الْمِحْدِالِ لَكَ هُمُولِيا الْمِحْدِ الْأَنْتِيدُمَا الْمُعْدِينِ لِلْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

ي پين په او SPs; pgs: چينه چي

هُتلگُل :S pgb; جَاكُل (3)

<sup>4)</sup> job und job entsprechen sich, obwohl jenes in der Peschītō als 2., dieses in der Sh als 4. Gerät aufgezählt wird.

رَّ اللهُ اللهُ Spll; au: المُعْتَمَانُ أَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

 $<sup>^{6}</sup>$ ) > pgsPs; S:  $\bigcirc$ .

آ) > BH; Ps: య్రాప్తిప్తి.

s) > BH; b: أَكُمْ الْمُرَافِي مِلْ الْمُونَّ الْمُرَافِي mit einem Asterisk. bei في أَمْ الْمُرَافِي أَمْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا

setzungen entnommen ist; F und Sept: καὶ οἱ κρατῆρες.

<sup>9) &</sup>gt; Sg; ps noch: o vor o.

رَمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا الللّل

مُلاقَكُونِينَ : \$ Ps; pgs: مُلاقَكُونِينَ .

 $<sup>^{12}</sup>$ ) >  $^{\mathrm{S}};~\mathrm{pgs}:$  نيرة  $^{\mathrm{S}}$ 

 $<sup>^{13}</sup>$ ) >  $^{8}$  Ps; g:  $^{9}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2$ 

<sup>&</sup>gt; Ss; pg: ohne Sējamē.

 $<sup>|15\</sup>rangle > BHau: H': |\mathring{\mathcal{K}}_{\frac{1}{2}}^{\circ}$ .

<sup>16) &</sup>gt; Spg; beisfehlt | Law.

<sup>17) &</sup>gt; BH; Ps: جنگ.

# Kapitel XXVII.

<sup>1 &</sup>gt; pgsPsMT: bei S fehlt

 $<sup>^2</sup>$  > BH; al: هَرِّدُهُ.

 $<sup>^{</sup>s}>$ BHal'. u: المَالِّ الْمَالِ اللهِ  $^{l}$ , l: المَالِكُ، b: جمعتوى

غ الله عن الله عن الله عنها. Sb; pgs: الله عنها الله علم الله علم الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله علم الله علم الله علم الله علم ال

<sup>5) &</sup>gt; BH doch bei g am Rande: عُمُكُونُ ; b: عُمُكُلُونُ.

هُنْلِيًا عَلَى pgsall'. Su: كَمُنْلِيًا مِنْ عَلَيْلِيًا لِي اللَّهِ عَلَيْلِي اللَّهِ عَلَيْلِي اللَّهِ عَلَي

<sup>7</sup> Hier wohl jing gemeint, das u. a. "Bedeckung" bedeutet, nicht jing, Geheimnis", vgl.P.-Sm.2759.

 $<sup>^{\</sup>circ} > pga; S: od_{2}$ ,  $1: od_{2}$ .

<sup>9 &</sup>gt; Sb Sept: pgs: 132.

<sup>10</sup> Spg; s: ohne Sējamē.

<sup>11 &</sup>gt; SPsMT; pgs: \( \)\( \)\( \).

موليزا > BH; b: اموليزا.

<sup>13 &</sup>gt; 8gb; ps: 1200.

 $<sup>^{15}</sup>$ ) > BH1': aul: مرمیمیرهی.

<sup>16, &</sup>gt; pgs: S: ohne Sējamē.

وبال إبرنگار مَ وَكُلَيْهِمُا بِهِنْ هِ وَهِ بُونِهُ هُوهِ وَ وَ حَجَ هُ مُبْهِمُا وَلَيْهُا بِهُوْبِلاً وَفَيْلاً وَهُبَالاً وَهُبُالًا وَهُبُالًا وَهُبُالًا وَهُبُالًا وَهُبُالًا وَهُبُالًا وَهُبُولًا وَهُمُنُولًا وَهُبُولًا وَهُبُولًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَهُمُ وَمُعُلِمُ وَاللَّا وَهُمُولًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللّالِمُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّا وَالْمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِلِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولِمُولًا وَاللَّالِمُولِمُولًا

(Schluß folgt.)

<sup>1)</sup> Hierzu bei g eine Randbemerkung: كما لمن المعقدة المنابع عنها منها منها المنابع المنابع

<sup>2) &</sup>gt; pgs; S: کمری , b: کمری .

<sup>3) &</sup>gt; pgsb; S: μς, doch nach F οἱ λοιποὶ: ποσπίνωμα.

<sup>4)&</sup>gt;Spsull'; g: المجبور, a: المبادة) المجادة المراب المراب

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Freies Zitat, einzelne Worte von Vers 10 herausgegriffen, um sie mit den entsprechenden der Sh zu vergleichen.

<sup>) &</sup>gt; pgs; S: ohne Sējamē,b: 如如。

<sup>8) &</sup>gt; Sb; pgs: ohne Sējamē.

<sup>9) &</sup>gt; S; pgs: هِ مُحْمَّرُهُ فَى , b: مُحْمَّدُهُ , bei P.-Sm. 3191, wo dieses Scholion des Barhebraeus zitiert wird, findet sich die Variante:

<sup>10)</sup> Diese Erklärung scheint, und zwar in verkürzter Form, der Sh entlehnt zu sein.

 $<sup>^{11}</sup>$ ) > BH; b: کمین پر vgl. Nöldeke § 59.

# Kritische Bemerkungen zur Rājataranginī.

Nr. IV.

Von

#### E. Hultzsch.

Die früher von mir gelieferten, hauptsächlich der alten Śāradā-Handschrift M entnommenen Beiträge zur Herstellung des Textes der beiden letzten Tarangas 1) brachten mich auf den Gedanken, auch zu den sechs ersten Tarangas der Rājataranginī ähnliche Bemerkungen zu veröffentlichen. Auf die Hilfe des Manuskripts M 5 mußte ich hierbei verzichten, da dieses nur Teile des VII. und VIII. Taranga enthält. Trotzdem wage ich eine ziemlich große Anzahl von Textverbesserungen vorzuschlagen, die hoffentlich die Zustimmung der Fachgenossen finden und dem Anfänger das Verständnis der wichtigen Chronik des Kalhana erleichtern werden.

Die Grundlage für die folgende Liste bilden natürlich die treffliche Ausgabe und Übersetzung von Sir Aurel Stein, welchen beiden auch die Lesarten der Handschriften A und L entnommen sind. Die Buchstaben C, T und D beziehen sich auf die Calcuttaer Ausgabe, die Ausgabe von Troyer und diejenige von Pandit 15 Durgaprasad.

Für Taranga I—IV habe ich eine vor Jahren angefertigte Kollation der Śāradā-Handschrift in Poona (P) benutzt. Eine in meinem Besitz befindliche Śāradā-Handschrift (N) enthält von den sechs ersten Tarangas nur folgende Teile: IV, 1—373; V, 18—20 VI. 54: VI, 286—368.

## Taranga I.

- 20. Lies द्वापञ्चाश्रतो, wie in Vers 19, statt द्वापञ्चाश्रती in A.
- 22. Lies सचेतस: mit A2D und vgl. III, 517 und IV, 499.
- 24. Lies **'सन्दरीयं** für **'सन्दरेयं**. Die Kasmīrer verwechseln 25 häufig ē und ī in der Aussprache und Schrift; vgl. Zachariae's *Epilegomena zum Mankhakūśa* (Wien, 1899), S. 11 f.

<sup>1:</sup> Ind. Ant., vol. XL, p. 97 ff. und XLII, p. 301 ff.; oben, S. 129 ff.

- 33. D schreibt mit Recht संधादेवीजलं zusammen, da sich sonst दर्शनं nicht konstruieren laßt.
- 44. Diesen für das Verstandnis von Kalhana's Chronologie nicht unwichtigen Vers übersetzte Bühler (Kaśmīr Report, p. LXXIII) 5 wie folgt:

"Fifty-two princes, beginning with Gōnanda, who in the Kaliyuga were contemporaries of the Kurus and of the sons of Kuntī, have not been recorded."

Stein's Übersetzung lautet:

"In that [country] fifty-two rulers up to (preceding) Gonanda [the Third], who in the Kaliyuga were contemporaries of the Kurus and of the sons of Kuntī (Pāṇḍavas), have not been recorded."

Beide Übersetzungen stehen in Widerspruch mit Vers 48—56. aus denen hervorgeht, daß nach Kalhaṇa's Ansicht sowohl Gönanda I. 15 von Kaśmīr als der mythische Pāṇḍava-König Yudhishthira den Thron im Jahre 653 der Kali-Ära bestiegen, und daß Gönanda I. und seine 51 Nachfolger zusammen 1266 Jahre regierten, also unmöglich alle als Zeitgenossen des Yudhishthira bezeichnet werden können. Die Schwierigkeit schwindet, wenn man mit Durgaprasad 20 भवात्कर्षी statt des handschriftlichen भवान्कर्षी liest und dabei आगोनन्दात् mit Bühler durch 'beginning with Gönanda (I.)' und nicht mit Stein durch 'up to Gönanda (III)' erklart. Der Vers ist also folgendermaßen zu übersetzen:

"In that (country) they did not remember fifty-two kings, beginning with Gonanda (I.) who in the Kali (age) was the contemporary of the Kauravas and Kaunteyas."

54. Bühler und Stein übersetzen तहू पश्चाश्रतो भूभुजां durch of those fifty-two kings', was aber notwendig तेषां दापश्चाश्रतो भूभुजां lauten müßte. Wie ich bereits früher (Ind. Ant., vol. XVIII, 30 p. 66) gezeigt habe, ist hier तत् im Sinne von तसात् zu verstehen und der Vers folgendermaßen zu übersetzen:

"Hence (I am) of opinion that 1266 years (are comprised) in the sum of the reigns of the 52 kings."

- 73. Lies भोज्य mit D.
- 35 81. Mit तं चामर्मक्झोलकाकपचं vgl. तौ प्रणामचलकाकप-चकौ, Raghuvamsa. XI, 31.
  - 104. Lies **पस्वत्या** mit DCT und s. Vārttika zu Pāṇini, VIII, 4, 42.
    - 117. P liest कान्यकु॰.
- 40 121. P liest °नुदार्धीः.
  - 147. P liest क्रत्यां.

25

- 148. Lies समं कीग्री: mit A3PT.
- 150. Die Variante नन्दीश्रसधंनोत्नाढा (P und Anm. in Stein's Ausg.) wird durch Vers 123 f. wahrscheinlich gemacht.
  - 164. Lies **ए**प्ट्रेनां mit A<sup>3</sup> P D.
- 169. Verbinde (mit D) सविहारख und lies (mit CT) स 5 विधायक:.
  - 172. Lies परिनिवृते: (= Pāli parinibbāna) mit PT.
- 175. Lies भ्राङ्कार्धभेवरं, "einen (Tempel des) Śiva", mit A°PT.
  - 182. P liest °देवाइसपसेपे दिजसत:.
- 203. Lies, gegen die Handschriften und Ausgaben, °जना-चितम् und नामा.
  - 219. P liest तातीच कार्णं पृच्छातामिति.
  - 251. Durgaprasad verbessert ऋलं नियमितुं.
  - 253. Lies **ेकराङ्केण** mit PD und s. Pāṇini, VIII, 4, 13. 15
- 265. Lies **THEUZAIº** mit DCT. Nach Vers 263 war der Name der Nāgī, nach welcher diese Örtlichkeit benannt sein soll, Ramaṇī. Die Form Ramaṇṇā, welche Stein auf Grund einer ebenfalls möglichen Auflösung des Kompositums **THEUIEII** annimmt, ist unwahrscheinlich, da sie sich nur als eine barbarische Korruption 20 von Ramaṇṇā rechtfertigen ließe.
  - 271. P liest मत:.
  - 277. Verbinde (mit D) इतिवृत्तं, "Geschichte".
  - 287. Lies सप्तविंशतं mit CT.
  - 294. PCT lesen हैं स॰.
  - 299. Lies °श्तिरपाहरत् mit A¹T.
- 300. बदार्यत् paßt nicht zu गन्धेनैव; PC lesen बधार्यत्, wofür ich बधावयत् vermute.
- 308. Durgaprasad verbessert विदानं, ohne das der Vers keinen zufriedenstellenden Sinn gibt, und worauf auch die Glosse 30 in A<sup>2</sup>, विमित्तं, hindeutet.
  - 312. Lies vielleicht ॰प्रवर्तकान्.
  - 326. Lies **॰दुकाचासं** mit GP.
  - 355. Statt गुणीय vermute ich गुणी य:.

356. Falls die Lesart von P, स्त्रीजितोपमाम्, richtig ist, muß man जामे für चन्ने lesen.

## Taranga II.

- 1. PD lesen অত্তমাও für অভনাও; vgl. die Corrigenda in 5 Stein's Ausg., p. 295.
  - 2. Lies **॰नात्याज्यत** und vgl. die ähnliche Konstruktion in Vers 67.
    - 6. Lies °दित्यः स इति mit A<sup>3</sup>D.
    - 20. P liest °प्रतसमाकुन:.
- 10 35. P liest संपन्ना für संजाता.
  - 40. Wie in den beiden ersten  $P\bar{a}das$  dieses Verses **न का**: und **न किं**, so ist im dritten  $P\bar{a}da$  offenbar **न के** für **न के**: zu lesen.
    - 44. P liest जगतीपतिम्.
    - 55. PD lesen कतीमुषां und रामुषां.
  - 56. P liest **दहनज्वाला॰.** 
    - 57. P liest शुचिचारित्रा.
- 60. Dieser bisher nicht ganz richtig verstandene Vers ist in guter Ordnung, wenn man फलप्रजनने न trennt und mit A " ॰ योग्यतात्तत् liest. Das Pronomen तत् bezieht sich auf फलं, und 20 तसात् auf इवी:

"Der Schöpfer zeigt sich als den feinsten der Kenner, da er sich nicht bemüht hat, aus dem Zuckerrohr eine Frucht hervorgehen zu lassen. Was könnte denn eine solche Vollkommeneres leisten, wenn sie aus jenem hervorginge, das den köstlichsten 25 Nektar an Wohlgeschmack übertrifft?"

- 65. Lies besser °द्ज्ञुतोदन्तो mit P.
- 68. Lies besser स कोपात्तम॰ mit A<sup>3</sup>PD.
- 81. Trenne सप्तिचंशति वर्षेषु und lies प्रशान्ते अभूमिपालाः.
- 86. Lies mit A2 °समापूर्ण statt des sinnlosen °समाकीर्ण.
- 30 107. Lies वितीर्णाङ्गहृति mit CT.
  - 135. Verbinde (mit CT) समढ॰ oder lies ॰ लिङ्गहर्सी॰.
  - 147. Lies besser स युवा mit A3PD.

20

30

#### Taranga III.

- 8. Lies besser तथा für तदा mit A3PDCT.
- 11. यूबदेवी (A<sup>3</sup>P) ist möglicherweise die ursprüngliche Form, aus welcher der im Sanskrit zwar erklärbare, aber lächerlich erscheinende Name यूबदेवी durch Volksetymologie verderbt ist. Lies svielleicht ॰सर्धनोद्यता und vgl. ॰सर्धनोत्काखा in meiner Anm. zu I. 150.
  - 12. Lies vielleicht सञ्जिचन:.
- 14. Für सम्मा (मसा PCT) ist wohl mit D मम्मा zu lesen, da der letztere und ähnliche Namen in der Rājatarangiṇī häufig sind. 10
  - 17. P liest भूभुजा für सन्नुधा.
  - 63. Lies besser धरणीधव: mit PD.
  - 76. Durgaprasad verbessert HTU.
  - 81. P liest सिंहाबीर्न वनेषु च.
  - 111. P liest विद्यावद्भिश्च.
  - 121. Lies vielleicht ॰पेचणाचमम्
  - 122. Lies **°त्पादनस**ज्जे mit P.
  - 124. Lies ° चिंश्रतं mit CT.
  - 142. Trenne नान्तरा केतुं mit DC.
  - 147. PDCT lesen गुणानेव.
  - 165. Lies **दखां** mit DT.
  - 215. Böhtlingk (Ind. Sprüche, Nr. 7089) verbessert স্থ সাঘাৰি.
- 218. Für विहिशो lies विहिशे mit DC und Böhtlingk's Ind. Sprüchen, Nr. 5612.
  - 220. Lies श्रममाद्धे mit P und vgl. दाहमाद्धे, II. 75. 2
- 226. Mit **सर्लखन्द्सुभगा मन्त:** vgl. *Mēyhadūta*, Vers 104 (**भित्ता सद:** etc.).
  - 235. P liest वाचियलैन॰ und ॰यानता:.
  - 249. P liest स सार्धामिव तां विद्न्.
  - 254. P liest तसीन्नखोचितात्मन:.
  - 265. Trenne ॰नेयो नयन्पितृन् mit D.
- 268. श्रीस ist hier im Sinne von श्रहम् gebraucht. Vgl. das Petersb. Wörterbuch, I, 536; प्रायोसि समकल्पयम् in Stein's Ausg.. III, 88, Anm.; VI, 51 und 141.

- 269. Lies तं मनोर्थº mit P.
- 270. Hier und Vers 268 ist (mit D) उपरिसाधक als Kompositum zusammenzuschreiben. Vgl. das Synonymum उत्तरसाधक, "Gehilfe", in der Vētālapañchavimsatikā (ed. Uhle, Leipzig 1881), 5 S. 6, Zeile 24, 27, 28.
  - 272. Lies जब्धस्मृते: mit APPD und vgl. Vers 268.
  - 298. P liest भीगयोगे तु का कथा.
  - 317. Lies besser प्रकाशताम् mit D.
  - 321. Lies कश्मीरो॰ mit PDCT.
- 10 326. Über **ताडीट्ल**, "Ohrring", s. meine Anm. zu VII, 927 (*Ind. Ant.*, vol. XL, p. 100).
  - 327. Lies नि: घन्दै: mit PD (• निघन्दै: CT)
  - 333. CT lesen धिक् पमुर्बध्यतां; lies धिक् पमुर्वध्यतां und vgl. ग्रवधोहं पमुलेन im folgenden Verse.
- 15 362. Lies besser mit A<sup>3</sup>D **ंवंहत्तुहिनश्कंरम्**, "in welchem Eisschollen schwimmen".
  - 370. Statt des sinnlosen स्वदेशाद्योत्यितम् vermute ich स्व-देशापगोत्यितम्, "aus einem Fluß in seinem Vaterland auftauchend". Derselbe Fluß wird im nächsten Vers erwähnt.
- 20 373. Lies mit D त für ते.
  - 379. Lies चलारिंशतं.
  - 380. Lies vielleicht °क्रतसत्सचिवा.
  - 406. P liest चित्तधेर्येख.
  - 455. Lies besser **(TSI** mit A¹DCT.
  - 460. Böhtlingk im Petersb. Wörterbuch verbessert ॰देवो.
  - 461. Sēnāmukhīdēvī, welche hier mit der Stiftung eines Hospitals in Verbindung gebracht wird, ist vielleicht nicht, wie Stein annimmt, der Name einer Königin, sondern eine Form der Göttin der Pocken, Śītalā (Māriyamman in Tamil).
- 30 463. Lies द्विणस्मिन् mit CT.
  - 468. Lies besser जातोभङ्गर॰ mit PCT.
  - 469. Lies दिवसानेकº mit CT und °भोगभागिताम् mit D; vgl. z. B. IV, 679.
    - 475. Lies °रिश्नतं.
- 35 509. PD lesen को धहेतुं; Durgaprasad vermutet मुनेराय.
  - 511. Lies besser चुभ्यन् mit D.
  - 513. Trenne °श्वष्टा रागानुगा mit D.

20

#### Taranga IV.

- 24. Lies ॰ सन्या तावतैव mit P.
- 30. Lies विमुश्निति mit P.
- 41. Lies mit P क्कृचिपय:सूतेर्घनसोइमो; "die Wolke, welche klares Wasser hervorbringt, entsteht aus ganz schmutzigem Rauch". 5 Durch die kleine Änderung र्घ für घ wird die richtige Übereinstimmung in der Konstruktion der drei ersten Pādas hergestellt, indem sich die drei Synonyma उत्तमः, जातिः und उद्भवः entsprechen.
  - 56. Lies सूत्रपातं mit PNDCT.
  - 81. PN lesen सर्वाधिकारिण.
  - 90. PN lesen mit CT नापुंचलीयो.
  - 96. D verbessert किं पुनर्जाह्मणे.
  - 102. Lies **ेष्मिञ्चालि॰**.
- 118. Die Variante in A<sup>3</sup>P, विषादं च, ist dem matten ऋनिश्चं च vorzuziehen; "und das Herz der Guten verfiel in Kummer". Die 15 poetische Figur ist dīpaka.
- 126. Mit  $pr\bar{a}d\bar{e}sika$  vgl.  $pr\bar{a}desike$  in Asōka's drittem Felsenedikt (Girnār); PND lesen **সাই**ম্কস্থেত
  - 132. PND lesen स कीर्लुष्णीष॰.
  - 135. PCT lesen कान्यकुक्जेन्द्र:.
  - 139. Durgaprasad verbessert °विग्रहश्रानी:.
  - 145. PNCT lesen mit A1 कान्यकुञ्जोवी.
- 179. Statt ° মিঘানায vermute ich ° বিঘানায; "die Turushkas legen ihre Hände auf den Rücken, um die Spuren der Handfesseln zu verbergen".
  - 187. PCT lesen कान्य॰.
- 192. PND lesen **मার্নাড্ড**; vgl. über diese Schreibung Zachariae's *Epilegomena zum Mankhakōśa*, S. 11. Für **হানা** ist vielleicht **धाम** zu schreiben.
- 197. Lies **रविप्रभा:** mit APNDCT. Varāha soll in die 30 Unterwelt (Pātāla) hinabgestiegen sein, um die versunkene Erde zurückzubringen. Die *utprēkshā* ist von derselben Art, wie in den beiden vorhergehenden Versen und im nächstfolgenden.
  - 256. P liest कि कोग्ने रतमभाधिकं मम.
  - 263. Lies besser mit A<sup>3</sup> सूचकैर्यस, und unmittelbar vorher 35

vielleicht **ेनिवन्धस**. Die eisernen Bänder oder Ketten deuten auf die frühere Befestigung des Sitzes auf dem Rücken eines Elephanten hin.

- 295. Lies स्तम्बश्चेषेव mit D.
- 311. Lies **तिन्नर्दहत**.
  - 318. Lies तम् für तत्.
  - 321. Lies **॰ तर्वरा** mit P.
  - 326. Durgaprasad verbessert प्रविविद्यू.
  - 328. P liest च ते (lies तं) क्रला.
- 10 355. Lies पुत्री für पुत्र:
  - 361. Lies संनिपात्वाº.
  - 363. Lies **यास्त्र** für **यस्त्र**.
  - 368. Lies besser TIMME: mit A3PNDCT.
  - 381. Lies °मिंखतात्तस mit DCT.
- 15 386. Lies **॰ खास्तुमि:** mit PD.
  - 401. Für आप्य erwartet man आप्ला oder प्राप्य.
  - 403. Lies भूया इत्यमात्व॰ mit PD und vgl. Vers 359.
  - 430. Lies mit D वर्त्ने चिपज्जयापीड:.
  - 435. P liest विदधे शिथिलं.
- 20 460. P liest भयमागतम्.
  - 462. Durgaprasad verbessert सुता für सता.
  - 464. Die von Durgaprasad erschlossene Lesart ममान्विष्य ist derjenigen von L (समन्विष्य) vorzuziehen.
- 470. Da das ē des Duals *pragrihya* ist, lies mit Durgaprasad
  - 471. PCT lesen कान्यकुष्ण.
  - 479. Lies विचेष्टमानं mit T.
  - 485. Lies प्रतिपादाः
  - 494. P liest शुक्रदत्तख.
- 30 497. PDCT lesen ग्रह्मद्ता.
  - 498. Dieser Vers enthält eine für die Geschichte der indischen Philosophie wichtige Überlieferung, die, soviel ich weiß, bisher unbemerkt geblieben ist, da man den Eigennamen *Dharmöttarā-chārya* nicht als solchen erkannt hat. Stein übersetzt:

"When he saw in his dream the sun rise in the west, he thought that [some] exalted teacher of the law had luckily entered his land."

Dagegen übersetze ich:

"When he saw in a dream the sun rising in the west, he 5 approved of Dharmōttarāchārya having entered the country (of Kaśmīr)."

Der hier als Zeitgenosse und Schützling des Königs Jayā-pīḍa (Ende des achten Jahrhunderts) erwähnte Dharmōttarāchārya ist offenbar identisch mit dem Verfasser der Nyāyabinduṭīkā, eines 10 Kommentars zu Dharmakīrti's Nyāyabindu. Über den buddhistischen Logiker Dharmōttara s. Peterson's Vorwort zu seiner Ausgabe der Nyāyabinduṭīkā (Calcutta, 1889). Andere Schriften Dharmōttara's sind nur in tibetischen Übersetzungen erhalten; s. S. C. Vidyabhushana, JPASB., New Series, vol. III (1907), 15 pp. 247—250. Nach desselben Gelehrten History of the Mediæval School of Indian Logic¹) (Calcutta, 1909), p. 131, "he appears to have flourished in Kaśmīr while Vanapāla was reigning in Bengal about 847 A. D." Dharmōttarāchārya's Erwähnung in Kalhaṇa's Werke nötigt uns, ihn ein halbes Jahrhundert früher anzusetzen. 20

- 507. Lies mit P विनिर्ममे, wodurch das doppelte स vermieden wird.
  - 541. Lies besser mit D तया für तथा.
  - 556. Lies besser **ेयातैस्तं** mit D.
- 558. Statt der falschen Form आसतां lies entweder mit D 25 आसातां (Imperf. Med. von आस) oder आसतु: (Perf. Act. von अस).
  - 567. Lies नि: सतं und vgl. meine Anm. zu VI, 65.
  - 593. PD lesen वसन्नस्मिन्.
  - 596. Lies besser संप्रेषितै॰ mit A³PD.
  - 610. Lies vielleicht °स्वाभवाम.
  - 616. Lies besser mit D यया für यथा.
  - 628. Lies अभिष् mit D und vgl. meine Anm. zu I, 253.
  - 631. P liest धैर्यमखण्डितम्.
  - 636. PD lesen बुधेरेव (CT बुधेरिव) für बुधेरेवं.

<sup>1)</sup> Beiläufig bemerke ich, daß, wie sich aus p. 37 dieses Werkes ergibt, in Bd. 68, S. 700, Z. 22 zu lesen ist: "bezieht sich auf seine  $Ny\bar{a}yavinischayavritti"$ .

- 662. Lies **°भागि**णा mit D und s. meine Anm. zu Vers 628. Auch **°६५वयं** (Bahuvrīhi) in D ist der handschriftlichen Lesart vorzuziehen.
- 668. Lies mit CT पारितोषिकम् statt des sonst unbelegten 5 पारितोषकम्.
  - 673. Lies mit D ददत् für दधत्.
  - 681. Lies besser खायत्तीक्रत॰ mit PD und vgl. Vers 258.
  - 686. P liest हती नृप:.
  - 689. P liest °द्राज्यविसंख्युत:; vgl. I, 364.
- 10 714. Lies व्यपादात.

#### Taranga V.

- 3. Über die falsche Form आसतां s. meine Anm. zu IV, 558.
- 7. Die zweite Hälfte dieses Verses enthält eine Negation zuviel; lies vielleicht संतायतेष.
- 10. Lies vielleicht यदर्पितम्.
  - 29. Durgaprasad verbessert ॰पदगं.
  - 38. Lies vielleicht खेंबेरमेव.
  - 40. Durgaprasad verbessert 'प्राङ्गनान्तस्रके.
  - 46. NDCT lesen रीघ॰ für रूपः.
- 20 50. Trenne (mit D) 'जानु प्राज्ञ'.
  - 71. Lies पञ्चाश्रद्धिका॰ mit A³ND.
  - 86. Statt सभोष्वपि lies सभोष्विति.
  - 104. Lies oaiuan mit NDCT.
  - 119. Lies सुक्रता (Instrumental) mit CT.
- 25 139. Lies °विच्छेदं mit ND.
  - 142. Durgaprasad verbessert und T liest अवोल्बर्गे॰.
- 154. Die Lesart von A¹, विपुलस्थाति, ist vorzuziehen, da sonst, entgegen einer gewöhnlich befolgten Regel, ein Femininum (स्थाति:) mit einem Neutrum (मण्डलं) verglichen würde; s. Kāvyā-30 darśa, II, 55 f., wo इंसीन धनलसन्दः als abschreckendes Beispiel angeführt wird.
  - 222. Lies फाल्गुने mit ND, und सप्तसप्तते.
  - 223. Lies वृत्तानं (,diesen Vorfall", nämlich den Tod des Königs) mit A<sup>3</sup>N.

30

- 227. Durgaprasad verbessert सह सोक्रियता॰.
- 250. Lies °स्तन्त्र्येकाङ्गा॰ mit D.
- 259. Lies वर्ष mit D.
- 266. NCT lesen कान्यकुन्जादा.
- 274. Lies महार्घº mit A3 N D.
- 280. Außer der in Stein's Übers. mit Recht angenommenen Lesart von L (पिता für ध्यभूत्) empfiehlt es sich auch, mit CT कदाचित्सृतमृत्याट्य zu lesen.
- 284. Lies vielleicht **कान्ता कामुककामिनी**, "(jedes) Weib verlangt nach einem Liebhaber".
- 297. Da in diesem Verse das unbedingt notwendige Wort "König" fehlt, ist vielleicht नृपो यक्कन्धनं statt ततो यक्कन्धनं (L) zu lesen; vgl. नृपं व्यधु: in Vers 295.
- 305. Lies  **मुद्रुताया**: mit AD, und s. Pāṇini, V, 2, 26 und Māgha, II, 14. Die auch in das Petersb. Wörterbuch aufgenommene 15 Nebenform  **चहु** ist wohl nur dadurch entstanden, daß die Schreiber das Suffix  **मुद्रु** mit dem Substantiv **मह्रु**, "Schnabel", verwechselten.
- 319. Die Lesart von A<sup>3</sup>, गोपखरेणेव, erscheint passender. Böhtlingk (*Indische Sprüche*, Nr. 2800) verbessert विसर्थते.
  - 332. Lies तुर्गवेगेण mit D und vgl. meine Anm. zu I, 253. 20
  - 346. Lies क्रतइंकारी लुख्ट॰.
  - 350. Lies प्रार्थ: शंभुवर्धनात् mit A3D.
  - 394. Lies प्राविश्व विभ् mit ND.
  - 453. Lies vielleicht °रानीकाबुद्धा.
- 463. Lies mit D खकूर्च:, das zu dem Verbum besser paßt, 25 als die in Stein's Übers. vorgeschlagene Änderung खकूर्चाः.
  - 483. Lies °ताराचिकश्री: mit D.

## Taranga VI.

- 1. Lies मृख्तख° mit ND.
- Lies वर्तिष्यथ.
- 43. Lies इत्युक्तो ऽदर्शने, wie Stein's Übers. voraussetzt.
- 51. Lies vielleicht तमन्थवोचं, falls nicht ऋसि im Sinne von सहम् gebraucht ist; s. meine Anm. zu III, 268.

- 65. Lies **=: & i** mit CT.
- 71. Aus Vers 206 f. geht hervor, daß Durgaprasad's Konjektur • ৰাজ্য স্থামি das Richtige trifft.
  - 84. Lies ° ष्टदु: ख॰.
- 96. Lies निर्वास्त्रत mit A<sup>3</sup> und Durgaprasad.
  - 103. Durgaprasad verbessert und T liest विभज्या.
- 120. Verbinde (mit D) वर्च:शादल॰, "Gras mit Mist (beschmiert)".
  - 129. Lies **॰फाल् न** mit D.
- o 141. Nach dem Glossator ist hier श्रक्ष im Sinne von ऋहम् gebraucht; man könnte jedoch auch श्रक्षिन्, "in diesem (Tempel)", vermuten.
  - 185. Lies ॰संचासा॰ (Druckfehler).
  - 206. Durgaprasad verbessert शानिं.
- 15 235. Trenne गणिका वधूनां mit D und Böhtlingk's Ind. Sprüchen, Nr. 7270.
  - 240. Lies **મદ્રા** (VII, 298 und VIII, 2426).
    - 252. Lies vielleicht तैरैष्यतादातुं.
- 20 269. Lies **॰ पृच्छत्तं कर्तव्यं**.
  - 300. Die naheliegende und bereits von anderen vorgeschlagene Änderung 'बाटगोडोड्' ist möglicherweise berechtigt.
    - 305. Durgaprasad verbessert सुनामिश:.
    - 309. Lies दोषविरती mit A3ND.
- 25 334. Lies सभातृकेण mit D.
  - 336. Lies प्रायोजय॰ mit A3ND.
  - 347. Lies **खर्णग्राहिणो** mit ND.
  - 365. Lies °मेकान्नाशीताब्द॰.

## Der Mondgott bei den Hebräern.

Von

#### Ed. König.

In neuerer Zeit ist der Gott der israelitischen Religion mehrfach als eine Naturmacht aufgefaßt worden. Man hat ihn einen "Gewittergott", oder "Berggott, der über den Gewitterwolken thront", einen "Feuerdämon" und speziell "Vulkangott", oder einen "Wetterund Vulkangott" oder "strengen Gewitter- und Feuergott" genannt 1). 5 Nun aber ist er auch unter die Astralgottheiten versetzt worden. Man hat ihn als den Mondgott hingestellt. Dies ist bei Ditlef Nielsen ZDMG. 68, 715 im Zusammenhange mit seiner ausgezeichnet orientierenden Berichterstattung über die Deutsche Aksum-Expedition geschehen. Dort begegnet uns die frappierende Behauptung, 10 daß "der Mondgott bei den Hebräern Jahu (Jahve) heißt". Sehen wir zu, was wohl als die Grundlage dieser Anschauung gemeint sein mag!

Nun neuerdings ist ja vielfach darauf hingewiesen worden, daß Abraham aus einer Stadt ausgewandert sei, die uns aus den 15 Keilschriften als eine Hauptkultstätte des Mondgottes Sin bekannt geworden ist<sup>2</sup>), und daß er von dort nach einer anderen Hauptpflegestätte des Mondkultus, Charran in Mesopotamien, sich begeben habe. Indes gerade der Religion wegen verließ dort Abraham seine Verwandten (Gen. 12, 1 J; Jos. 24, 2 E)! Doch hat man 20 den früheren Mondkult der Israeliten weiter aus der Anfertigung und Anbetung des "geldenen Kalbes" (Ex. 32, 4 ff.) ableiten wollen. Bei diesem Symbol der Gottheit bringt man die Stierhörner mit der Mondsichel zusammen<sup>3</sup>). Aber das ist schon an sich eine etwas komplizierte Verknüpfung des Stieres mit dem Monde, und die 25 Parallelen, die jenes Stierbildnis bei den Ägyptern und auch den Kanaanitern besitzt, liegen näher. Denn bei der Darstellung des

<sup>1)</sup> Die Belege für alle diese Auffassungen von Jahve und eine Diskutierung derselben kann man finden in meiner "Geschichte der alttestamentlichen Religion kritisch dargestellt" (1912), S. 158 f. 174 f.

<sup>2)</sup> A. Jeremias, Handbuch der altorientalischen Kultur (1913), S. 245.

<sup>3)</sup> F. Hommel, Grundriss der Geschichte und Geographie des alten Orients I (1904), S. 90; Im. Benzinger, Hebr. Archäologie (1907), S. 327; S. Landersdorfer, Die Bibel und die südarabische Altertumsforschung (1910), S. 64.

Gottes der israelitischen Religion durch Stierbildnisse bleibt es ein denkwürdiger Umstand, daß dieses Symbol zuerst von der gerade aus Ägypten gekommenen Volksmasse und sodann von dem ebenfalls aus Ägypten heimkehrenden Jerobeam I. (1 Kön. 12, 28 ft.) 5 gewählt wurde. Nun wurden aber dem Sonnengotte Ra, mit dessen Hauptkultort On (Heliopolis) die Israeliten ja genau bekannt waren (Gen. 41, 45), kleine Bildnisse des Mnevis oder weißen Stieres geweiht, und ein silbernes Kalb wurde dem Gotte Tum gewidmet, der der spezielle Gott von Pa-tum, dem aus Ex. 1, 11 bekannten Orte Pithom, war<sup>1</sup>). Aber auch sogar von den Kanaanitern, die ihren Basal unter dem Bilde des Stieres verehrten<sup>2</sup>), könnte der Gedanke, die Gottheit in der Nachbildung eines Stieres zu veranschaulichen, leichter zu den Israeliten gekommen zu sein, als von Südarabien her.

Auf jeden Fall würde, wenn die Hörner jenes Jungstieres von Ex. 32, 4 ff. und 1 Kön. 12, 28 ff. mit denen des Mondes zusammengebracht werden dürften, in dieser plastischen Darstellung der Gottheit nur eine Erscheinungsform der neuerdings immer besser beachteten "Volksreligion" Israels zu sehen sein<sup>8</sup>). Denn 20 nur von der Volksmasse, die von Ägypten mit seinen vielen heiligen Tieren herkam, ging der Gedanke aus, die Gottheit in einer sinnlich wahrnehmbaren Gestalt zu symbolisieren. Aaron fügte sich diesem Wunsche. Aber der große Verkündiger der Jahvereligion, der große Anfänger eines neuen Stadiums in der religiösen, poli-25 tischen und sozialen Entwicklung seines Volkes, wurde von gewaltigem Ingrimm erfaßt, als er die vom Enthusiasmus für die bilderdienerische Gottesverehrung erfüllte Volksmenge sah: er zerschmetterte die Gesetzesgrundlagen der mit Jahve (dem Ewigen) geschlossenen Verbindung und sammelte mit dem Rufe "Her zu mir, wer Jahve 30 angehört!" (Ex. 32, 26) eine Schar von Getreuen. Nun aber soll dieser "Jahu (Jahve)" selbst der Mondgott gewesen sein?

Bei der Beantwortung dieser Frage muß wohl vor allem ein Wort darüber gesagt werden, daß der von Mose verkündete Gott nicht Jahu hieß, und dieses nicht die zeitliche Priorität vor Jahve sei den Hebräern besaß. Vielmehr tritt die Form Jahu im Hebräischen zunächst als begreifliche Kurzform am Schlusse von zusammengesetzten Namen auf. Dann wurde diese vollends zu jāv verkürzt, wie z. B. in § Eqeljāv Kalb oder Jungstier ist Jahve"

<sup>1)</sup> Brugsch, Steininschrift und Bibelwort, 2. Aufl., S. 205. Von "Bildern des Stieres", "Bildern heiliger Tiere, die vor dem Könige hergetragen wurden", zahlreichen "Tierstatuetten, bisweilen in Lebensgröße und prächtiger Ausstattung, wie die Kuh, welche Naville in der Kapelle zu Dêr el-bahari entdeckte", spricht auch A. Wiedemann, Der Tierkult bei den Ägyptern (1912), S. 16 f. 18.

Abbildungen gibt Greßmann, Altorientalische Texte und Bilder (1909),
 Bd. II, S. 76.

<sup>3)</sup> Vgl. meinen Artikel "Volksreligion überhaupt und speziell bei den Hebräern" im Archiv für Religionswissenschaft (1914), S. 35 ff. und in meiner "Geschichte usw.", S. 20 f. 35 ff. 149 usw.

(zu Bethel!) usw.1). Die Kurzform jahu als zweiter Teil von zusammengesetzten Eigennamen zeigt sich auch in keilschriftlicher Gestalt: z. B. Hiskia begegnet im Berichte Sanheribs über seinen Zug gegen Juda im Jahre 701 (bei Greßmann I, S. 120) in der Form Hazakija-u usw. Erst zuletzt tritt Jahu auch als selb- 5 ständige Form des Namens für den Gott der Religion Israels auf. Dies geschieht erstens auf Krugstempeln, die bei der Ausgrabung Jerichos entdeckt worden sind, und zweitens in den Texten aus Elephantine, wo stets יהו (neben drei יהה) geschrieben ist, und daß damit Jahu und nicht Jaho gemeint ist, dürfte durch meinen 10 Artikel in der Orientalistischen Literaturzeitung 1913, Sp. 107 ff. gesichert worden sein. Es ist auch ganz begreiflich, daß die anfängliche Kurzform durch die mehr volkstümlich-profane Verwendung (auf jenen Ostraka-Etiketten aus dem 9. Jahrhundert) hindurch schließlich an die Oberströmung der Sprachentwicklung 15 emporstieg und so in die Literatursprache eintrat.

Ist nun Jahve "der Mondgott bei den Hebräern" gewesen?
Um keine Möglichkeit außer Augen zu lassen, so könnte man denken, daß wenigstens ursprünglich Jahve mit der Vorstellung des Mondgottes zusammengehangen habe, und wie wäre dies wohl 20 möglich?

Man könnte da zunächst an den Namen des Berges Sinaj anknüpfen. Denn es wird ja meistens angenommen, daß dieser Name mit dem babylonischen Namen für den Mondgott, Sin, zusammenhänge. Aber in neuester Zeit haben sich doch, wie mir scheint, 25 mit Recht mehrere gegen die Sicherheit dieses Zusammenhangs ausgesprochen: Paul Haupt in der ZDMG. 63 (1909), S. 508, und auch Kittel in seiner Geschichte Israels I (1912), S. 300 urteilt, daß "diese Gleichung keineswegs auf Sicherheit Anspruch machen kann". Nach Paul Haupt a. a. O. "hängt Sinaj jedenfalls mit sene 30 zusammen". Er meint a. "Dornbusch" (Ex. 3, 2; Deut. 33, 16), im Syrischen sanjā (Luci "rubus"). Er verknüpft also zwei von der hebräischen Sprachüberlieferung ganz getrennte Worte. meinem Hebräisch-aramäischen Wörterbuch (1910) s. v. wird vorgeschlagen, daß der Sinaj von dem Küstenstrich Sin an der Süd- 35 ostküste der Sinaj-Halbinsel (Ex. 16, 1; 17, 1; Num. 33, 11 f.) her seinen Namen habe: Es war der mit diesem Küstenstrich zusammenhängende Berg<sup>2</sup>). Diese Deutung wird auch von Greßmann als die wahrscheinlichste bezeichnet 3). Also an einen durch den Berg Sinaj vermittelten Zusammenhang von Jahve mit dem Mond-40 gotte zu denken, ist eine sehr unsichere Operation.

<sup>1)</sup> Auf den 1909/10 zu Samaria ausgegrabenen Ostraka.

<sup>2)</sup> 7 parallel dem syr.  $sain\tilde{a}$ , aram.  $sej\hat{a}n$  = Morast, Schlamm, und diese oft überflutete Küstenstrecke kann einstmals weiter nach dem Sinai hingereicht haben, da sich die Sinaihalbinsel gehoben hat.

<sup>3)</sup> H. Gressmann, Mose und seine Zeit (1913), S. 24.

Ferner aber könnte Jahve die Vorstellung des Mondgottes verkörpert haben, indem der Jahvekult von den Kenitern oder Midianitern entlehnt worden wäre. Dies ist ja eine jetzt weitverbreitete Ansicht, die auch z. B. von D. Nielsen vertreten wird 1).

5 Indes diese Keniter-Theorie betreffs des Jahvekults kann einerseits durch keine positiven Momente hinreichend gestützt werden und wird andererseits durch eine Reihe von Tatsachen zu Boden geworfen.

wird andererseits durch eine Reihe von Tatsachen zu Boden geworfen. Freilich Nielsen sagt: "Mose war Tempelhirt" (S. 133); "mit dem Stabe (Ex. 4, 1-4) wird Mose im arabischen Heiligtum in 10 das Priesteramt eingesetzt" (S. 137). Aber einen Stab hatte Mose als ein Hirt, wie andere Hirten (1 Sam. 17, 10 usw.), ganz natürlicherweise. Übrigens ist Mose auch später niemals in den Quellen ein Priester genannt, was gegen eine neuestens häufig auftretende Behauptung zu bemerken ist, und nur bei dem die Verbindung 15 Jahves und Israels sanktionierenden Bundesopfer (Ex. 24, 4) hat er als Vermittler dieser Verbindung natürlicherweise das die Gottheit und das Volk gleichsam uniformierende Blut gesprengt, im übrigen aber auch damals die priesterliche Funktion den Jünglingen (wahrscheinlich: Erstgeborenen) Israels zugewiesen. Während aber die 20 von Nielsen aufgerichteten Stützen der Keniter-Hypothese höchst zerbrechlich sind, erheben sich gegen dieselbe viele starke Gegengründe. Denn die von den Kenitern herstammenden Rekhabiter bildeten mit ihrem Beduinenideal ja eine kulturelle Enklave innerhalb Israels (2 Kön. 10, 15f.: Jer. 35, 7) und nicht dessen altes Vorbild. 25 Ferner konnte der Name Jahve nicht mit dem Berge Sinaj, an dessen Fuße Moses Schwiegervater Jithro sein midianitisches Priesteramt ausübte, verknüpft sein, denn sonst hätte Mose, während er an diesem Berge stand, nicht fragen können, welches der Name des Gottes sei, der sich ihm dort enthüllte (Ex. 3, 13b). Sodann bilden 30 die Eigennamen der Keniter, die aus älterer Zeit überliefert sind, durchaus keine Zusammensetzungen mit Jahve: Reĉû'ēl oder Jithro, Chobab usw. usw. Komposita mit Jahve tauchen unter den Eigennamen der Keniter zuerst im neunten Jahrhundert auf, begegnen aber dann auch sehr häufig, so daß man die neue Epoche 35 erkennt. Sie beginnt mit Jonadab, der sich in der Nachfolge des großen Elia mit Jehu (842) zur Bekämpfung des Bałalkults verbunden hat. Eine Hauptsache aber ist noch diese. Wenn Jahve, der sich Mose am Sinaj enthüllte, bis dahin der Gott des Stammes der Keniter gewesen wäre, dann hätte dieser keine Beziehung 40 zu den in Ägypten weilenden Israeliten und kein Interesse für deren Schicksal haben können. Von Jahve als dem Gotte der Keniter fehlt die Brücke zum Volke Israel, fehlt der Schlüssel zu dem Satze: "Ich habe gesehen das Elend meines Volkes, das in Ägypten ist" (Ex. 3, 7).

<sup>1)</sup> D. Nielsen, Die altarabische Mondreligion und die mosaische Überlieferung (1904), S $133\,\mathrm{ff.}$ 

Schon durch diese wenigen Momente, die aus meiner Kritik der Keniter-Hypothese<sup>1</sup>) hier vorgeführt worden sind, meine ich gezeigt zu haben, daß auch die Behauptung des kenitischen oder midianitischen oder minäischen Ursprungs der Jahvereligion nicht irgendwie eine ursprüngliche Beziehung derselben zum Mond- 5 kultus begründen kann. Diese Beziehung müßte eine vollkommen latente sein. Denn die wirklich nach den alten Zeugnissen existierende Jahve-Idee besitzt auch nicht den blassesten Schimmer von Beziehung zum Mondgotte. Es müßte also, wenn trotz dieser Zeugnisse ein genetischer Zusammenhang zwischen Moses Jahve- 10 Gedanken und dem Kultus der Keniter oder Minäer angenommen werden sollte, hier wieder einmal jener geradezu wunderbare Aufflug des religiösen Denkens aus der Region der Natur in die des Geistes, jene imponierende Beseitigung des Mythischen konstatiert werden, über die man z. B. bei der Vergleichung des 15 babylonischen Schöpfungsepos und der althebräischen Schöpfungsdarstellung staunen muß. Wie ist doch der Schwarm der Götter und Göttinnen zerstoben! Wie ist das Göttliche aus dem kosmischen Prozeß entnommen!

Denn wie der Gott der alttestamentlichen Religion überhaupt 20 über alle Naturpotenzen erhaben ist, sie vielmehr souveran beherrscht<sup>2</sup>), so zeigt auch die Jahve-Vorstellung der Quellen nicht den mindesten Zusammenhang mit dem Mondgott<sup>3</sup>). Der wirklich im religiösen Schrifttum der Hebräer sich wiederspiegelnde Jahve-Gedanke ist von der Vorstellung eines Mondgottes so weit entfernt, 25 daß es eine Profanierung der Jahvereligion wäre, wenn sie ein Mondkult genannt werden sollte. Wie wenig das israelitische Altertum ein Bewußtsein von einem Zusammenhang zwischen Jahve und dem Mondgotte hatte, ergibt sich, wenn es noch eines Beweises dafür bedürfte, aus folgender Tatsache. Als mit dem steigenden 30 Einflusse des assyrisch-babylonischen Polytheismus auf manche Kreise der israelitischen Nation sich in ihr auch Liebhaber des Mondkultes fanden, wird dies als ein Symptom der Untreue gegen Jahve bezeichnet. Anstatt in dem Mondkultus eine mit der Jahvereligion verwandte Art der Gottesverehrung zu sehen, legten die Pfleger 35 der Jahveverehrung sofort scharfen Protest gegen den Kult von "Sonne, Mond usw." ein (2 Kön. 23, 5). Wie ergreifend ist es auch, wenn der Urheber der Hiobdichtung seinen Haupthelden sagen läßt: "Sah ich das Licht an, wenn es erglänzte, und den Mond,

<sup>1)</sup> Geschichte der alttestamentlichen Religion (1912), S. 162-168.

<sup>2)</sup> Nach Ex. 14, 21 verwendet Jahve "einen starken Ostwind" als sein Werkzeug!

<sup>3)</sup> Schon in dem Deboraliede, das von Nöldeke, Ed. Meyer u. a. für das älteste Denkmal der hebräischen Literatur gehalten wird, kämpfen "von ihren Bahnen aus" die Gestirne im Dienste Jahves (Ri. 5, 20), während er selbst als Persönlichkeit "unter den Helden" kämpft (V. 13), und Israel von seinen "Gerechtigkeitserweisungen" singt (V. 11).

wenn er prächtig einherging?" (Hi. 31, 26)! Wie sehr verwahrt er sich im darauffolgenden Verse dagegen, daß er etwa durch Kußhände, die er den Gestirnen zugeworfen hätte, diesen seine Huldigung bezeigte¹)! Nach der althebräischen Religion läßt Jahve beim Völkersgericht den blassen Mond erröten, wie er die Glühende (Sonne) erblassen läßt (Jes. 24, 23)²). Also ist es eine religionsgeschichtliche Unrichtigkeit, die Idee von Jahve mit dem Mondgotte zu kombinieren.

Dagegen ist nichts einzuwenden, daß der Mondgott bei den Minäern Wadd, bei den Sabäern Ilmukah, bei den Katabanern §Amm hieß, aber man soll nur nicht fortfahren mit den Worten bei den Hebräern Jahu (Jahwe)". Das ist eine Konstruktion der Religionsgeschichte neben ihre einzige Grundlage, und das sind die Aussagen der Quellenschriften. Die vergleichende Religionstwissenschaft darf nicht zur Ausgleichung führen. Die eigenartigen Gestalten der Kulturgeschichte sind ebenso in ihrem Charakter zu schützen, wie das Gemeinsame im Flusse des Werdens zu beachten ist.

<sup>1)</sup> Das Küssen als symbolischer Ausdruck der Verehrung ist ja auch im althebräischen Schrifttum ausdrücklich erwähnt: 1 Kön. 19, 18; Hos. 13, 2.

<sup>2)</sup> Dort heißt der Mond lebaná "alba", wie noch in 30, 26 und Hohesl. 6, 10, bis dieser poetisch-rhetorische Ausdruck gleich chamma dann (in der Mischna usw.) in die Prosasprache überging!

## Indologische Analekta.

Von

#### Johannes Hertel.

(Schluß: I, 1-7 s. ZDMG, 67, 609-629; I, 8 s. 68, 64-84; I, 9 s. 69, 113-128).

#### II. Einzelnes.

1. ZDMG. 65, S. 324, 3 ff. bessert Speyer mit Recht Tantrā-khyāyika 139, 5 उद्खं in उद्वख. Ich hatte an अस ,gehen" (Dhātup. 1, 934) gedacht, da die andern Rezensionen an der Stelle गम oder ein Kompositum von गम verwenden; aber die Korruptel 5 उद्वखं (P) entscheidet ebenso wie der Sinn für Speyer's Besserung, die ich, wie ich hier ausdrücklich bemerken will, HOS. XIII, Parallel Specimen IV, unter Śār. β Z. 8 nachträglich eingesetzt habe. In der Textausgabe des Tantrākhyāyika in der HOS. wird zu der betr. Stelle bemerkt werden, daß die Besserung auf Speyer zurück-10 geht. Ebenso ist, wie Speyer S. 320, 27 ausführt, Tantrākhyāyika 49, 12 das hs. धार्यत richtig. Schon Thomas hatte das gesehen (JRAS. 1910, S. 1349), und ich hatte auf diese Richtigstellung WZKM. XXV. S. 23 verwiesen.

Der Sinn ist übrigens auch an der entsprechenden Stelle von 15 den Herausgebern Kşemendras verkannt worden (ind. Ausg. XVI, 358 c = v. Mańkowski I, 105 c). Die indische Ausgabe liest wie v. Mańkowski's Hs. धिक्रष्टमन्यकर्णलं; v. Mańkowski bessert dies in धिक्रष्ट मन्द्वमा लं. Es ist zu lesen: धिक्रष्टमधमर्णलं, da sich Kṣemendra ja, wie ich nachgewiesen habe, des Tantrākhyāyika β 20 ausgiebigst bedient.

2. WZKM. XXIV, S. 418 unter 17 habe ich kurz mitgeteilt, daß der Zusatz, den Śār. β S. 120, 1 Fußnote hat, auf Kauṭilīya-śāstra I, 16 (S. 30) zurückgeht, und daß es eine Änderung des Ursprünglichen ist, wenn an entsprechender Stelle das SP. (III, 32) 25 und Pūrņabhadra (III, 79) Strophen haben. Bei einer näheren Untersuchung, die ich jüngst darüber anstellte, zeigte sich, daß

diese Stelle ein interessantes Licht auf die Natur der Zusätze wirft, die K. der Archetypos aller Pancatantra-Fassungen außer dem Tantrā-

khyāyika. enthielt und die der Redaktor von Tantrākhyāyika β aus einem K-Kodex entlehnte¹). Daß unter diesen Zusätzen eine ganze 5 Anzahl dem Kauṭilīyaṣāṣtra entlehnt sind, habe ich a. a. O. angegeben. Die Stelle, welche uns hier beschäftigen soll, steht im Pañcatantra in der Erzählung vom Kaninchen und vom Elefanten. Der Bote der Kaninchen kommt zum Elefantenkönig und sagt zu ihm nach dem ursprünglichen Text (Tantrākhyāyika α): जानाखेव 10 भवान् । यथार्थवादिनो दूतस्य न दोष× करणीयः । "Ihr wißt doch: einem sachgemäß redenden Boten darf man kein Leid zufügen." Dahinter schiebt β, welches die Erzählung an mehreren Stellen erweitert, folgende Worte ein: उक्तं च । दूताबुङ्गिष्टा गास्त्रिषु [lies ग्रस्तेषु यथोक्तवकारः । तेषामन्तेवासिनोधवध्या इति ॥ "Und es heißt: 15 Boten usw. Sie reden, selbst wenn die Waffen [gegen sie] erhoben sind, wie ihnen vorgesprochen [oder: aufgetragen] worden ist. Selbst

ihre Schüler dürfen nicht getötet werden. 2)

Diese Stelle gehört sicher dem echten Tanträkhyayika-Text nicht an, in welchem, wie die Ausgabe zeigt, ohne sie keine Lücke Durch das einleitende उत्तं च wird sie ausdrücklich als 20 klafft. Zitat bezeichnet. Das Anfangswort द्वादि ist nicht mit R der hier wieder durch eine auf den ersten Blick sehr einleuchtende, trotzdem aber falsche Konjektur den Text ändert 8) - in दूता (verschrieben बुता) हि zu ändern, sondern ist ein ausgeschriebenes 25 दृतo, das den Anfang einer Śāstra-Stelle bezeichnet, von der hier nur die wichtigsten Worte gegeben sind. Es handelt sich also ursprünglich nur um eine flüchtige Randnotiz, einen Beleg aus dem Arthasastra, in der Hs, aus welcher der Kodex K geflossen ist. Der Schreiber von K nahm sie mit anderen Zuso sätzen in den Text auf, und so findet sie sich in allen aus K geflossenen prosaischen Pañcatantrarezensionen und ist aus einer solchen wieder in die jüngere Rezension des Tantrākhyāyika übergegangen. Nur in dem textus simplicior, der ja eine freie Bearbeitung des alten 35 Textes ist, findet sich nichts Entsprechendes.

Weder der Schreiber von K noch irgend einer der späteren Redaktoren merkte, daß दूतादि zu den Worten zu ergänzen ist:

<sup>1)</sup> S die Einleitung zu meiner Übersetzung des Tantr., S. 67 ff [S. 68, e, eine Stelle. die ich schrieb, bevor das Kauṭilīya-Śāstra bekannt wurde, ist nach dem Obigen zu berichtigen] und Seite 27 f. meines im Erscheinen begriffenen Buches "Das Pañcatantra, seine Geschichte und seine Verbreitung".

<sup>2)</sup> Die Übersetzung ist so gegeben, wie man sie zunächst nach dem Wortlaut und der Interpunktion im Tanträkhyäyika auffassen muß.

<sup>3)</sup> Vgl. kritische Ausgabe, Einleitung, Kap. III B, § 3, b, 16.

दूतमुखा वै राजानस्तं चान्ये च। तसाद. Ebensowenig merkten sie, daß auch am Ende der Stelle einige Worte fehlen, durch die ihr Sinn ein ganz anderer wird, als es zunächst den Anschein hat. Denn die ganze Stelle låutet im Kauṭilīyaśāstra, auf das die Notiz ursprünglich kurz verweisen sollte, wie folgt:

# दूतमुखा वै राजानस्तं चान्ये च । तसादु हुतेष्विप ग्रस्तेषु यथोर्ते-वक्तारसेषामन्तावसायिनो ऽष्यवध्याः । किमङ्ग पुनर्जाह्मणः । परसी-तद्वाकामेष दूतधर्म इति ।

(Zu einem ungnädigen König soll der Bote sagen:) "Die Könige bedienen sich der Boten statt des Mundes, du so gut wie die andern. 10 Da die [Boten] nun, selbst wenn die Waffen [gegen sie] erhoben sind, so reden, wie ihnen vorgesprochen [oder: aufgetragen] worden ist, so dürften jene [d. i. die Könige] sogar [als Boten gesandte] Caṇḍālas nicht töten, geschweige denn einen Brahmanen. Die Worte, die ich spreche, sind die eines andern. Das ist Botenrecht."

Julius Jolly hatte die Liebenswürdigkeit, mir die Varianten seines Ms. 335 mitzuteilen. Statt दृतमुखा वै liest diese Hs. दृतमुखेन, statt उड्तेष्वपि उवतेष्वपि, statt त्राह्मण: त्राह्मणा:. Die erste Variante ist ein offenbarer Fehler. Für fehlerhaft halte ich auch den Plural त्राह्मणा:. da ein Brahmane der Sprecher ist und eben sich damit 20 meint. Der Plural dürfte auf einen Korrektor zurückgehen, der aus श्रनावसायिनो schloß, der Singular sei ein Fehler. Und so scheint mir auch उवतेष्वपि Korrektur zu sein. Wir werden sehen, daß dies die Lesart des SP ist, eines der im Dekhan verbreitetsten Sanskritwerke. Da nun die Hs. 335 aus dem Dekhan stammt, so 25 kann ein des Sanskrit kundiger Abschreiber, der den Text jenes Schulbuchs im Kopfe hatte, unter dessen Einfluß einfach sein Original verlesen haben. Denn der gedruckte Text des Kauţilīya, der gleichfalls auf einem südlichen Manuskript beruht, stimmt mit der in Kaschmir geschriebenen Notiz überein, die obendrein von 30 Pūrnabhadra, dem sie im Tantrākhyāyika  $\beta$  vorlag, bestätigt wird.

Statt अन्तावसायिनो hat das Tantrākhyāyika  $\beta$  das durch die Lexikographen dafür gut beglaubigte Synonymon अन्तेवासिनो. Es ist natürlich fraglich, ob demjenigen, der die Notiz zuerst am Rande einer Pañcatantra-Hs. eintrug, ein Gedächtnisfehler unterlief, oder 35 ob die Wortvariante — denn nur um eine solche, nicht um eine Bedeutungsvariante handelt es sich — wirklich in einer Kauţilīya-Hs. stand.

Die Geschichte dieser ursprünglichen Randnotiz, welche der Kodex K als Text auf seine zahlreiche Nachkommenschaft ver- 40

<sup>1)</sup> So ist doch wohl statt यथोत्रं द॰, wie auch die Hs. 335 hat, zu lesen.

erbte, beweist wieder schlagend die Richtigkeit des von mir aufgestellten und wiederholt begründeten Stammbaums.

Da die Worte उद्देश भरीषु zufällig einen Ślokapāda bilden, so sind sie im n-w Auszug des Pañcatantra oder in einem seiner 5 Aszendenten zu einem Śloka ergänzt worden, der im SP (III, 32) und im Hitopadeśa (III, 15) vorliegt, während er in n, der einzigen Hs. des nepalesischen Pañcatantra  $\nu$ , welches mit dem Hitopadeśa auf den gemeinsamen Archetypos n-w<sup>2</sup> zurückgeht, fehlt, also wohl von dem Exzerptor der Strophen übersehen worden ist. Dieser 10 Śloka lautet in SP $\alpha$  (Hss. KNA):

# उवतेष्विप ग्रस्तेषु दूतो वदित नान्यथा । ते वै यथार्थवकारो ग्रवध्याः पृथिवीभुजाम् ॥¹)

"Selbst wenn die Waffen erhoben sind, redet ein Bote nicht anders. Denn diese dürfen, wenn sie sachgemäß reden, von den Königen 15 nicht getötet werden."

Das ते trotz des Singulars दूतो in b und das अवध्याः trotz des vorhergehenden ेरो dürfen nicht beanstandet werden, da alle Hss. des Hitopadeśa, die nach den Apparaten von Schlegel-Lassen und von Peterson in a und b genau so lesen, wie das SP, in c 20 ते यथार्थस वकारो, in d उपवध्या हि भवादृशां lesen. Doch ist die Lesart in d deswegen nicht sicher, weil Peterson's Apparat das größte Mißtrauen verdient und die Hs. Ch nach der in meinem Besitz befindlichen Kollation Lassen's न बध्या liest, also die Hss. NA von SPa bestätigt. Immerhin ist es wahrscheinlicher, daß der Hiatus das Ursprüngliche war, und daß der Einschub von उप्य und die Änderung in न बध्या naheliegende Besserungen darstellen. Von den beiden  $\gamma$ -Hss. des SP hat nur G den dritten und vierten Pāda, der hier genau zu NA stimmt (mit N °भुजां). In ab stimmt D zu  $\alpha$ , während G die Schreibfehler शास्त्रिष् und भवित statt वदित hat.

In c scheint — abgesehen vom Sandhi am Ende — SPβ die ursprüngliche Lesart von n-w bewahrt zu haben: ते यथार्थप्रवत्तारः: vgl. Hitopadeśa. Dagegen ist in dieser Rezension d entstellt: पृथिकां पृथिवीसुजाम्.

Das Ergebnis ist: n-w enthielt als Text die von einem so ungeschickten Versifex — ते auf Singular bezogen; Hiatus — versifizierte Randglosse, die uns gleichfalls als Text in Tantrākhyāyika β erhalten ist, ohne daß in n-w die in der Randglosse ausgelassenen Worte des

<sup>1)</sup> AN lesen in d न वधा:, A liest पृथिवीभुजा.

Kauţilīyaśāstra ergänzt worden wären. Im Gegenteil ist तेषामन्तेवासिनोप्य obendrein weggefallen, weil dem Verseschmied offenbar unverständlich. Der Inhalt des dritten Pāda ist der im Tantrākhyāyika dem  $\beta$ -Einschub unmittelbar vorangehenden Prosa sentlehnt: जानात्येव भवान् । यथार्थवादिनो दूतस्य न दोष $\times$  करणीय: ।

Bei Pūrņabhadra lautet die Stelle (S. 186, 4 ff.):

जानात्येव 1) भवान् । यथार्थवादिनो दूतस्य न दोषः कर्णीयः । दूतमुखा हि राजानः सर्व एव । उक्तं च । 10 उद्दृतेष्विप भ्रस्तेषु बन्धुवर्गवधेष्विप । परुषार्खिप जल्पन्तो । वध्या दूता न भूभुजा ॥

"Ihr wißt doch: einem sachgemäß redenden Boten darf man kein Leid zufügen. Und es heißt:

Selbst wenn die Waffen erhoben sind, selbst wenn die Scharen 15 der Verwandten ermordet werden, dürfen Boten, wenn sie auch harte Worte reden, von dem König nicht getötet werden.

Zuerst gibt Pūrņabhadra also wörtlich den Śār. α und β gemeinsamen Satz, der im SP und im Hitopadesa, also in n-w, versifiziert ist. Dann bessert er - oder einer seiner Vorgänger - 20 den, wie er sehr wohl merkt, mangelhaften Satz von Sar. B. Daß द्वादि eine Kürzung, ein ausgeschriebenes दूत॰ ist, sieht er im Gegensatz zu dem oben genannten Textrezensenten der Hs. R des Tantrākhyāyika und ergänzt es dem Sinne - nicht dem Wortlaute - nach richtig. Für den, der merkte, daß दूतादि eine 25 Abkürzung war, lag die Besserung nahe; denn daß der Bote der Mund der Könige ist, ist ein Gemeinplatz des Nītiśāstra, den man nicht erst aus dem Kautilīya zu lernen brauchte. Auch Pūrņabhadra fühlt natürlich den Slokenrhythmus, und da er die dem Pāda vorausgehende Lücke gesehen hat, so ist es nur natürlich, so daß auch er einen zerstörten Śloka annimmt und ihn more Indico auf Grund des vorliegenden Textes ergänzt, so gut er es vermag. Auch er hat nichts von den aus dem Kautilīva-Šāstra zu ergänzenden Worten. Kein Wunder, da er es nicht kennt und für ihn wie für den Verfasser des textus 35 simplicior die politische Autorität nicht Cāṇakya, sondern Kamandaki ist2). Während aber der Verfasser des im SP und im Hitopadesa enthaltenen Slokas das ihm unverständliche त्र्यनीवासिनोप्य wegläßt, sucht Purnabhadra es zu deuten.

<sup>1)</sup> Die Hss. ेत्रवं. Doch vgl. Tantrākhyāyika.

<sup>2)</sup> Das Pañcatantra, seine Geschichte und seine Verbreitung, S. 70.

30

35

Niemand, dem die Kauţilīya-Stelle nicht bekannt ist, wird in der Stelle des Tantrākhyāyika  $\beta$  अन्तेवासिनो richtig als "Caṇḍāla" auffassen. So versteht denn Pūrṇabhadra unter den "in der Nähe Wohnenden" 1), da die andere gewöhnliche Bedeutung "Schüler" auch keinen Sinn gibt, "Verwandte": daher die बन्धवर्गाः seines zweiten Pāda. Den Sinn meint er im Anschluß an उद्घतेष्विप अस्तिषु herstellen zu müssen. Diese Deutung von अन्तेवासिन् beweist schlagend, daß Pūrṇabhadra die vollständige Stelle des Kauṭilīya nicht kannte, da sie ja schlechter-10 dings jeden Zweifel an der richtigen Bedeutung dieses Wortes unmöglich gemacht hätte.

Über den dritten Pāda später!

Es bleibt noch übrig, zu untersuchen, ob wir aus den Hauptvertretern des Kalila und Dimna den Text inhaltlich herzustellen 15 vermögen, der dem Pahlavi-Übersetzer vorlag.

A. Alter Syrer, Schultheß S. 96:
"du weißt, daß ein Botschafter, auch wenn er in einer schlimmen Sache kommt, weder getötet noch gefangen genommen werden darf."

20 B. 1. Araber, Wolff Bd. I, S. 195:

"ein Gesandter aber ist tadelsfrei ob der Meldung, die er bringt, auch wenn er Hartes meldete".

2. Älterer Hebräer, Derenbourg S. 77, 25:

"un messager n'est pas responsable de ce qu'il dit en bien ou en mal; quand même il prononce des paroles méchantes, il n'est que le messager qui ne peut pas commettre un pécher, puisqu'il doit s'acquitter de ce qu'on lui a ordonné de dire".

3. Jüngerer Syrer, Keith-Falconer S. 136, 17:

and be not offended at the words of messengers, because a messenger is not to be blamed for what he is ordered to say, for as he hears so does he repeat the message, and though what is spoken may be unpleasant, the unpleasantness of it must be charged on the sender and not on the bearer.

Aus diesen Stellen ergibt sich, daß auch dem Pahlavi-Übersetzer nicht die vollständige Stelle des Kautilīya-Śāstra vorlag; denn auch bei ihm fehlen die Ergänzungen, die im Hitopadeśa, im SP und bei Pūrņabhadra fehlen. Deutlich ist 40 यथोत्तवतार: ausgedrückt — siehe die kursiven Stellen. Aber weder wird gesagt, daß der Bote der Mund der Könige ist, noch wird

<sup>1)</sup> Vgl. श्रनीवास Nachbar, Gefährte.

der Brahmane erwähnt. Daß das sogar dem indischen Redaktor von n-w in diesem Zusammenhang unverständliche अन्तेवासिनो nicht übersetzt ist, kann nicht Wunder nehmen. Dagegen macht mich Jolly darauf aufmerksam, daß die oben in den Zitaten aus Kalila und Dimna gesperrten Worte inhaltlich dem dritten Pāda 5 in Purnabhadra's Strophe entsprechen: पर्षाण्यपि जन्पन्तो. halte das für richtig, trotzdem der alte Syrer dem Wortlaute nach nur annähernd stimmt; denn der Text der einzigen späten Hs. des alten Syrers ist nach übereinstimmender Aussage der besten Fachgelehrten auf diesem Gebiete in einem recht schlechten Zustande. 10 Andererseits zeigt Pūrnabhadra, wie man aus meinem Buche "Das Pañcatantra, seine Geschichte und seine Verbreitung", S. 89 ersehen wird, auch sonst einige Übereinstimmungen nur mit Kalila und Dimna. Natürlich ist daraus nicht zu schließen, daß Pūrņabhadra die ganze bei ihm erscheinende Strophe einer älteren Hs. entnommen 15 hätte und daß diese Strophe bereits dem Pahlavisten vorgelegen hätte — dazu ist der Wortlaut des K. u. D. doch von dem Purnabhadra's zu verschieden -; aber es kann sehr wohl irgend eine auf K zurückgehende Hs. statt यथार्थवादिनो die möglicherweise auf eine Glosse zurückgehende Lesart पर्षवादिनो in dem Prosasatz 20 gehabt haben, den Purnabhadra dem echten Text des Tantrakhyavika entlehnte, und da er, wie aus HOS. vol. xiii ersichtlich ist, seinen ganzen Text kontaminierte, so kann er diese Lesart, die im Kalila und Dimna in der Übersetzung erscheint, als Baustein zu seiner Strophe benutzt haben.

Weniger wahrscheinlich ist, daß im K. u. D. etwa eine Deutung der fehlerhaften Lesart von Śār.  $\beta$  उड्डतेष्ट्रपि गास्त्रेषु vorliegt.

Wer शास्त्र als "Befehl" faßte, mußte natürlich उहु von उद् + ह ableiten und "verkünden" übersetzen. Daß Pürnabhadra richtig शस्त्रेषु las, ergibt der Anfang seiner Strophe, und der dritte Pāda 30 desselben ließe sich also aus einem solchen Mißverstandnis nicht erklären.

Als sicher ergibt sich aber aus unserer Untersuchung:

In allen Pañcatantra-Texten, welche die besprochene Stelle aufweisen, liegt kein Zurückgehen auf das Kauţilīyaśāstra, sondern auf 35 eine offenbar zunächst nur als Verweisung angebrachte, kurze Randnotiz vor, die in den Text des Archetypos K geriet, von dem aus sie teils in dessen Abkömmlinge, teils in die aus einem dieser Abkömmlinge interpolierte jüngere Rezension des Tantrākhyāyika überging. In letzterer ist sie bis auf einen Schreibfehler (NTAG) 40 wörtlich erhalten. Auf denselben Wortlaut geht die entsprechende Stelle des Kalila und Dimna zurück. Ebenso hatten der Redaktor von n-w und Pūrṇabhadra diesen Wortlaut vor sich und suchten ihn — unabhängig voneinander — zu verbessern, was nicht ohne Mißverständnisse abging und wobei keiner dieser Redaktoren ahnte, 45

welche Bewandtnis es mit dieser Stelle hatte. Die Besserung des Redaktors von n-w ist natürlich in das SP und in den Hitopadesa übergegangen.

Der Verfasser des Textus simplicior hat die ganze Stelle einsschließlich der echten, in Śār. α und β vorangehenden Worte ausgelassen, wie er sich ja durchgehends nicht an den Wortlaut seiner Vorlage bindet, sondern meist ganz frei erzählt. Daß Somadeva und Kşemendra nichts Entsprechendes haben, erklärt sich aus der außerordentlich starken Kürzung, die sich der alte Text wohl schon in der nordwestlichen Brhatkathā hatte gefallen lassen müssen.

- 3. WZKM. XXV, 57—59 liefert Winternitz einige Beiträge zur Textkritik des Tantrākhyāyika. Wenn er dabei zu Text S. 14, Z. 2 (Str. I, 49) fragt, weshalb ich avasyam in avasam geändert habe, so ist die Antwort natürlich: "Aus metrischen Gründen". Es liegen zwar im Tantrākhyāyika Strophen vor, in denen Liquida hinter Konsonant nicht "Position macht"; da aber in dem unmittelbar folgenden निश्चात derselben Strophe निश्च lang ist, so war die Änderung geboten, deren Richtigkeit überdies durch SP I, 43, v, Hitop. II, 75 Schl.-L. II, 69 Pet. bestätigt wird. Übrigens fasse 20 ich अवस्म jetzt im Gegensatz zu Böhtlingk und zu meiner eigenen Übersetzung als Adjektivum "der Herrschaft entbehrend" und übersetze frei: "da sie einer zielbewußten Leitung entbehrt".
- 4. S. 57 stellt sodann Winternitz zu Text S. 61, Z. 6 die Überlieferung faufuau unter Hinweis auf Vrddha-Cāṇakya XIV, 5 = Ind. Spr.², 2365 mit Recht wieder her, indem er übersetzt: "Einsicht verbreitet sich in einem Gelehrten" usw.; und S. 58 f. bemerkt er zu S. 156, Z. 8 mit Recht, daß garbhādhāna im Texte keinen Sinn gibt, da dieses Sakrament niemals nach Eintritt der Schwangerschaft vollzogen wird. Er sieht darin den "müßigen Zusatz eines übereifrigen Abschreibers, der in der Aufzählung der Saṃskāras den garbhādhāna vermißte". Daß dies richtig ist, glaube ich um so eher, als gleich darauf an ähnlicher Stelle (157, 13) richtig jātakarmādi steht.
  - 5. S. 57 sagt Winternitz zu Text S. 22, Z. 6:

Die überlieserte Lesart durbhiksany āsurī vrstir iti | ativrstir anāvrstir yā, asāv āsurīti vijneyā | halte ich für durchaus richtig und entschieden besser als die von HERTEL eingesetzte: durbhiksanāsurīvrstir iti | ativrstir anāvrstir ye | asāv āsurīvrstir vijneyā | Meines Wissens gibt es ein durbhiksana gar nicht. Mit durbhiksāni endet das Dvandva-Kompositum ganz richtig; āsurī vrstir (so ist getrennt zu lesen) wird als achte Plage hinzugefügt und im folgenden Satz definiert: "Unter einem von den Asuras gesandten (Regen) hat man einen übermäßigen oder ungenügenden Regen zu verstehen."

Die Bildung durbhiksana würde natürlich (bei dem Vorhandensein von bhiksanam neben bhiksā) keine Schwierigkeiten machen.

45 Mich veranlaßte zu der Änderung der Umstand, daß Pūrnabhadra 34, 15 das Kompositum mit āsurīvṛṣṭi schließt, es also wie ich selbst als unnatürlich empfand, die Aufzählung des achtfachen pāḍana in

7 + 1 zu zerlegen, und dazu könnte man jetzt, da der Text des Kautilīyasāstra vorliegt, darauf verweisen, daß auch dort (S. 360, vorletzte Zeile und S. 205, drittletzte Zeile) die Glieder gleichmäßig behandelt sind, insofern sie alle nicht komponiert sind. Trotzdem gebe ich Winternitz Recht, da auch mir jetzt scheint, daß 3 im Tantrākhyāyika eine Hervorhebung des achten Gliedes beabsichtigt ist. Aber die Korrektur von  $y\bar{a}$  in ye in dem folgenden Sätzchen ist nicht zu beanstanden. Wenn auch Plural statt Dual gelegentlich im Tantrākhyāyika vorkommt, so doch sicher nicht in einer Stelle, in der auf die Zahlen Wert gelegt wird und zwei 10 verschiedene Begriffe einem dritten subordiniert werden, dem sie im Kautilīvašāstra S. 360, 2 koordiniert sind 1). Zu der Änderung von *āsurīti* in *āsurīti* veranlaßte mich — siehe den Apparat die Erwägung, daß ativrsti und anavrsti sonst unter die sechs iti gerechnet werden, "von denen der Vf. diese zwei herausnimmt 15 und unter pidana einreiht?)\*. Daher sagt er im folgenden Satz: etad api pidanam mantavyam: ,auch diese sind als pidana anzusehen (obwohl sie auch zu den iti gehören)". Jetzt, da das Kautiliyaśāstra vorliegt, gewinnt die Stelle aber ein anderes Aussehen. Die in der Ausgabe fehlerhafte Stelle des Kautilīva S. 360, vorletzte 20 und ff. Zeilen lautet richtig:

दैवादियहदकं व्याधिः प्रमारो विद्वतो दुर्भिचासुरी वृष्टिरित्या-पदः । तासां दैवतत्राह्मणप्रणिपाततः सिद्धिः ।

# श्रवृष्टिरतिवृष्टिवां वृष्टिवां यासुरी भवेत्। तस्यामाधर्वेणं कर्म सिडारमास्य सिडयः॥

25

Hier wird also zwischen avrṣṭi, ativṛṣṭi und āsurī vṛṣṭi unterschieden, und der Nachdruck des Tantrākhyāyika-Satzes ऋतिवृ-ष्टिरनावृष्टिये। ऋसावास्रीति विद्येया liegt nicht auf dem Begriffe देति, sondern auf der Subsumierung des Regenmangels und Regenüberflusses unter die ऋस्री वृष्टिः. Deshalb glaube auch ich jetzt, 30 daß ऋस्रीति richtig ist, daß aber trotzdem der nächste Satz den von mir im Apparat und in der Übersetzung angedeuteten Sinn hat.

6. Im Kommentar zu Haribhadra's Upadesapada Band I, S. 296 ff. wird von einem Manne erzählt, welcher bei einer Reise ins Ausland sein aus tausend Dināren bestehendes Vermögen bei einem Purohita 35 hinterlegt. Der Mann wird mit dem in allen Sanskritwörterbüchern fehlenden Worte 文本本 bezeichnet. Die Gujarātī-Übersetzung gibt

Das Kautiliya erschien leider erst, als meine Ausgabe bereits gedruckt war.

<sup>2)</sup> Kautilīyašāstra S. 271, viertletzte Zeile fehlen sie in der unserer Tantrākhyāyika-Stelle entsprechenden Aufzahlung gerade so wie daiva, welches Kautilya auch sonst den andern nicht gleichstellt.

dies mit भोखारी "Bettler" wieder. Wenn das auch im ersten Augenblick befremdet, so ist es doch richtig. Einmal gibt es ja selbst bei uns hie und da reiche Bettler; wie viel eher mag es im gelobten Lande des Bettelns, in Indien, der Fall sein. Zweitens ist das Wort jedenfalls identisch mit "天井刻 天下東鄉" (Hemacandra, Deśīnāmamālā V, 34). Vermutlich ist aber 天井刻 gar kein Deśīwort, sondern eine Ableitung eben aus Sanskrit 天井菊. Denn auch das Pāli hat eine bei Childers freilich nur einmal belegte Ableitung davon, die damaka lautet und von ihm offenbar 10 irrig auf Sanskrit 天井 本 zurückgeführt wird.

7. Die Neuauflage des Sanskrit-English Dictionary von Sir Monier-Williams verzeichnet Seite 873, mittelste Spalte ein Wort  $r\bar{a}japattik\bar{a}$ , f. (prob.) intercourse with k's, Vet. (=  $-p\bar{a}tik\bar{a}$ )\*. Schlägt man die Stellen nach - es kann nur Uhles Ausgabe 15 S. 44, 15 und 21 gemeint sein —, so sieht man sofort, daß das Wort unmöglich die Bedeutung haben kann, die Williams ihr gibt. Die erste lautet: tadâ ekasmin dine râjapaţţikûyâm nirgato râjâ; die zweite beginnt: adya râjapaṭṭikûyûṃ nirgatena mayâ. In der vom pw. zitierten Stelle des Pañcadandachattraprabandha, 20 Weber S. 11 heißt es: ekadâ Vikramo râjapâțikâm kṛtvâ nijanagarâmtah pravisan usw. Ich habe mir noch folgende Stellen notiert: Merutunga, Prabandhacintamani 13, 15: त्रशासिव्रवसरे श्रीविक्रमो राजपाटिकायां व्रजंसत्तगर्निवासिना श्रीसङ्गेनानगस्यमानं . . . . श्रीसिडसेनाचार्यमागच्छन्तमवलोक्य . . . . कुपित: । Hema-25 vijaya, Kathāratnākara 53: धाराधीशः श्रीभोजधराधीशोन्यदा रा-जपाटिकाकी डां 1) कर्तु व्रजनेकस्मिन् पवनानाहतपयसि सर्सि हंसच-क्रवाकवकादिदिपदाभावेपि कंपमानमेकमंबुजमालोकीकं स्रोकं विधाय विहितविविधविनोदः खपुरं प्रविश्व चास्त्रानीस्त्रितो माघादीनां स्वकीयानां पंचशतपंडितानां पुरस्तात्तं स्रोकमपाठीत् । Ebenso er-30 scheint im Anfang von Kathāratnākara 153 Vikramāditya als राजपाटिकायां व्रजन्. Aus diesen Stellen, namentlich aus der vorletzten, die ich darum vollständig angeführt habe, ergibt sich als klare Bedeutung des Wortes: "Spaziergang des Königs", "Ausflug des Königs". Es handelt sich um einen Ausgang 35 (unter Umständen vielleicht auch Ausritt) zum Vergnügen, der

<sup>1)</sup> So die eigenhandige Niederschrift des Verfassers, die mir vorliegt.

den König in der vorletzten Stelle nach dem Stadtpark führt und mit allerlei Lustbarkeiten verbunden ist.

Williams hat hier wieder einmal das (kleine) Petersburger Wörterbuch mißverstanden. Dort findet man unter **Timusai**1) die Bedeutung: "etwa der Umgang eines Fürsten Vet. (U.) 5
44, 15. 21". Tawney übersetzt in seiner Übertragung des Prabandhacintāmaņi mit 'was going on his royal circuit'. Williams dagegen, der wie gewöhnlich die Belegstelle abschreibt, ohne sie nachzuschlagen, vergreift sich in der Bedeutung von "Umgang" und macht so aus "Umgang des Königs" einen "Umgang mit 10 Königen", aus dem 'trip (excursion, circuit) of the king' einen 'intercourse with kings'.

Berichtigung. Oben Band 68. S. 83, 19 lies Burzoe statt Bud.

## Wann lebte der Verfasser der Garā'ib al-kur'ān?

Von

#### P. Schwarz.

T.

Zugleich mit dem großen Korānkommentar des Ṭabarī wurde einem weiteren Kreise das Werk (farā'ib al-kur'ān zuganglich gemacht¹). Der Verfasser wird auf dem Titelblatt genannt Nizām 5 ad-dīn al-Ḥasan ibn Muḥammad ibn Ḥusain al-Kummi an-Nīsābūrī²): in dem Inhaltsverzeichnis wird er kurz als an-Nīsābūrī bezeichnet. Der Titel des Werkes heißt vollständig: Tafsīr ġarā'ib al-kur'ān waraġā'ib al-furkān³). Die Abkürzung des Titels in Ġarā'ib al-kur'ān rechtfertigt der Verfasser selbst, indem er gleich zu Beginn der Vorrede damit auf sein Werk hinweist¹).

Der Name des Verfassers und seines Werkes waren in Europa nicht unbekannt. Brockelmann erwähnt in dem Abschnitt: "Die Sprachwissenschaft in Persien und den östlichen Ländern 5 das 15 Werk und seinen Verfasser "Nizameddin Hasan b. M. an-Nisaburi" und bemerkt dazu, daß von ihm nur bekannt sei, daß er außer der Philologie auch Astronomie trieb und i. J. 406/1015 starb. Im Abschnitt über die Qor'anauslegung wird auf das Werk des Nîsabûrî unter den "aus dem 3. Jahrhundert" stammenden Schriften ver-20 wiesen 6). Unmittelbar darauf folgt ein besonderer Abschnitt über "al-Hasan b. M. an-Nîsâbûrî" in dem angegeben wird, daß der Verfasser in seiner Jugend zur dogmatischen Sekte der Karrâmîja sich bekannte und später zur safi itischen Schule übertrat, für den ausgezeichnetsten Qor'angelehrten seiner Zeit in Horasan galt und 25 wegen seiner historischen und philologischen Kenntnisse hoch angesehen wurde. Als Todesjahr dieses Mannes wird ebenfalls 406 1015 angegeben und ebenfalls ein Werk Gara'ib al-qor'an genannt?). Mit diesem letzten Schriftsteller gleichgesetzt wird ein bei der "Unter-

<sup>1)</sup> Cairo, Maimanija-Druckerei 1321.

<sup>2)</sup> Vgl. 1, 4, 4. 3) Vgl. 1, 47, 6. 4) Vgl. 1, 2, 3.

<sup>5)</sup> Bd. I, S. 131, Nr. 8).

<sup>6)</sup> Vgl. ebenda S. 190, 2. Abschnitt, Nr. 3.

<sup>7)</sup> S. 191, h).

haltungslitteratur in Prosa" erwähnter "Al Ḥasan b. M. an-Nisâ-bûrî Abû 'l Qasim b. al Ḥabib"l).

Dürfen wir den Philologen und Astronomen (A) einerseits, den Dogmatiker, Historiker und Philologen (B+C) andererseits mit dem Verfasser der in Kairo gedruckten Garā'ib al-ķur'ān (D) zu 5 einer Persönlichkeit verbinden? Es spricht dafür die Übereinstimmung im Eigennamen des Verfassers (Hasan) und seines Vaters (Muḥammed) in allen Angaben und die Übereinstimmung im Titel des Werkes (Ġarā'ib al-ķur'ān: in ABD). Es fehlt zur völligen Sicherheit die Übereinstimmung in der Kunja (Abul-Ķāsim: nur in 10 C) und im Ehrennamen (Nizām ad-dīn: in A und D).

Dagegen spricht die Angabe über den Großvater (C: Ḥabīb, P: Ḥusain); der Unterschied kann durch Verschreibung erklärt werden, in Handschriften östlicher Herkunft ist der Wechsel zwischen und und zwischen und auch sonst nachzuweisen.

Ernsteren Verdacht könnte die Vielseitigkeit dieser vorausgesetzten Einzelpersönlichkeit wecken: der muhammedanische Theologe beschränkt seine schriftstellerische Tätigkeit meist auf sein eigentliches Fachgebiet: freilich die Verbindung des Mannes mit Kumm und Nīsābūr, wie sie in den Herkunftsbezeichnungen sich 20 ausdrückt, läßt auf persischen Ursprung und damit größere Beweglichkeit schließen. Entscheidend ist jedoch, daß in der Vorrede der Gara'ib al-kur'an der Verfasser auf die Vielseitigkeit seines Schaffens mit einer gewissen Befriedigung selbst hinweist. In der Begründung seines Entschlusses zur Abfassung des Werkes sagt er: 25 "Da Allah mir gelingen ließ, das Schreibrohr zu führen auf den meisten Gebieten, die Gegenstand der Überlieferung oder des verstandesmäßigen Begreifens sind, wie das unter den Zeitgenossen allgemein bekannt ist 2). In der Weite dieses Selbstzeugnisses könnten die bisher bekannten Schriften der drei Hasan ibn Muham- 30 med wohl untergebracht werden.

Ein auf den ersten Blick sehr überzeugender Grund für die Gleichsetzung ist bisher nicht besonders betont worden, die Übereinstimmung des Todesjahres: 406 d. H. (bei ABC). Damit hat es eine besondere Bewandtnis. Der Verfasser der in Kairo ge- 35 druckten Garā'ib al-ķur'ān kann nicht im Jahre 406 d. H. gestorben sein. Das erste Mißtrauen weckten die Sprachbehandlung und der Gedankeninhalt schon in den ersten Teilen der Vorrede. Bei aller Gewähltheit der Sprache tragen die älteren Werke doch eine gewisse innere Schlichtheit an sich, der Gegenstand der Darstellung 40 beherrscht die Form. Dagegen macht die Sprache im Beginn der Garā'ib den Eindruck des Virtuosenhaften, längere Einwirkung philosophischer Ideen ist unverkennbar und dazu kommen mehr und minder deutliche Spuren der süfischen Bewegung. Dennoch

<sup>1)</sup> S. 156, Nr. 12; auf eine weitere Erwähnung wird später hingewiesen werden. 2) 1, 5, 164

blieb die Möglichkeit, daß der Verfasser seiner Zeit weit vorauf geeilt war, und die andere, daß ungewollte Anklänge vom Standpunkte späterer Entwicklung her mißdeutet wurden.

Entscheidend waren die Hinweise des Verfassers auf Vorgänger. 5 Erträglich wäre noch die Berufung auf Baihaki's Kitab as-sunan 1): für den Verfasser dieses Buches wird 384 als Geburtsjahr angegeben, wahrscheinlich hat er jedoch dieses Werk nicht als Zweiundzwanzigjähriger geschrieben, sondern in späteren Jahren, d. h. nach 406. Der Verfasser der Gara'ib beruft sich aber auch auf zwei erst nach 10 406 geborene Schriftsteller: Zamališarī (geboren 467) und Fahr ad-dīn ar-Rāzī (geboren 543)2) Diese Berufungen können nicht von einem Späteren eingefügt worden sein, sie sind tragende Teile in der Vorrede. Der Verfasser erklart, der große Kommentar des Muḥammad ibn 'Umar ibn al-Ḥusain al-Ḥaṭīb ar-Rāzī biete wie 15 alle Schriften dieses "vorzüglichsten unter den späteren" Gelehrten dem Verständnis große Schwierigkeiten, er legt dieses Werk seiner Arbeit zugrunde, behält die Anordnung bei und gibt den Inhalt der Darlegungen in kurzen Worten wieder, ohne irgend welche wichtige Punkte beiseite zu lassen. Dazu fügt er, was er 20 im Kaššāf und anderen Kommentaren fand, und seine eigenen Bemerkungen. Er verbessert und vervollständigt die Untersuchungen des Rāzī und berücksichtigt auch die schwierigen Stellen im Kaššāf. So bestimmt der Verfasser selbst das Verhältnis seiner Arbeit zu seinen Grundlagen. Wie weit er innerlich und wohl auch zeitlich 25 von Zamahšarī absteht, zeigt die Bemerkung, den im Kaššāf beigebrachten schweren Dichterstellen schenke er keine Beachtung, nur der könne sie überliefern, der glaube, daß die Sicherung der Lesarten und seltenen Ausdrücke im Korān allein durch Parallelen und Belegstellen erfolgen könne. Seine Auffassung ist: der Koran 30 bietet Beweismaterial für andere Literaturwerke, nicht aber umgekehrt3). Von der älteren Koranerklärung, die eine Aufhellung der Schwierigkeiten des heiligen Buches nur durch die Heranziehung der Dichtersprache für erreichbar hielt, ist er so nach seinem eigenen Zeugnis weit getrennt. Eine untere Grenze für das 35 Zeitalter des Verfassers würde der im Jahre 752 d. H. abgeschlossene Mutīr al-ġarām des Sihāb ad-dīn Abū Maḥmūd ergeben, der sich auf Abulkāsim al-Ḥasan (ibn) Muḥammed (ibn) Ḥabīb beruft<sup>4</sup>).

Will man das in Kairo gedruckte Werk Gara'ib al-kur'ān von einem etwa vorauszusetzenden Werke mit gleichem Titel, dessen 40 Verfasser 406 d. H. starb, trennen, so bleibt die Möglichkeit, daß ein jüngerer Verfasser gutgläubig den Titel des älteren Werkes

<sup>1) 1, 12, 27;</sup> vgl. Hill. 1, 25, 11.

<sup>2) 1, 5, 39; 6, 4;</sup> vgl. Hill. 1, 602, 12; 2, 110, 3.

<sup>3) 1, 6, 2.</sup> 

<sup>4)</sup> Vgl. C. König, Der Kitāb mutīr al-garām ilā zijāra al-kuds wa'š-šām des Šihābeddīn Abū Mahmūd Ahmed al-Mukaddasī, Leipziger Dissertation o. J. (zwischen 1895 und 1897 erschienen). S. 14, Nr. 23.

übernahm. Diese Annahme wird jedoch entwertet, wenn man berücksichtigt, daß der jüngere Verfasser auch nahezu die gleichen Namen trägt, wie der ältere Schriftsteller. Die Voraussetzung einer bewußten Fülschung, die daraus abzuleiten ware, findet keine Stütze in der ehrlichen Nennung der Quellen. Der Gegensatz zu Baidawi, 5 der die Grundlage seiner Arbeit, den Kassaf, und dessen Verfasser, Zamahšarī, grundsätzlich totschweigt, rückt solche Offenheit erst ins rechte Licht und sichert den Verfasser vor dem Verdachte einer Fälschung.

Überdies bietet sich noch eine andere Spur. Brockelmann 10 nennt da, wo er al-Ḥasan ibn Muḥammed an-Nīsābūrī das erste Mal erwähnt (als Philologen und Astronomen), neben den Gara'ib alkur'an einen Kommentar zum Almagest des Ptolemaeus als sein Werk. Steinschneider führt dieses Werk unter den Arbeiten der Araber zu Ptolemaeus an und gibt als Todesjahr des Verfassers 15 1305 (unserer Zeitrechnung) 1). Diese Bestimmung paßt auch für den Verfasser der vorliegenden Gara'ib al-kur'an. Die aus Stil und Inhalt sich ergebenden Schwierigkeiten finden dann eine befriedigende Erklärung. Sogar die Entstehung des Fehlers wäre dann aufgehellt. Das angegebene Jahr entspricht den Jahren 704/5 d. H., 20 es ist also wahrscheinlich in Schrift oder Ziffer 700 zu 400 geworden. Dreihundert Jahre sind freilich ein weiter Zeitraum in der deutschen Literatur würde dies dem Abstand zwischen dem Tode Goethes und Luthers entsprechen - aber einem Vielschreiber wie Sujūţī, auf dessen Ţabaķāt al-mufassirīn die Angabe des Todes- 25 jahres 406 zurückgeht, darf man einen solchen Irrtum wohl zutrauen.

### II.

Nicht berücksichtigt wurde bei der Bestimmung des Zeitalters das Nachwort der Gara'ib. Es heißt in diesem: "die Vollendung des Werkes war mir beschieden in dem Zeitraum des Chalifates 30 des 'Alī"; unter gewissen Voraussetzungen "wäre die Vollendung in dem Zeitraum des Chalifates von Abū Bekr möglich gewesen"2). Außerdem gibt die Schlußbemerkung, die vom Schreiber oder Drucker herrührt, als Titel des Werkes nicht Gara'ib al-kur'an, sondern Anwār at-tanzīl3)

Ist etwa ein fremder Schluß angefügt worden, soll vielleicht gar eine Erinnerung an den (apokryphen) Kommentar des 'Abdallāh ibn al-'Abbas wachgerufen werden? Dieser war ja ein Zeitgenosse von Abū Bekr und 'Alī, auch eine Schrift Garīb al-ķur'ān wird ihm zugeschrieben! Bei genauerer Prüfung ergibt sich, daß Nach- 40 wort und Vorwort doch zusammengehören: es wird der gleiche Verfasser genannt 1), der gleiche Buchtitel 5); die Arbeiten des Za-

<sup>1)</sup> ZDMG. 50, 207.

<sup>2) 30, 203, 2.</sup> 

<sup>3) 30, 204, 4</sup> v. u.

<sup>4) 30, 201, 5.</sup> 

<sup>5) 30, 204, 20.</sup> 

maḥšarī und Rāzī erscheinen auch hier als Quellenwerke des Verfassers¹). Sonst werden im Nachwort erwähnt: Ġauharī, Wāḥidī, die Maṣābīḥ (wohl von Baġawī), Saġāwandī, der Ǧāmi' al-uṣūl (wohl von Ibn al-Atīr), der Miftāḥ (wohl von Sakkākī) und Rāfi¹²), von 5 denen nur der erste dem vierten Jahrhundert d. H. angehört, während die beiden letzten noch im siebenten Jahrhundert lebten. Die Berufung auf Saǧāwandī erlaubt, Buch und Nachwort noch enger zu verknüpfen: zu dem Werke des Saǧāwandī, über die Pausa im Korān gibt es einen Kommentar von "Nizāmaddīn an-Nīsābūrī", 10 wie Brockelmann selbst angibt³).

Was soll unter diesen Verhältnissen die Beziehung auf die Chalifen der ersten Zeit? Aus dem Zusammenhange läßt sie sich nicht ohne weiteres lösen, um einen Einschub würde es sich nicht handeln. Auch könnte man selbst einem ungeschickten Fälscher 15 kaum zutrauen, daß er einem Zeitgenossen des Abū Bekr die Äußerung zuschreibt, das Fehlen nützlicher Bücher habe die Vollendung des Werkes um 28 Jahre aufgehalten. Die Schwierigkeiten werden sofort beseitigt, wenn man jene Zeitangaben nicht als Bestimmungen der Abfassungszeit ansieht, sondern als Umgrenzung der Ar-20 beitsdauer; auf die Hervorhebung des Zeitraumes (هدي) kommt es an. Der Verfasser will sagen, daß es ihm durch besondere Gnade möglich wurde, in der Zeit von (40 - 35 =) 5 Jahren das Werk abzuschließen. Durch nützliche Bücher unterstützt würde er schon in (13 - 11 =) 2 Jahren zum Abschluß gekommen sein. 25 Die Bestätigung dieser Deutung gibt der zwischen beiden Angaben stehende Satz: "wir veranschlagten die Vollendung des Buches innerhalb des Zeitraumes des Chalifates der rechtgeleiteten Chalifen d. i. von 30 Jahren". Er rechnet also 40 - 11 rund als 30 Jahre. Von dieser ursprünglich für die Arbeit in Aussicht genommenen 30 Zeit rühmt er sich nur den sechsten Teil wirklich gebraucht zu haben.

<sup>1) 30, 202, 1.</sup> 

<sup>2)</sup> Ebd. Z. 4, 3, 1, 2, 3, 4, 5.

<sup>3) 1, 408,</sup> Nr. 10, 1.

## Die Senkereh-Tafel.

Von

#### F. H. Weißbach.

1. Auf dem Gebiete der Ruinenstätte Senkereh, der alten Stadt Larsam, in Südbabylonien sind viele Keilschrifttafeln gefunden Aber unter dem Namen "die Senkereh-Tafel" ohne weiteren Zusatz wird in der assyriologischen Literatur allgemein eine ganz bestimmte Tontafel verstanden, die Anfang der fünfziger Jahre 5 des vorigen Jahrhunderts von W. K. Loftus<sup>1</sup>) entdeckt worden war und seitdem die Aufmerksamkeit zahlreicher Gelehrten auf sich gelenkt hat, ohne doch bis jetzt eine allseitig befriedigende Erklärung zu finden. Ehe ich meinen eigenen Versuch vorlege, will ich die früheren Bearbeitungen, Besprechungen und einzelnen Beiträge 10 zur Deutung des Textes, soweit ich von ihnen Kenntnis habe, in aller Kürze anführen. Mich mit meinen Vorgangern auseinanderzusetzen, scheint mir überflüssig. Nur da, wo ich von den Lesungen der offiziellen Ausgabe (s. u.) abweichen muß, wird es notwendig sein, diese Abweichungen kurz zu begründen. H. C. Rawlinson 15 Journal of the R. Asiatic Society XV 218, 1855; F. Lenormant. Essai sur un document mathématique chaldéen. Paris 1868 (mir unzuganglich): Geo. Smith North British Review July 1870 p. 332 note (dgl.); derselbe Ztschr. f. ägypt. Sprache 10. Jg. SS. 109 f. 1872: J. Oppert Journal asiatique VII. Série T. 4 pp. 417 ss. 20 1874: Cuneiform Inscriptions of Western Asia Vol. IV (= IV. Rawl.) pl. 40 Nos. 1 & 2. London 1875. Dies war die erste offizielle Ausgabe. Später ist erkannt worden, daß die beiden Fragmente Teile einer Tafel bilden und an einander passen. Die neue Veröffentlichung in der 2. Ausgabe des IV. Bandes des Londoner Inschriften- 25 werkes (IV. Rawl. Lond. 1891 pl. 37) enthält auch die früher nicht veröffentlichte Vorderseite des Fragments Nr. 2. Noch ehe dieser Sachverhalt bekannt und die Zusammensetzung erfolgt war, hatte K. R. Lepsius seine Bearbeitung der Senkereh-Tafel veröffentlicht (Die babylonisch-assyrischen Längenmaße nach der Tafel von 30 Senkereh: Abhandlungen der Kgl. Akademie der Wissenschaften zu

<sup>1)</sup> Travels and researches in Susiana and Chaldea 255 f. London 1857. Zeitschrift der D. M. G. Bd. 69 (1915).

Berlin aus d. J. 1877 Phil.-hist. Klasse SS. 105-144 u. 3 Tafeln). Vgl. auch denselben Ztschr. f. ägypt. Sprache 15. Jg. SS. 49 ff. 1877: Oppert Monatsberichte der K. Preuß. Akad. d. Wiss. 1877 SS. 741 ff.; Lepsius daselbst SS. 747 ff.; E. Schrader Jenaer 5 Lit.-Ztg. 1878 SS. 6 ff.; Oppert Götting, gelehrte Anzeigen 1878 SS. 1054 ff.; G. Maspero Revue critique 1879 II pp. 305 ss.; A. Aurès Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égypt. et assyr. 3. Année pp. 168 ss. 1882; Lepsius Sitzungsberichte der K. Preuß. Akad. d. Wiss. 1882 SS. 852 f.; derselbe. 10 Die Längenmaße der Alten SS. 49 ff. Berlin 1884. Alle diese Arbeiten sind ohne Kenntnis der später hinzugefügten Fragmente der Senkereh-Tafel geschrieben. Die schon erwähnte 2. Auflage des IV. Bandes des Londoner Inschriftenwerkes bewirkte, daß ein Teil der bisherigen Deutungen und Ergänzungen ohne weiteres 15 gegenstandslos wurde, und schuf eine neue Grundlage für die Bearbeitung des ganzen Textes. Diese erfolgte freilich erst 12 Jahre später, durch W. Shaw-Caldecott (Journal of the R. Asiatic Society 1903 pp. 257 ff.). Zu vergleichen sind ferner C. H. W. Johns. Assyrian deeds and documents Vol. II p. 211 (§ 255). Cambridge 20 1901: H. Zimmern Berichte der phil.-hist. Classe der K. Sächs. Gesellschaft d. Wiss. Bd. 53 SS. 58 f. Anm. 4. 1901; C. F. Lehmann (-Haunt) Klio. Beiträge zur alten Geschichte Bd. 1 SS. 384 ff. 1901. Eine kurze Notiz von F. Thureau-Dangin aus dem Jahre 1909 wird unten (§ 11) zu verwerten sein.

2. Die Senkereh-Tafel befindet sich jetzt als No. 92,698 im 25 Britischen Museum 1). Sie besteht aus ungebranntem Ton, ist schlecht erhalten und schwer leserlich. Die einzige vollständige Ausgabe (IV. Rawl.2 pl. 37) läßt sich z. T. durch den Lichtdruck controlieren, den Lepsius seiner akademischen Abhandlung 1877 30 beigegeben hat, und der nach einem Abguß des damals allein bekannten rechten Stückes der Vorderseite hergestellt ist. Auch jetzt. nach der Zusammenfügung der Teile, ist die Tafel noch nicht vollständig. Oben fehlt ein Stück in der ganzen Breite der Tafel. Von der Vorderseite sind demgemäß die Anfänge, von der Rück-35 seite die Enden jeder Columne verstümmelt. Außerdem sind viele Zeichen in den erhaltenen Teilen verwischt und zerstört. Die Vorderseite enthält 4 Columnen, die Rückseite 3 Columnen Schrift. Die Schriftflächen jeder Seite bildeten ein nicht ganz regelmäßiges Viereck. Es näherte sich der Gestalt des Rechtecks, aber die untere 40 Kante und wohl auch die obere verlief etwas wellenförmig, sodaß die Höhen der Columnen etwas verschieden waren. Auch die Höhen der Schriftzeilen sind nicht durchweg gleichmäßig, ein Umstand, den die lithographierte Ausgabe IV. Rawl. nicht erkennen läßt. weil hier die Zeilenhöhe uniformiert ist. Die Betrachtung des

British Museum. A Guide to the Babylonian and Assyrian antiquities.
 2nd Ed. p 226. Lond. 1908.

Lepsius'schen Lichtdrucks zeigt aber, daß Obv. Col. III Z. 12 direkt neben Col. IV Z. 9 der Zählung des Inschriftenwerkes steht, sodaß den 20 Zeilen III 12 bis 31 der Höhe nach die 23 Zeilen IV 9 bis 31 entsprechen. Col. IV ist also an dieser Stelle enger beschrieben als die nebenstehende Col. III. Auch bei Col. I und 5 Col. II scheinen derartige Unterschiede zwischen Original und Ausgabe zu bestehen. Nach Mitteilung Prof. Dr. Stephen Langdon's (dat. 16. Juli 1913), der meine Arbeit durch Collationieren verschiedener Stellen des Textes gefördert und mich zu großem Danke verpflichtet hat, steht Col. II Z. 25 in der Ausgabe zu hoch und 10 müßte  $2^{1}$ /2 Zeile tiefer gerückt werden. Diese Umstände erschweren den Versuch einer genauen Wiederherstellung des Textes.

3. Über die Bedeutung der Rückseite der Senkereh-Tafel bestehen längst keinerlei Zweifel. Die linke Columne enthält die Quadrate der ganzen Zahlen von 1 bis 38, die mittlere umgekehrt 15 die Quadratwurzeln der Zahlen 1² bis 38², die rechte endlich die Kubikwurzeln der Zahlen von 1³ bis 30³. Die Potenzen sind ausgerechnet und streng nach dem babylonischen Sexagesimalsystem geschrieben, in dem der senkrechte Keil je nach seiner Stellung 1, 60, 3600 (= 60²), 216 000 (= 60³). 12 960 000 (= 60⁴) usw.. 20 der Winkelhaken je nach seiner Stellung das Zehnfache dieser Beträge bezeichnet. So wird z. B. 29³ geschrieben 6 senkrechte Keile. 4 Winkelhaken, 6 senkrechte Keile, 2 Winkelhaken, 9 senkrechte Keile, d. b.

$$6 \cdot 3600 = 21600$$

$$4 \cdot 600 = 2400$$

$$6 \cdot 60 = 360$$

$$2 \cdot 10 = 20$$

$$9 \cdot 1 = 9$$

$$8a. 24389.$$

Daß der untere Teil der Rückseite jetzt fehlt, ist bereits gesagt 30 worden. Über die ursprüngliche Anzahl ihrer Zeilen lassen sich nur dann Vermutungen außern, wenn man das Original selbst vor sich hat. Von größerer Bedeutung würde es sein, wenn man die noch unverstandene Schriftzeile des rechten Randes erklären könnte, die offenbar auf den Inhalt der Rückseite Bezug nimmt. Wir 35 verlassen damit diese und betrachten nunmehr ausschließlich die Vorderseite.

4. Die Inschrift der Vorderseite besteht aus zwei deutlich getrennten Teilen. Col. I und Col. II bilden eine Einheit, Col. III und Col. IV eine andere Einheit. Verwandten Inhalts sind beide 40 Teile: jeder befaßt sich mit Längenmaßen, die vom kürzeren zum längeren fortschreitend der Reihe nach aufgeführt werden. Am Schluß jeder Zeile steht eine unbenannte Zahl, meist kleiner als die entsprechende Zahl der folgenden Zeile. Die Zunahme dieser unbenannten Zahlen erfolgt an vielen Stellen gleichförmig, zuweilen 45

aber anscheinend regellos. Hier hatte zunächst die Textkritik einzusetzen, um mit Hilfe von Collationen des Originals den wahren Sachverhalt festzustellen.

5. Fassen wir zuerst den besser erhaltenen 2. Teil. Col. III 5 und Col. IV des Textes, ins Auge. Nach der Ausgabe würden am Anfang von Col. III zunächst 11 Zeilen vollständig verloren sein, dann folgen 5 Zeilen (12 bis 16), die 2/3 Ellen (bab. geschrieben U, gelesen ammatu) und je eine Anzahl Zoll (bab. geschr. Sú. Si. gelesen ubanu) mit je einer unbenannten Zahl enthalten. Die An-10 zahl der Zoll ist in den Zeilen 12-14 gänzlich zerstört, in den ZZ. 15 und 16 noch teilweise erhalten. Die unbenannten Zahlen am Schluß der ZZ. 13 bis 16 sind 52, 54, 56, 58. Sie nehmen also jedesmal um 2 zu. Wir hätten demgemäß in Z. 17 am Ende die Zahl 60 zu erwarten, und wenn wir dort den einfachen senk-15 rechten Keil finden, so ist ohne weiteres klar, daß dieses Zeichen hier als 60 aufzufassen ist. Der gleiche senkrechte Keil steht aber auch am Anfang derselben Z. 17; seine Benennung ist zwar weggebrochen, aber soviel ist auch am Lichtdruck zu erkennen, daß das Ideogramm für "Zoll" in dieser Zeile nie gestanden hat. 20 So bleibt nur die Bezeichnung "Elle" übrig, deren Ideogramm das Inschriftenwerk richtig ergänzt hat. Z. 17 besagt also ganz allgemein 1 Elle (besteht aus) 60 (kleineren Teilen).

Nachdem das Bildungsgesetz der unbenannten Zahlen am 25 Schlusse der Zeilen einmal erkannt ist, bietet es keine Schwierigkeiten mehr, alle diese Zahlen nach dem Anfang der Columne hin zu ergänzen. In Z. 12, deren Schluß zerstört ist, muß gestanden haben 50. Vorher aber müssen der Reihe nach von unten nach oben gestanden haben 48, 46, 44 und so weiter bis herab zu 2. 30 die den Schluß der ehemaligen 1. Zeile von Col. III bildete. Nicht 11, sondern 24 Zeilen fehlen vor der 12. Zeile der Ausgabe, und die ganze Col. III enthielt ursprünglich nicht 31, sondern 44 Zeilen.

6. Es war verhaltnismäßig einfach, die unbenannten Zahlen am Schlusse der Zeilen zu erganzen. Sie bedeuten Sechzigstel der babylonischen Elle und folgten aufeinander wie die geraden Zahlen 2, 4, 6 u. s. w. bis 60. Wie sind aber die Anfänge der ursprünglichen Zeilen 1 bis 29 zu ergänzen?

Die alte babylonische Elle bestand aus 30 Zoll, die spätere 40 enthielt nur 24 Zoll. Daß diese 24-zöllige Elle hier nicht vorliegen kann, beweist schon die 60-Teilung. Wohl aber besteht noch eine weitere Möglichkeit. Die Zeilen 12 bis 16 der Ausgabe enthalten Gleichungen nach dem Muster

<sup>2</sup>/<sub>8</sub> Elle und so und so viel Zoll sind 50, bez. 52, 54, 56, 58 Sechzigstel der Elle.

Die Ziffern vor dem Worte Zoll sind in ZZ. 12 bis 14 völlig,

in den ZZ. 15 und 16 bis auf wenige Reste zerstört. Diese Reste sind in Z. 15 //////, also mindestens die Ziffer 2

in Z. 16 //////, also mindestens die Ziffer 6.

Sind diese Reste in der Ausgabe richtig nach dem Original wiedergegeben, so darf man noch weitergehen und behaupten, daß 5 beide Male nur gerade Zahlen in Frage kommen können. Denn nur bei geraden Zahlen stehen die unteren Keile der Ziffer genau unter den oberen, während bei ungeraden Zahlen die untere Keilgruppe, die stets einen Keil weniger zahlt als die obere, rechts und links um eine halbe Keilbreite eingezogen ist. So ist z. B. 10 die Zahl 9 Col. IV Z. 22 geschrieben 1111, dagegen 8 in der vorhergehenden Zeile 1111. Nun sind 2/3 Elle = 20 Zoll = 40/60 Elle: <sup>58</sup> Elle würden danach sein müssen 29 Zoll oder <sup>2</sup>/<sub>3</sub> Elle 9 Zoll. Auf 9 passen aber die Reste, wie sie die Ausgabe bietet, nicht. Dieser Umstand ließ zwei Erklärungen zu. Entweder war eine ge- 13 rade Zahl auch in Z. 16 der Ausgabe zu ergänzen, und das konnte dann nur 18 sein - oder die Wiedergabe der Zeichenreste im Inschriftenwerk war nicht genau. Bei der ersten Annahme hätte man die ZZ. 12 bis 16 folgendermaßen zu ergänzen

$$\frac{2}{3}$$
 Elle 10 Zoll 50 20  $\frac{2}{3}$  , 12 , 52  $\frac{2}{3}$  , 14 , 54  $\frac{2}{3}$  , 16 , 56  $\frac{2}{3}$  , 18 , 58.

Die Senkereh-Tafel hätte also hier eine sonst unbekannte Einteilung der babylonischen Elle in 60 Zoll bezeugt! Diese Annahme stand oder fiel mit der Genauigkeit oder Ungenauigkeit in der Wiedergabe der Reste eines einzigen Zeichens, nämlich der Ziffer vor dem Worte Zoll in Z. 16 der Ausgabe. Die Betrachtung des Lepsius'schen Lichtdrucks schien mir für die zweite Annahme 30 zu sprechen, für die sich auch Lepsius selbst (Abh. d. Berl. Akad. 1877 Phil.-hist. Kl. S. 120) entschieden hatte. Langdon's Collation hat dasselbe Ergebnis gehabt, und so steht also fest, daß die Ausgabe hier ungenau ist: Der Zeichenrest in Z. 16 gehört zu einer ungeraden Zahl, die > 6 und < 10 ist und nach Lage der 35 Sache nur 9 sein kann. ZZ. 12 bis 16 sind nunmehr folgendermaßen zu ergänzen

$$\frac{2}{3}$$
 Elle 5 Zoll 50  $\frac{2}{3}$  , 6 , 52  $\frac{2}{3}$  , 7 , 54  $\frac{2}{3}$  , 8 , 56  $\frac{2}{3}$  , 9 , 58.

Die unbenannten Zahlen am Schlusse der Zeilen sind nicht ganze, sondern halbe Zoll; sie schreiten durch die ganze III. und

IV. Columne hindurch, sodaß deren Erklärung nicht die geringsten Schwierigkeiten mehr bietet.

### 7. Col. III Z. 17 besagt also

1 Elle hat 60 halbe Zoll,

5 dann folgen, wenn nicht erhalten, so doch leicht zu ergänzen (wie bereits in der Ausgabe teilweise geschehen)

Anstatt 6 Ellen setzt ein neues Maß ein, nämlich die Halfte des io Gar, dessen wahre Lesung noch nicht bekannt ist. 6 Ellen bilden eine Rute (bab. kanu, geschr. Gt. eigentlich "Rohr"), aber die Senkereh-Tafel vermeidet dieses Maß und behilft sich mit dem Gar, der Doppelrute von 12 Ellen. Es folgen also

Damit ist das Ende von Col. III erreicht. Col. IV wieder ist am Anfang verstümmelt; wie viele Zeilen jetzt fehlen, läßt sich 20 nur annahernd sagen. Wie oben in § 2 gezeigt ist, steht Col. III Z. 12 direkt neben Col. IV Z. 9. Ist aber Col. III Z. 12 eigentlich die 25. Zeile der Col. III gewesen, so müßte unter der Voraussetzung einigermaßen gleichmäßiger Schrift die jetzige 9. Zeile von Col. IV ebenfalls ungefähr deren 25. gewesen sein, und da ihr 25 noch 24 Zeilen folgen, hätte Col. IV ungefähr 49 Zeilen enthalten. Die Ergänzung des Anfangs von Col. IV ist übrigens belanglos, sobald die Bedeutung dieses Teiles der Senkereh-Tafel einmal feststeht. Die verlorenen Zeilen enthielten Vielfache der Doppelrute; dann folgt eine wenigstens teilweise erhaltene Zeile mit der Angabe

[20 Doppelruten] enthalten 14 400 halbe Zoll,

darnach

35

25, 30, 35, 40, 45, 50, mit 18 000, 21 600, 25 200, 28 800, 32 400, 36 000,

55 Doppelruten 39 600 halben Zoll.

60 Doppelruten werden Uš geschrieben (vielleicht šuššu zu lesen,  $\sigma \tilde{\omega} \sigma \sigma \sigma s s$ ) und mit 43 200 halben Zoll geglichen. Es folgt 1 Uš 10 Doppelruten, 1 Uš 20 D. usf. bis 1 Uš 50 D, dann 2 Uš, 3 Uš bis 9 Uš. An die Stelle von 10 Uš tritt  $^{1}/_{3}$  beru (geschrieben 40 Kas. Bu) = 432 000 halbe Zoll. Dann folgen  $^{1}/_{2}$ ,  $^{2}/_{3}$ ,  $^{5}/_{6}$ , 1,  $^{11}/_{3}$ ,  $^{11}/_{2}$ ,  $^{12}/_{3}$ ,  $^{15}/_{6}$ , 2 beru, letzteres = 2592 000 halbe Zoll.

Damit ist das Ende der IV. Columne erreicht. Die nächste und letzte Zeile enthält nur eine Unterschrift, deren Sinn dunkel ist.

8. Die ersten beiden Columnen der Senkereh-Tafel ähneln in ihrer Einrichtung den beiden letzten. Col. II Z. 33 enthält eine Unterschrift, die noch ebenso wenig verständlich ist wie Col. IV Z. 33 der Ausgabe. Die vorhergehenden 10 Zeilen (23 bis 32) beschäftigen sich mit dem größten Längenmaß beru (geschr. Kas. 5 Bu), dessen Benennungen in den ZZ. 24 bis 30 erhalten sind und genau mit denen der entsprechenden Zeilen von Col. IV übereinstimmen. Dadurch wird es klar, daß auch in den ZZ. 23, 31 und 32 die jetzt zerstörten Anfänge denen der entsprechenden Zeilen von Col. IV gleich gewesen sind und ohne weiteres ergänzt werden 10 können.

Die ZZ. 14 bis 22 der II. Columne sind durchweg am Anfang verstümmelt, sodaß sämtliche Coeffizienten weggebrochen sind. Ebenso ist der Name des Maßes, das in diesen Zeilen behandelt wurde, verloren. Nur in Z. 22 steht an der Stelle, wo das Maß 15 zu erwarten ist, ein Zeichen su, und zwar nach der Ausgabe völlig deutlich und isoliert in unverletzter Umgebung. Es war trotzdem zu vermuten, daß dieses vermeintliche šu nur das Ende eines größeren Zeichens, nämlich us, darstellte. Langdon's Collation hat diese Vermutung zur Gewißheit erhoben. In diesen 9 Zeilen 20 sind die unbenannten Zahlen wohl erhalten, und zwar bilden sie die einfache Reihe 1 bis 9, wobei auf ihren etwaigen Stellungswert vorläufig keine Rücksicht genommen wird. Lassen wir Z. 14 einstweilen außer Betracht, so ergibt sich zwischen den ZZ. 15 bis 22 eine feste Beziehung der unbenannten Zahlen (wieder ohne 25 Rücksicht auf ihre Stellungswerte). Es stehen sich nämlich folgende Reihen gegenüber

|    | Col. IV | Col. II | Z. |
|----|---------|---------|----|
|    | 24      | 2       | 15 |
| 30 | 36      | 3       | 16 |
|    | 48      | 4       | 17 |
|    | 60      | 5       | 18 |
|    | 72      | 6       | 19 |
|    | 84      | 7       | 20 |
| 35 | 96      | 8       | 21 |
|    | 108.    | 9       | 22 |

In beiden Columnen ist die Zunahme völlig gleichförmig, und die unbenannten Zahlen der Col. IV sind genau das Zwölffache der entsprechenden unbenannten Zahlen in Col. II. Erwägt man aber, daß alle diese Keilschriftziffern auch mit 60 und höheren 40 Potenzen von 60 multiplizierte Zahlen darstellen können — in Col. IV ZZ 15 bis 22 handelt es sich ja tatsächlich um 24·60², 36·60² usw. —, so ergeben sich noch weitere Möglichkeiten. Da 2, 3, 4 usw. ebensogut 120, 180, 240 usw. bezeichnen können. dürfen wir auch z. B. eine Reihe dieser Art aufstellen:

| Z. | Col. II     | Col. IV |
|----|-------------|---------|
| 15 | 120         | 24      |
| 16 | 180         | 36      |
| 17 | 240         | 48      |
| 18 | 300         | 60      |
| 19 | 360         | 72      |
| 20 | 420         | 84      |
| 21 | 480         | 96      |
| 22 | <b>54</b> 0 | 108.    |

10 Bei dieser Annahme würden die unbenannten Zahlen von Col. II stets das Fünffache der entsprechenden unbenannten Zahlen von Col. IV darstellen. Da es sich bei Col. IV und Col. III um halbe Zoll handelt, würden die unbenannten Zahlen von Col. II Zehntelzoll bezeichnen müssen. Ehe wir aber diese Annahme auf ihre 15 Richtigkeit eingehender prüfen, haben wir noch die Ausgabe des Textes weiter zu betrachten.

Die Gleichförmigkeit in dem Aufbau dieser Zeilen und die Tatsache, daß in Z. 22 der II. Columne das Längenmaß Us noch erhalten ist, gestattet uns, auch die Anfänge der Zeilen wieder-20 herzustellen. Sie entsprechen genau den Anfängen der ZZ. 15 bis 22 der IV. Columne, also 2 Uš, 3 Uš usw. bis 9 Uš. In Z. 14 dagegen steckt eine Schwierigkeit. IV. Rawl.2 bietet als letztes Zeichen der Zeile, und zwar als vollkommen deutlich, einen einfachen senkrechten Keil. Dieser würde der Maßbezeichnung 1 Uš 25 entsprechen, die wir. gemäß der Anordnung von Col. IV nicht in Z. 14, sondern in Z. 9 zu vermuten hätten. In Z. 14 müßten wir vielmehr wie in Col. IV die Erklärung von 1 Uš 50 Doppelruten erwarten, deren entsprechende unbenannte Zahl zu schreiben wäre 1554. Wäre nun die Wiedergabe im Inschriftenwerk unbedingt 30 genau, so läge eine Abweichung von der in Col. IV befolgten Anordnung vor; Col. II würde hier 5 Zeilen weniger als Col. IV erklärt haben, was schon an sich unwahrscheinlich ist Vielmehr ist anzunehmen, daß hier, am Rande der Bruchstelle, im Original die 5 Winkelhaken, die wir vermissen, einst gestanden haben<sup>1</sup>), und daß 35 auch hier die Anordnung der von Col. IV genau entsprochen hat. Vor dieser Z. 14 ist nach der Ausgabe nichts mehr von Col. II erhalten, außer den zwei Zahlzeichen 30 und 40, die das Inschriftenwerk den Anfängen der ZZ. 6 und 7 zuweist. Diese beiden Reste werden später zu betrachten sein (vgl. § 11 Anm. 1).

9. Col. I ZZ. 14 bis 28 der Ausgabe entsprechen Col. III ZZ. 17 bis 31 derartig, daß ihre Anfänge mit voller Sicherheit ergänzt werden können und im Inschriftenwerk auch z. T. schon ergänzt worden sind. Erklärt werden nach einander 1 Elle, 1<sup>1</sup>/<sub>3</sub>, 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub>,

<sup>1)</sup> Ich hatte leider versäumt, Langdon's Aufmerksamkeit auf dieses Zeichen zu lenken, weshalb er sich auch darüber nicht besonders geäußert hat.

 $1_{13}^{2}$ , 2, 3, 4, 5 E.,  $\frac{1}{2}$  Doppelrute,  $\frac{1}{2}$  D. 1 E.,  $\frac{1}{2}$  D. 2 E.,  $\frac{1}{2}$  D. 3 E., 1/2 D. 4 E., 1/2 D. 5 E., 1 D. Damit schließt Col. III, aber Col. I enthält noch 3 Zeilen mehr, die mit den gewiß richtigen Ergänzungen des Inschriftenwerks nach einander erklärten 1 2 D., 2 D., 21/2 D. Erinnern wir uns nun, daß in Col. IV die 23 Zeilen 9 bis 5 31 enger geschrieben sind als die daneben stehenden 20 Zeilen 12 bis 31 der III. Columne, so bietet sich jetzt dafür eine sehr einfache Erklärung. Der Schreiber mußte die 3 Zeilen, die er am Schluß von Col. III nicht mehr untergebracht hatte, nach Col. IV übernehmen und den Raum dafür durch teilweise niedrigere Zeilen- 10 höhen zu gewinnen suchen, was ihm in der Tat gelungen ist. Unter der Voraussetzung, daß in dem ersten Columnenpaar genau dieselben Maße behandelt waren, wie in dem zweiten Columnenpaar, würde sich für beide Columnenpaare die gleiche Zeilensumme ergeben: nur die Verteilung der Zeilen war etwas verschieden: Col. I hätte 15 3 Zeilen mehr als Col. III, Col. II 3 Zeilen weniger als Col. IV enthalten. Als ursprüngliche Zeilenzahl von Col. III hatten wir oben (am Schluß von § 5) 44 festgestellt: Col. I enthielt demgemäß ursprünglich 47 Zeilen. Die ursprüngliche Zeilenzahl von Col. II läßt sich ebensowenig genau ermitteln wie die von Col. IV. 20 In S 7 war die letztere auf ungefähr 49 Zeilen berechnet worden: darnach hatte Col. II ungefähr 46 Zeilen umfaßt.

10. Über die in Col. I ZZ. 14 bis 31 der Ausgabe behandelten Maße waren wir uns klar geworden. Noch fehlt aber die Betrachtung der unbenannten Zahlen. Diese sind nach der Ausgabe nur 25 bei den ZZ. 27, 28 und 29 erhalten, nämlich

| Z. 27 | $^1$ | Doppelrute | 5 | Ellen | 56  |
|-------|------|------------|---|-------|-----|
| Z. 28 | 1    | "          |   |       | 60  |
| Z. 29 | 11/2 | _          |   |       | 70. |

Obwohl das Inschriftenwerk diese Ziffern ohne jede Andeutung 30 von Unsicherheit bietet, ergibt sich doch ohne weiteres, daß alle 3 zugleich unmöglich richtig sein können. Wird 1 Doppelrute mit 60 Teilen geglichen, dann kann 11/2 Doppelrute nicht 70, sondern muß 90 Teile enthalten. Die Ziffer 70 am Ende von Z. 29 ist im Inschriftenwerk mit einem senkrechten Keil (60) + einem Winkel- 35 haken (10) geschrieben. Langdon hat bei seiner Nachprüfung des Originals noch einen zweiten Winkelhaken und dahinter eine Beschädigung gesehen; also ist die geforderte Lesung: 1 senkrechter Keil + 3 Winkelhaken gesichert. Die Zahl 60 in Z. 28, die ohnedies keinem Zweifel unterlag, hat Langdon bestätigt. Dagegen 40 ist die Ziffer 56 in Z. 27 entschieden falsch. Langdon hat die 5 kleinen Winkelhaken (50) deutlich gesehen; aber die Einer sind in der Ausgabe unrichtig dargestellt. Langdon erkannte oben 2 kleine senkrechte Keile, darunter etwas nach rechts gerückt, noch einen solchen. Es handelt sich also um eine ungerade 45 Zahl, die <60 ist und >53 sein muß, weil 3 in dem ganzen

Schriftstück stets mit 3 großen, nebeneinander stehenden senkrechten Keilen geschrieben wird. Soweit der paläographische Befund; die richtige Wahl zwischen den an sich möglichen Lesungen 55, 57, 59 wird durch die Rechnung geboten. Ist 1 Doppelrute = 60 Teile, 5 so ist <sup>1</sup>/<sub>2</sub> D. 5 Ellen = <sup>11</sup>/<sub>12</sub> Doppelruten = 55 Teile. Die unbenannte Zahl am Ende von Z. 27 ist 55.

Nunmehr ist die Möglichkeit gegeben, von Z. 27 aus die vorhergehenden unbenannten Zahlen bis Z. 18 zurück zu ergänzen. Es sind folgende 50, 45, 40, 35, 30, 25, 20, 15, 10. Wollen wir 10 noch weiter in dieser Weise rückwarts gehen, so kommen wir in die Brüche. Denn da in Z. 18 2 Ellen mit 10 geglichen sind, würden die  $1^2/_3$  Elle von Z. 17 als unbenannte Zahl ergeben  $8^1_{13}$ . Es ist nach der ganzen Anlage der Tafel unwahrscheinlich, daß diese gemischte Zahl in der gewöhnlichen Weise geschrieben worden 15 sei. Vielmehr haben wir anzunehmen, daß der senkrechte Keil am Schlusse von Z. 28 nicht 60, sondern  $60^2 = 3600$  bedeutet. Dem entsprechend wären dann auch alle vorhergehenden unbenannten Zahlen mit 60 zu multiplizieren; anstatt 55 in Z. 27 müßten wir lesen 3300, und die Reihe 50, 45 usw. bis 10 wäre vielmehr 20 3000, 2700, 2400, 2100, 1800, 1500, 1200, 900, 600 zu bilden. So ergeben auch die Gleichungen der ZZ. 14 bis 17 in den unbenannten Zahlen keine Brüche mehr; sie stellen sich folgendermaßen

|    | ${f Zeile}$ | $_{ m Elle}$               | ${ m Teile}$ |
|----|-------------|----------------------------|--------------|
|    | 14          | 1                          | 300          |
| 25 | 15          | $\mathbf{1_{-3}}^{\prime}$ | 400          |
|    | 16          | 11 2                       | 450          |
|    | 17          | $1\frac{2}{3}$             | 500          |

11. Von Col. I sind nun nur noch die ZZ. 5 bis 13 der Ausgabe zu besprechen. Alles was vorherging, im Inschriftenwerk 30 bei dieser Columne auf 4 Zeilen angenommen, ist weggebrochen. IV. Rawl.² bietet 9 mal unter einander, davon 2 mal in outlines, die beiden Ideogramme <sup>5</sup>, Elle, dazu 1. 2, 3 usw. bis 9 Zoll, und schließlich Reste der unbenannten Zahlen, nämlich 4 mal je 3 senkrechte Keile, 2 mal nur den ersten davon. Soviel über die Lesungen 35 der Ausgabe. Die Lesung <sup>5</sup>/<sub>6</sub> unterlag von jeher gegründeten Bedenken. Thureau-Dangin hatte sich deshalb an King gewendet, und dieser ihm geantwortet, daß die Lesung <sup>5</sup>/<sub>6</sub> in zwei Fällen deutlich sei¹). Auch Langdon hat wenigstens in Z. 11 das Zeichen <sup>5</sup>/<sub>6</sub> deutlich gesehen, in Z. 9 gibt er es schraffiert. 40 Wenn also hier Fehler vorliegen, so sind diese nicht vom Herausgeber der Inschrift, sondern von dem babylonischen Schreiber selbst verschuldet.

Nehmen wir zunächst die Schreibung  $^5/_6$  als richtig an, so würde sie ohne Zweifel eine Teilung der babylonischen Elle in

<sup>1)</sup> Journal asiatique X. Série T. 13 p. 97 note. 1909.

60 Zoll erweisen. Die Senkereh-Tafel würde also zwei verschiedene babylonische Ellen bezeugen, in Col. I eine von 60 Zoll, in Col. III die gewöhnliche von 30 Zoll. Ferner müßte man vermuten, daß einst am Anfang von Col. I nicht 4 Zeilen, wie IV. Rawl 2 annahm, auch nicht 20 Zeilen, wie wir berechnet hatten, sondern volle 5 50 Zeilen gestanden hätten - ein Umstand, der den ganzen Zusammenhang der Tafel, wie man ihn bisher erschlossen zu haben glaubte, außer Rand und Band bringen müßte. Aber nicht genug. In Z. 28 der I. Columne wird 1 Doppelrute mit (60 oder besser) 3600 Teilen geglichen. Da die Doppelrute 12 Ellen enthält, gehen 10 300 solcher Teile auf die Elle. Würde diese nun in 60 Zoll geteilt, so entfielen auf jeden Zoll 5 solcher Teile. 5/1. Elle aber würden 250 solcher Teile enthalten, und 250 würde nach dem Sexagesimalsystem geschrieben werden \( \square\) (. Jedenfalls müßten wir in den ZZ. 5 bis 13 von Col. I Ziffern erwarten, die mit 💟 be- 15 ginnen. Nun bietet aber die Ausgabe nur Ziffern, die höchstens mit YY, d. h. 180, beginnen, und Langdon schreibt mir ausdrücklich: At end of line 5 \\" | | | appears to be impossible." Es liegen also sicher Fehler des babylonischen Schreibers vor.

Das Keilschriftzeichen für  $^5$   $_6$  ist bekanntlich dem für  $^2$   $_3$  sehr  $_{20}$  ahnlich. Das allein würde aber die Annahme eines oder mehrerer Schreibfehler nicht genügend rechtfertigen. Vielleicht hat dem Schreiber, nachdem er  $^2$ / $_3$  Elle 4 Zoll geschrieben hatte, vorgeschwebt, daß er nunmehr bei  $^5$ / $_6$  Elle angekommen sei. Anstatt aber zu schreiben

| entweder | $^{5}$ $_{6}$ | Elle     |   |      | oder | $^{2}/_{3}$   | Elle | 5 | Zoll |
|----------|---------------|----------|---|------|------|---------------|------|---|------|
|          | 5/6           | <b>→</b> | 1 | Zoll | ,    | 2 3           | 77   | 6 | 7    |
|          | 5 6           | ,        | 2 | •    | 7    | 2 3           | 7    | 7 | 7    |
|          | 5 6           | 7        | 3 | ,    | ,    | $\frac{2}{3}$ | 7    | 8 | 7    |
|          | 5 6           | 7        | 4 | "    | 77   | 2<br>, 3      | 77   | 9 | ٠,   |

30

vermischte er beide Schreibungen, indem er <sup>5</sup> <sup>6</sup> Elle mit 5 Zoll usw. verband, und verursachte dadurch einen Wirrwarr, dessen Entwickelung große Schwierigkeiten bereiten mußte. Die Ordnung kann nur dadurch wiederhergestellt werden, daß man in den ZZ. 5 bis 13 der I. Columne an Stelle von <sup>5</sup>/<sub>6</sub> überall <sup>2</sup>/<sub>3</sub> einführt. Auf <sup>35</sup> diese Weise erhalten wir wieder die dreißigzöllige Elle, und die unbenannten Zahlen lassen sich in Übereinstimmung mit den Zeichenresten feststellen. Wird nämlich eine Elle mit 300 Teilen geglichen, so enthalten <sup>2</sup>/<sub>3</sub> Elle 200, und 1 Zoll 10 solche Teile. Demnach würde beispielsweise Z. 5 besagen

2/3 Elle 1 Zoll enthält 210 (geschrieben ∭ ( € ) Teile, die vorhergehende Z. 4 dagegen

<sup>2/3</sup> Elle enthält 200 Teile.

Tatsächlich hat Langdon von dieser Zeile das in der Ausgabe nicht wiedergegebene Schlußzeichen, 3 senkrechte Keile — 2 Winkelhaken, noch gesehen 1).

12. Als einstige Anfangszeile von Col. I haben wir uns die  ${\mathfrak s}$  Gleichung zu denken

1 Zoll besteht aus 10 Teilen.

In Col. III wird die einstige 1. Zeile besagt haben

1 Zoll besteht aus 2 Teilen.

Das erste Columnenpaar schritt also in Zehntelzollen, das zweite in halben Zollen vorwärts. Im übrigen scheint die Bewegung innerhalb der beiden Teile völlig gleichmäßig erfolgt zu sein. Die Endstation und die erhaltenen Zwischenstationen stimmen genau überein; die Annahme liegt nahe, daß einst sämtliche Zwischenstationen des einen Columnenpaares in dem anderen wiedertschehrten, und zwar ohne jede Auslassung und ohne jede Interpolation. Grundsätzlich verschieden sind nur die unbenannten Zahlen. Im ersten Columnenpaar sind sie stets das Fünffache der entsprechenden Zahlen des zweiten Columnenpaares. Schließt Col. IV mit der Gleichung

2 beru enthalten 2592000 halbe Zoll,

so besagte die letzte Zeile von Col. II

2 beru enthalten 12960000 Zehntelzoll.

13. Zu erörtern bleibt nun noch die Frage nach dem Alter und dem eigentlichen Zweck der Senkereh-Tafel. Über ihr Alter 25 ist nicht viel zu sagen. Die Schrift ist im allgemeinen diejenige, wie sie seit etwa 1500 in Babylonien üblich geworden und bis in die späteste Zeit des babylonischen Schrifttums kaum verändert im Gebrauch gewesen ist. Wenn auf der Rückseite der Tafel altertümliche Formen für e und tum (ib) angewendet werden, so beweist dies noch nicht höheres Alter der Tafel. Die Beibehaltung dieser alten Zeichenformen beschränkte sich vielleicht auf die mathematischen Ausdrücke für "Quadratwurzel" und "Kubikwurzel". Doch finden sich Vermischungen alter und jüngerer Schriftzeichen auch sonst gelegentlich, z. B. in den assyrischen Inschriften Sargons (722—705). Ebensowenig kann die Einteilung der Doppelrute nach alter Weise in 12 Ellen die Annahme höheren Alters beweisen.

<sup>1)</sup> Langdon hielt es allerdings auch für möglich, daß die beiden Winkelhaken zu einer Zahl gehörten, die den Anfang der nebenstehenden Zeile von Col. II bildete. Die Grenze zwischen den einzelnen Columnen mag zuweilen schwer zu erkennen sein, da sie nicht durch wirkliche Linien von einander geschieden sind. So erklären sich wohl auch die 3, bez. 4 Winkelhaken, die im Inschriftenwerk als Anfange der ZZ. 6 und 7 von Col. II geboten werden. Nach Langdon sind sie auf dem Original nicht mehr erhalten. Ich vermute, daß sie je 1 Zeile höher standen, zu den Schlußzeichen der ZZ 5 und 6 von Col. I gehörten und mit den 3 senkrechten Keilen zusammen die Zahlen 210 und 220 bildeten.

Denn wie wir jetzt wissen, ist diese alte Einteilung neben der jüngeren (1 Doppelrute = 14 Ellen) fakultativ mindestens bis in das 7. Jahrhundert herab in Geltung geblieben 1). Das Ergebnis lautet also: Die Senkereh-Tafel kann im 15. Jahrhundert geschrieben, kann aber auch leicht 1 Jahrtausend jünger sein.

Über den Zweck der Vorderseite der Tafel (die Potenzen und Wurzeln der Rückseite bedürfen keiner weiteren Erklärung) würden uns wahrscheinlich die Unterschriften der Columnen II und IV unterrichten, wenn diese nur erst gedeutet wären. Meines Wissens ist das bisher nicht geschehen; auch ich bin außerstande, etwas 10 Erhebliches zu ihrer Deutung beizutragen. Daß die Tafel lediglich als Rechenübung zu betrachten sei, glaube ich nicht. Wenigstens die erste Hälfte (Col. I und Col. II) konnte sehr gut als Reduktionstabelle dienen, da der Zehntelzoll als kleine Maßeinheit im Gebrauch war<sup>2</sup>). Bei der zweiten Hälfte versagt diese Erklärung; 15 ein halber Zoll ist als Maßeinheit bis jetzt nicht bekannt, allerdings auch keineswegs undenkbar. Es sei daran erinnert, daß der Doppelrute die einfache Rute (kanu), dem ashu von 10 Doppelruten das subban von 10 Ruten gegenübersteht.

Hervorhebung verdient noch, daß ähnliche Texte wie die 20 Senkereh-Tafel auch in Niffer gefunden worden sind. Unter den von Hilprecht<sup>3</sup>) veröffentlichten Tafeln gehören die NN. 41, 42 und 43 hierher. N. 41 beginnt

1 Zoll (=) 2 (Halbzoll)  
2 , 4 ,  
usw. bis Z. 10 
$$\frac{2}{1/3}$$
 Elle 20 ,

Diese ersten 10 Zeilen bilden direkt ein Duplikat zu Col. III ZZ. 1 bis 10, wie sie auf der Senkereh-Tafel rekonstruiert werden müssen. Ein ähnliches gilt mit Bezug auf Col. I ZZ. 1 bis 10 und Hilprecht's N. 42, deren Anfang besagt:

usw. bis Z. 10 
$$\stackrel{1}{\overset{2}{\sim}}$$
 Zoll (=) 10 (Zehntelzoll)  $\stackrel{2}{\overset{2}{\sim}}$   $\stackrel{20}{\overset{2}{\sim}}$   $\stackrel{7}{\overset{2}{\sim}}$  100  $\stackrel{7}{\overset{2}{\sim}}$ 

N. 41 führte wahrscheinlich bis zur Doppelrute hinauf, N. 42 schließt mit der Gleichung 2 Ellen (=) 600 (Zehntelzoll).

X. 43 endlich enthalt Reduktionen des beru in Uš, beginnt wahrscheinlich mit der Gleichung '2 beru (=) 15 (Uš) und endet mit der Angabe 10 beru (=) 300 (Uš). Die ersten 5 Zeilen dieses Textes finden sich am Schlusse von Col. II der Senkereh-Tafel (genauer: Col. II ZZ. 24, 25, 27, 29, 32 der Ausgabe) wieder.

14. In der folgenden Rekonstruktion der Senkereh-Tafel sind die beiden Teile zusammengefaßt. Die 1. Spalte gibt die beiden

<sup>1)</sup> Darüber demnáchst an anderer Stelle.

<sup>2)</sup> Vgl. meinen Nachweis Orient. Literatur-Zeitung Jg. 17 Sp. 195. 1914. 3) The Babylenian Expedition Ser. A Vol. XX P. 1. Philadelphia 1906.

Vorderseite der Senkereh-Tafel in eine Tabelle gebracht.

|                     | Maß                                                             | Zehntelzoll        | Halbe Zoll               |                    |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------|--------------------------|--------------------|
| -                   | 1 Z.                                                            | 10                 | 2                        | -                  |
|                     | 2,                                                              | 20                 | 4                        |                    |
|                     | 3 "                                                             | 30                 | 6                        |                    |
|                     | $\frac{4}{\tilde{J}}$ ,                                         | 40                 | 8                        |                    |
| 5                   |                                                                 | 50                 | 10                       | a                  |
|                     | 6,                                                              | 60                 | 12                       |                    |
|                     | 7 ,                                                             | 70                 | 14                       |                    |
|                     | S,                                                              | 80                 | 16                       |                    |
| 10                  | 9 7.<br>1 3 E.                                                  | 90<br>100          | 18<br>20                 |                    |
| 10                  |                                                                 |                    |                          |                    |
|                     | $\frac{1}{3}$ , $\frac{1}{2}$ Z.                                | 110                | 22                       |                    |
|                     | 1 . " 2 "                                                       | 120<br>130         | 24<br>26                 |                    |
|                     |                                                                 | 140                | 20<br>28                 | Anfang v. Col. III |
| 15                  | 1 0 " "                                                         | 150                | 30                       | in der Ausgabe     |
| •                   |                                                                 | $-\frac{160}{160}$ | <u>32</u>                | - In uci Ausgase   |
| Anfang v. Col. I in | 7 7 7                                                           | 170                | 3 <i>2</i><br>3 <b>4</b> |                    |
| der Ausgabe         | 12, 2,                                                          | 180                | 36                       |                    |
| 401 11405400        | 12, 4,                                                          | 190                | 38                       |                    |
| 27                  | 2.3                                                             | 200                | 40                       |                    |
| -                   | 21                                                              | 210                | 42                       | •                  |
|                     | $\frac{2}{3} \frac{1}{n} \frac{1}{2} \frac{7}{r}$               | 220                | 44                       |                    |
|                     | 2/3 3 3                                                         | 230                | 46                       |                    |
|                     | $\frac{2}{3}$ 4                                                 | 240                | 48                       |                    |
| 25                  | 2/3 , 5 ,                                                       | 250                | 50                       |                    |
| •                   | 2/3 , 6 ,                                                       | 260                | 52                       | •                  |
|                     | 2 . 7                                                           | 270                | 54                       |                    |
|                     | 23, 8,                                                          | 280                | 56                       |                    |
|                     | <sup>2</sup> , 9 , 1 ,                                          | 290                | 58                       |                    |
| 30                  |                                                                 | 300                | 60_                      | _                  |
|                     | 11/3 ,                                                          | 400                | 80                       |                    |
|                     | $\frac{1^{1/2}}{1^{2/3}}$ ,                                     | 450                | 90                       |                    |
|                     | 1";3",                                                          | 500                | $\frac{100}{120}$        |                    |
| 35                  | 3,                                                              | 600<br>900         | 180                      |                    |
| -                   |                                                                 |                    | 240                      |                    |
|                     | 4 ,<br>5 ,                                                      | 1200<br>1500       | 300                      |                    |
|                     | 1 1                                                             | 1 800<br>1 800     | 360                      |                    |
|                     | 1 17                                                            | 2100               | 420                      |                    |
| 40                  | $1\frac{2}{2}$ , $1$ E.                                         | 2400               | 480                      |                    |
|                     | 1 9                                                             | 2700               | 540                      | -                  |
|                     | $\frac{1}{2}^{2}$ , $\frac{3}{4}$ ,                             | 3000               | 600                      |                    |
|                     | $1/\frac{2}{2} = \frac{\pi}{n} = \frac{\pi}{3} = \frac{\pi}{n}$ | 3 300              | 660                      |                    |
|                     | Ī,                                                              | 3600               | 720                      | Ende v. Col. III   |
| 45                  | 11,                                                             | 5400               | 1080                     | Anfang v. Col. IV  |
| -                   | 2 ,                                                             | 7200               | 1440                     |                    |
| Ende v. Col. I      | 21,2 ,                                                          | 9 000              | 1800                     |                    |
|                     |                                                                 |                    |                          |                    |

|                   | Maß                                 | $\mathbf{Zehntelzoll}$ | Halbe Zoll          |                   |
|-------------------|-------------------------------------|------------------------|---------------------|-------------------|
| Anfang v. Col. II | 3 D.                                | 10800                  | <b>21</b> 60        |                   |
|                   | 31/2 ,                              | 12600                  | 2520                |                   |
| 50                | 4 ,                                 | 14 400                 | 2880                |                   |
|                   | 41 2 ,                              | 16 200                 | 3 240               | •                 |
|                   | j,                                  | <b>1</b> 8 000         | <b>3</b> 600        |                   |
|                   | 512 7                               | 19800                  | <b>3</b> 960        |                   |
|                   | 6 ,                                 | 21600                  | <b>4</b> 320        |                   |
| 55                | 61/2 7                              | 23400                  | 4 680               |                   |
|                   | 7 ,                                 | 25 200                 | 5 040               |                   |
|                   | 71/2 "                              | 27 000                 | 5400                |                   |
|                   | 8 "                                 | 28 800                 | 5760                |                   |
|                   | $SI _{2}$ ,                         | <i>30 600</i>          | 6120                |                   |
| 60                | 9 ,                                 | 3.2400                 | 6480                |                   |
| -                 | 91/2 ,                              | 34 200                 | 6840                | -                 |
|                   | 10 ,                                | <b>3</b> 6 000         | 7.200               |                   |
| Anfang v. Col. II | 15 "                                | 54000                  | 10 800              |                   |
| in der Ausgabe    | 20 ",                               | 72000                  | 14400               | Anfang v. Col. I' |
| 65                | 25 ",                               | 90 000                 | 18000               | in der Ausgabe    |
|                   | 30 ,                                | 108 000                | 21 600              | -                 |
|                   | 35 "                                | 126000                 | 25200               |                   |
|                   | 40 ,                                | 144 000                | 28800               |                   |
|                   | 45 "                                | 162000                 | 32400               |                   |
| 70                | 50 "                                | 180 000                | 36 000              |                   |
| •                 | 55,                                 | 198 000                |                     | -                 |
|                   | 1 Úš                                | 216000                 | 43200               |                   |
|                   | 1 , 10 D.                           | 252000                 | 50400               |                   |
|                   | 1 , 20 ,                            | 288000                 | 57600               |                   |
| 75                | 1 , 30 ,                            | 324 000                | 64 800              |                   |
|                   | 1 , 40 ,                            | 360 000                | 72 000              | =                 |
|                   | 1,50,                               | 396 000                | 79200               |                   |
|                   | 2 ,<br>3 ,                          | 432000                 | 86 400              |                   |
|                   | 3,                                  | 648000                 | 129600              |                   |
| 50                | 4 ,                                 | 864000                 | 172800              |                   |
|                   | <u>.</u> 5 "                        | 1 080 000              | 216 000             | _                 |
|                   | 6 ,                                 | 1 29წ 000              | 259200              |                   |
|                   | ~ n                                 | 1512000                | 302400              |                   |
|                   | 8 ,                                 | 1728000                | 345600              |                   |
| 85                | 9 "                                 | 1944000                | 388800              |                   |
|                   | 1/3 beru                            | $\frac{1}{2160000}$    | $432\overline{000}$ | _                 |
|                   | 1.                                  | 3240000                | 648000              |                   |
|                   | 3 7                                 | 4320000                | 864000              |                   |
|                   | 5 ° '                               | 5400000                | 1080000             |                   |
| 90                | I .                                 | 6480000                | 1296000             |                   |
| •                 | $\frac{1_{1/2}^{1}}{1_{1/2}^{1}}$ , | 8640000                | 1728000             | _                 |
|                   | 1, , ,                              | 9720000                | 1944000             |                   |
|                   | 12 3 ,                              | 10800000               | 2160000             |                   |
|                   | 15, ,                               | 11880000               | 2376000             |                   |
| 95                | ž ,                                 | -12960000              | 2592000             |                   |
| ~~                |                                     |                        |                     | -                 |

Es folgt noch je 1 Zeile Unterschrift in Col. II und Col IV.

Teilen gemeinsamen Maßbezeichnungen, die 2. Spalte die Reduktionen des ersten Columnenpaares (Zehntelzoll), die 3. Spalte die Reduktionen des zweiten Columnenpaares (halbe Zoll). Fehler des Originals und der Ausgabe sind stillschweigend berichtigt, die 5 Sexagesimalzahlen der Tafel nach moderner Weise in Dezimalzahlen umgeschrieben. Frei Ergänztes ist kursiv gedruckt, teilweise Erhaltenes mußte dabei als Vollständiges behandelt werden. Für die vollkommen richtige Ergänzung der großen Lücke, die ich mit den ZZ. 48 bis 63 ausgefüllt habe, kann Bürgschaft nicht übernommen 10 werden. Möglich bleibt, daß die Zwischenstationen etwas anders verteilt waren, vielleicht anstatt 5,  $5\frac{1}{2}$ , 6,  $6\frac{1}{2}$ , 7,  $7\frac{1}{2}$ , 8,  $8\frac{1}{2}$ , 9. 91/o, 10, 15 die einfache Reihenfolge 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, wodurch die Anzahl der Zeilen von (Col. I + Col. II) = (Col. III - Col. IV), die sich nach meinen Ergänzungen auf 95 15 (= 47 - 48 = 44 - 51) stellt, um eine verringert würde (47 -47 = 44 - 50 = 94). Wie hier die Verteilung im einzelnen gewesen ist, werden hoffentlich spätere Funde von Duplikaten oder ergänzenden Fragmenten lehren. Kaum der Erwähnung bedarf es, daß die in der Tabelle angewandten Abkürzungen bedeuten Z(oll), 20 E(lle) und D(oppelrute).

Die Legende des heiligen Pārśva, des 23. tīrthakara der Jainas.

Aus Devendra's tīkā zu Uttarādhyayana XXIII

veroffentlicht und übersetzt von

### Jarl Charpentier.

Mit dem auf den folgenden Seiten gegebenen Texte sind im großen und ganzen die Legenden und Erzählungen aus der fikā des Devendra zum Uttarādhyayanasūtra, die wegen ihres Inhalts ein größeres Interesse beanspruchen können, vollständig herausgegeben worden. Sieben von ihnen 1) wurden von Jacobi in den 5 "Ausgewählten Erzählungen in Mahārāṣṭrī" publiziert, wozu noch "Die Legende von dem Untergange Dvāravatī's" in ZDMG. 42, 493 ff. und einige kürzere Texte in den Appendices zu Hemacandra's Parisiṣṭaparvan kommen: ferner hat Fick in seiner "Sagara-Sage" einen und ich selbst in ZDMG. 64, 397 ff. noch einen Text ver- 10 öffentlicht. Varianten zu allen diesen Texten aus der ältesten bekannten Handschrift (No. 4 von Coll. 1881/82 des Deccan College) habe ich in ZDMG. 67, 665 ff. gegeben.

Der Text im folgenden ist einzig und allein aus jener alten Handschrift abgeschrieben: Varianten aus jüngeren Papierhand- 15 schriften zu geben wäre m. E. sinnlos, da ja jene Handschrift — wie in ZDMG. 67, 665 ff. dargetan wurde — kaum 35 Jahre nach der Beendigung der tikā geschrieben ist. Bis zu der Zeit, wo eine noch ältere Handschrift aufgefunden wird — was höchst zweifelhaft ist — muß also diese als die höchste Autorität gelten. Es 20 zeigt sich auch, daß der Text fast überall völlig verständlich ist, und daß das Präkrit sich in gutem Stande befindet; als allgemeine Regel kann wohl sonst gesagt werden, daß, je jünger eine Handschrift ist, desto schlechter die in Präkrit abgefaßten Partien sind.

Was die Erzahlung selbst betrifft, so ist sie ja insofern von 25 Interesse, als wir sonst m. W. keine alte, in Prākrit abgefaßte Lebensgeschichte des Pārśva vorfinden — den kurzen Abriß in

<sup>1)</sup> Unter diesen umfaßt ja der Abschnitt "Die vier pratyekabuddha's" eigentlich vier Erzählungen.

KS. §§ 149 ff. ausgenommen. Sonst bewegt sich ja die eigentliche Biographie fast ganz und gar in denselben stereotypen Phrasen, die uns aus den kanonischen Werken geläufig sind, wenn sich auch hier z. T. starke Abkürzungen in den Attributen usw. zeigen. Daß aber alte Materialien diesen Legenden zugrunde liegen, scheint unzweifelhaft, umsomehr weil ja Devendra nicht selbst diese Geschichten verfaßt hat, sondern sie aus älteren Quellen holte; vielleicht sind aber die Verse wenigstens z. T. älter als die Prosaerzählung, was doch auch dadurch bewiesen wird, daß unten auf S. 334 die Prosa offenbare Anklänge an die in ZDMG. 64, 406 veröffentlichten Apabhramsastrophen in der Legende des Aristanemi enthält.

Mehr Interesse als das Leben des Pārśva bietet unzweifelhaft die lange Vorgeburtsgeschichte mit ihrem eigengearteten Motiv des von Existenz zu Existenz fortgehenden Hasses. Wenn man jetzt die Schilderung näher verfolgt, erhält man etwa die folgende Tabelle über die Schicksale der beiden Individuen, von denen das eine endlich als Pārśva geboren wurde:

1. Kamatha.

20

30

40

## Marubhūti.

Brüder, Söhne des  $Vi\acute{s}vabh\bar{u}t\acute{i}$  und der  $Anudhar\bar{\iota}$ . Aus Haß wegen einer ihm zugefügten Beleidigung tötet K. den M. und stirbt nachher selbst.

2. Kukkuṭasarpa

Elephant.

Die Schlange tötet den Elephanten.

25 3. Höllenbewohner in Dhūmaprabhā. Gott in Sahasrārakalpa.

In dieser Existenz kommen die beiden natürlich miteinander nicht in Berührung.

4. Schlange.

Kiranavega, ein vidyādhara, wird Einsiedler.

Die Schlange tötet den K.

5. Höllenbewohner in Dhūmaprabhā.

Gott in Acyutakalpa.

Keine Berührung miteinander.

6. Cāṇḍāla¹).

Vajranābha, ein Prinz, der später Einsiedler wird.

Der cāṇḍāla tötet den V. mit einem Pfeilschuß.

7. Höllenbewohner im Rāurava.  $Lalit\bar{a}nga$ , ein  $gr\bar{a}ireyaka$ -Gott.

Keine Berührung miteinander.

Wie es mir scheint, folgt diese Existenz nicht unmittelbar auf die vorhergehende.

8. Löwe.

Kanakaprabha, ein Weltherrscher, der nachher Einsiedler wird.

Der Löwe tötet den K.

9. Die Seele des Löwen irrt lange in dem samsära umher, wird aber endlich als armer Brahmanenknabe wiedergeboren. Dieser wird später der Asket Ein Gott in Prānatakalpa.

10. Kamatha (vgl. 1 oben), der mit Pārśva zusammentrifft. Nachher wird er als der Gott Mehāvalī (Meghamālin) wiedergeboren, sucht den P. zu verderben, wird aber endlich bekehrt. Pārśva, der 23. tīrthakara. 10

15

5

Diese Vorgeburtsgeschichte erzählt also ungefähr wie die bekannte Legende von Citra und Saṃbhūta¹) die Schicksale zweier Brüder durch eine Reihe von Existenzen hindurch. In jener Legende ist es aber das Zusammenleben, die innige Bruderliebe, die 20 hervorgehoben wird, hier dagegen bildet bei dem einen der beiden Brüder der Haß die Triebfeder, die ihn in jeder neuen Existenz zu grausamen Handlungen treibt und ihn infolgedessen immer tiefer heruntersinken läßt. Der jüngere Bruder aber steigt durch sein religiöses Verdienst immer höher, um endlich als einer der großen 25 Heilsverkünder der Welt bei seinem Tode in die ewige Ruhe einzugehen. Auch in seiner letzten Existenz ist er dem Zorn seines früheren Bruders ausgesetzt gewesen — doch bereut es dieser jetzt endlich und kehrt von seinen schlimmen Wegen zurück.

Das leitende Motiv jener Erzählung ist unzweiselhaft interessant, 30 doch sind die einzelnen Züge darin viel zu stereotyp und wenig ausgeführt, um überhaupt einer näheren Behandlung unterzogen werden zu können. Ob ein solches Stück wirklich auf irgendeiner alten Überlieferung, die mit der Geschichte des Pārśva in Verbindung gesetzt wurde, beruht, oder ob es — wie ich eher glaube — 35 im Anschluß an andere ähnliche Geschichten von einem Kommentator frei erfunden wurde, kann nicht festgestellt werden. Ich halte es deswegen nicht für nötig, mich weiter mit diesen Dingen aufzuhalten, sondern lasse nunmehr den Text selbst folgen. In der Übersetzung finden sich leider — was ich hier nachdrücklich be-40 merke — ein paar Stellen, die mir nicht klar sind.

<sup>1)</sup> Leumann WZKM. V, 111 f.; VI, 1 ff.

## Text.

[No. 4 Coll, 1881/82, fol. 278b.]

iheva Jambuddīve dīve Bhārahe vāse Poyanapure Aracindo nāma rāyā. tassa sāvao Vissabhūi nāma purohio, tassānudharī 5 nāma bhāriyā. tie do puttā Kamadho Marubhūi ya. tesim kameṇa bhajjāo Varuṇā Vasuṃdharā ya. tesu ya Kamaḍha-Marubhūisu samatthīhūesu Vissabhūi dhammujjuo kālaṃ kāūṇa devaloyam gao. Anudhari vi paivirahao vayavisesasosiyasarīrā mayā. Kamadho vi kayapiumāupeyakicco purohio jāo. Maru-10 bhūī vi pāeņam bambhayārī dhammanijjutto sampanno. ya Vasuṃdharaṃ bhajjaṃ maṇoharajovvaṇubbheyaṃ daṭṭhūṇa Kamadhassa caliyam cittam. payatto tie saha saviyāram ālavium. sā vi kāmanirohaņasahamānī pāsiyavīre raṃgo vva sampalaygā tena samam, tam ca tārisam anāyāram pavaṭṭamāṇam 15 nānnam īsāvasavinadiyāe Varunāe sāhio Marubhūissa, so vi tie padiuttaram akāum gāmantaram gamissāmi tti tāna purao vottūņa niggao niyamandirāo. tao paosasamayaṃmi hāhābhūyakappadiyarūvam kāūna sarabheenam Kamadham bhanai: mama nirāhārassa siyaparittānattham kim ci nivāyatthānam dehi, Ka-20 madhena vi avinnayaparamatthenam dayae bhaniyam: kappadiyabhatta iha caurae sacchandam nivasasu. tao tatthatthio Marubhūi daṭṭhūṇa tesiṃ savvam aṇāyāram asahamāno vi loyāvavāyabhīruttanao akayapadiyāro ceva niggantum āgao. pabhāe tao gantum sāhiyam jakāvatthiyam rāino. rannā vi kuvienam 25 samūitthā niyapurisā. tehi vi vajjantīvirasadindimo galolaiyasarāvamālo rāsahārūdho kāūna pherio savvatthākajjakāri tti loyasamakkham uyyhosanāe Kamadho nivvāsio nayarāo, tao so tahā vidambio samjāyāmariso vi samuppannagaruyaveraggo gahiyaparivvāyagalimgo samādhatto dukkaram tavam carium, tam so ca nāum samuppannapacchāyāvo Marubhūī khāmanānimittam gao Kamadhasamīvam. nivadio tassa calanesu, tena vi sumariyapuvvavidambanārerāņubandhena payavadiyasseva Marubhūino muddhānovari vi mukkā samāsannudesathiyā qhettūna mahāsilā. tao Marubhūi tie pahāreņa āradanto kālam kāūna bahujūhāhivaī ss samuppanno Vimjhammi mahākarī.

io Aravindarāyā kayī sarayakāle santeuro pāsāovari saņthio kīļanto. sarayabbhaṃ susiniddham pacchāiyanahayalaṃ maṇoharaṃ samunnayaṃ puṇo takkhaṇam eva vāuṇā paḍihayaṃ daṭṭhāṇa taheva khaṇabhaṃyurabhāvabhāviyassarāvo satu muppannohiṇāṇo vārijjanto vi pariyaṇeṇa dinnaniyaputtarajjo pavvaio. annayā ya so viharanto payaṭṭo Sāgaradattasatthavāheṇa saha Saṃmeyaselavandaṇatthaṃ. pucchio ya paṇamiūṇa Sāgaradatteṇa: bhayavaṃ kahiṃ gamissaha. muṇiṇā bhaṇiyaṃ: titthajattāe. satthavāho bhaṇai: keriso uṇa tumha dhammo. muṇiṇā tassa kahio dayādāṇaviṇayamūlo savittharo dhammo. tam ca soum satthavāho jāo sāvago. vahamāṇo ya sattho kamena

sampatto tam mahādaim jattha so Marubhūikarī daṭṭthūṇa ya tattha mahāsarovaram samāvāsio tattīre, etthantarammi ya taṇimi ceva sarovare bahukariṇiparivārio jalapāṇattham āgao so karī, pāūna ya savilāsam jalam vilaggo pālisiharam, paloiyāim pāsāim. datthūna ya sattham āvāsiyam dhāvio tavvināsa- 5 nattham tam ca taham agacchantam datthuna palano satthajano. munī vi nāūnohinā saṭṭhāṇe ṭhio kausaggenam. tenāvi kariṇā sayalam tam saṭṭhapaesam daramalinteṇa diṭṭho so mahāmunī. dhāvio tayabhımuham. samāsannapaese ya tam paloemāno samuvasantakoho leppamao viya niccalo thio. tam ca ta- 10 hārūvam dotthūna padibohanattham munī samvariyakausaggo bhanai; bho bho Marubhūi kim na sumaresi mam Aravindanaravaim appano va puvvabhavam, tao so tam soum samjāyajāisarano padio municalanesu, munina vi savisesadesanāpuvvayam kao so sāvago, tao gao saṭṭhāṇaṃ karī, etthantaraṃmi ya 15 datthum uvasantam karim savvojjo puno vi milio satthajano panivaiāna ya municalanesu sabahumānam padivajjai dayāimūlam sāvayadhammam, tao kayakicco sattho muni ya niyaniyavāvāranirayā viharium payatta tti

io ya so Kamadhaparivvāyago Marabhūiviņāsaņenāvi ani- 20 yattaverāņubandho niyayāuyakhae mariūņa uppanno kukkudasappo. tena Vinghādavie paribhamanteņa dittho cikkhallakhutto so mahākarī. dasio kumbhatthale tao so karī. tavvisaveyaṇābhāvio sāvayattaṇao sammam ahiyāsento samuppanno Sahassārakappe devo. kukkudasappo vi samayaṇmi mariūṇa uppanno 25

sattarasasāgarovamāŭ pamcamapudhavie neraio.

io ya so karidevo cuo iheva Jambuddive dive Puvvavidehe Sukacchavijae Veyaddhapavvae Tilayanayarie Vijjugaivijjāharassa Kanayatilayāe devie Kiranaveyo nāma putto jāo. so ya kamāgayam rajjam anupālittā Suragurusūrisamīve pavvaio. jāo 30 ekkallavihārī cāraṇasamaṇo. annayā ya āgāsagamaṇeṇaṃ gao Pokkhuravaradīve. tattha ya Kaṇayagirisannivese kausaggaṇmi thio vicittam tavokammam kāum ādhatto. io ya so kukkudasappaneraio tao uvvattittä tasseva Kanayayirino sannivesammi jāo mahorago, teņa ya so datthūņa munī samjāyakovena dattho 35 savvamgāvayavesu. muņī vi vihinā kālam kāūna Accuyakappaņmi Jambudumāvatte vimāņe jāo devo, so vi mahorago kameņa kālam kāūņa puņo vi sattarasasāgarovamāū jāo pamcamapudhavie neraio. Kiranaveyadevo vi tao caiūna iheva Jambuddive dive Avaravidehe Sugandhe vijae Suhamkarāe nayarīe 40 Vajjavīriyassa ranno Lacchimaie bhāriyāe samuppanno Vajjanābho nāma putto. so vi kamāgayam rajjam anupālittā dinna-Cakkāuhaputtarajjo Khemamkarajiņasamīve pavvaiv. tao vivihatavovihāņeņam bahuladdhisampanno gao Sukaccham nāma vijayam. tattha ya appadibaddhavihārena viharanto sampatto Jala- 45 nagirisamīvam, atthamie ya dinayare tattheva thio kausaggenam. io pabhāyāe rayanie calio muni.

io ya so mahoraganeraio uvvaṭṭiūṇa kiyantam saṃsāraṃ āhiṇḍiūṇa tasseva Jalaṇagirissa samīve bhīmāḍavīe jāo caṇḍālavaṇayaro. teṇa ya pāraddhinimittam nigacchanteṇa diṭṭho paḍhamaṃ so muṇī. tao puvvabhavaveravasao avasaṇṇa tti mannas māṇeṇākaṇṇāyaḍḍhaṇaṃ kāūṇa viddho bāṇeṇaṃ. teṇa ya vihurakayadeho vihiṇā mariūṇuppanno Vajjanābhamuṇī majjhimagevejjayaṃmi Laliyaṃgao nāma devo. so ya caṇḍālavaṇayaro taṃ vivannaṃ muṇiṃ daṭṭhūṇa hohaṃ mahādhaṇuddharo ti mannamāṇo pariosam uvagao. kāleṇa mariūṇuppanno sattamaputo dhavīe Roravanarae neraio.

io ya so Vajjanābhadevo tao caiūṇa iheva Jambuddīve dive Puvvavidehe Porāṇapure Kulisabāhussa ranno Sudamsaṇāe devīe uppanno Kaṇayappabho nāma putto. jāo ya so kameṇa cakkavaṭṭī. annayā ya teṇa pāsāovari saṇṭhieṇaṃ vandaṇanimittam āgao Gaiyanahaṃmi kuṇamāṇo diṭṭho devasaṃghāo. taṃ ca daṭṭhūṇa viṇnūya-Jagannāhatitthayarāgamaṇo niygao tavvandaṇatthaṃ. vandio tiṭthayaro. uvaviṭṭhassa tassa kayā bhagavayā bhavanivveyajaṇaṇī desaṇā. tao vandittā paviṭṭho nayarīe cakkavaṭṭī. bhagavaṃ pi vihario jahāvihāreṇaṃ. annayā Kaṇavappabho cakkavaṭṭī bhāvento taṃ tiṭthayarādesaṇaṃ jūyajaisaraṇo daṭṭhūṇa Accuyāie puvvabhave virattasaṃsāracitto pavvaio saṃpatto ya kayāi viharemāṇo thio ya tie Khīramahāgiriṃmi sūrābhimuho kausaggeṇaṃ.

io ya so caṇḍālavaṇayaraneraio tao uvvaṭṭittā jāo tie ceva Khiravaṇāḍavie Khirapavvayaguhāe siho. so vi bhamanto kahavi sampatto taṃ muṇipaesaṃ. tao tao samucchaliyapuvvavereṇaṃ viṇāsio teṇa so muṇī. samāhiṇā kālaṃ kāūṇa nibaddhatithayaranāmo Pāṇayakappe Mahappabhe vimāṇe uvavanno vīsasāgarovamāū devo. so vi siho bahusaṃsāram āhiṇḍiūna kammavasao jāo bambhaṇakulaṃmi bambhaṇo. tattha ya pāvodayavaseṇaṃ jāyamettassa ceva tassa khayaṃ gao piimāibhāippamuho sayalo vi sayaṇavaggo. jīvāvio ya so dayāe jaṇeṇa bambhaṇabālago. saṃpatto ya jovvaṇaṃ. jaṇeṇa ya bahuhā khiṃsijjamāno kahakahavi saṃpajjamāṇabhoyaṇamettavittī veraggam uvagao. kandamūlaphalakayāhāro vaṇaṃmi tāvaso jāo. kuṇai ya tattha paṃcaggippamuhaṃ bahuppayāram aṇṇāṇatavovisesaṃ.

io ya so Kaṇayappabhacakkidevo Pāṇayakappāo Cittakiṇhacautthie caiūṇa iheva Jambuddīve dive Bhārahe vāse Kūsijaṇavae 40 Vāṇārasīe nayarie Āsaseṇassa ranno Vammāe devīe puvvarattāvarattakālasamayaṃsi Visāhānakkhatteṇaṃ tevīsamatitthayarattāe kucchiṃsi uvavanno. so ya bhayavaṃ tiṇāṇoveo caissāmi tti jāṇai. cayamāṇe na jāṇai. cuo mi tti jāṇai. pāsai ya tie rayaṇie:

> gayavasahasīhābhisegadāmasasisūrajhayaṃ | kumbhapaumasarasāgaravimāṇarayaṇuccayasihi ||

damsanarūve Vammā devī coddasa mahāsumine. parituṭṭha-maṇāe gantūnam aturiyāe gaie nivveiyā te niyadaiyassa. tena vi auvvam ānandam uvvahantena bhaniyā: pie savvalakkhanasampanno sūro savvakalāsu kusalo te putto bhavissai. taņ ca soūna sutthuyaram paritutthāe abhinandiyam rāyavayanam. 5 pahāe ya kayagosakiccena attanasālāe kayasatthagunanāivāyāmena nhāena savvālamkāriena atthānanivitthena vāharāviyā pahānapurisehimto attha suminapādhayā uvajjhāyā, te vi suibhūyā samāgayā uvavitthā bhaddāsanesu pūiyā pupphaphalavatthāihim. thaviyā jaraṇantariyā Vammā devī. sāhiūna suminae pucchiyā 10 te rāinā tesim attham, tehi vi paropparam kāūna satthanicchayam bhaniyam: mahārāya amham satthesu tīsam mahāsuminā bāyālīsam ca suminā bhaniyā. tattha titthayarānam cakkīnam ca māyaro tesu gabbham vakkamamānesu gayāini coddasa mahāsumināni pāsanti. Kesavānam Baladevānam mandaliyānam 15 ca jananio kamena satta cauro ekkam ca mahāsuminam pecchanti. tā Vammā devī sūram kulūdhāram savvamyasundaram savvaqunovaveyam samattha Bharahāhiram cakkavattim tihuyananāham vā Jinadhammatitthayaram sāhiyānam navanham māsānam pasavihi. imam ca sounānandāiregena pulaiyatanu sakkā- 20 rapuvvayam visajjiūna te uvajjhāe citthai rāyā nivvuyamāno. Vammā devī saharisam suham suhenam gabbham uvvahai.

io ya jāo Sakkassa ūsanakampo. cintiyam ca kim nimittam ūsanacalanam ti saviyakkena. puutto ohī. dittho ya bhayavam yabbham uvavanno. tao sasambhamo harisanibbharo utthio sīhā- 25 sanāo. sattaṭṭha payāim bhayavao abhimuham ūgantūṇa tikkhutto kayapaṇūmo amciyavāmajāṇū bhūminihiyadāhiṇajāṇū siraraiyakaraṃjalī thoum ūḍhatto: namo 'tthu ṇam arahantassa bhayavantassa jāva siddhigaināmadheyam ṭhāṇam saṃpāviakāmassa Pāsassa nam purisādāṇiyassa tevisamatitthayarassa. van- 30 dāmi bhayavantam aham ihagae tatthaṭṭhiyam. pāsau mam bhayavam. tayaṇantaram ca Vāṇārasim ūgantūṇam bhayavao jaṇanim abhiṇandai: dhannā kayapuṇṇā suladdhajammaphalā tihuyaṇassa vi vandaṇijjā devāṇuppie tumam, tuha gabbhe purisottamo jayacintāmaṇī tevīsaima-Jiṇo uppanno. tao Jiṇajaṇaṇiṃ 35 ca vandittā qao Sakko satthānam.

Vammā devī ya pahaṭṭhā aisīyaaiuṇhāidosavajjiehiṃ asaṇāīhiṃ taṃ gabbham uvayaramāṇī suheṇa ciṭṭhai. jappabhiiṃ ca uvavanno gabbhe tappabhiiṃ Sakkāeseṇa tiriyajambhayā devā gāmanagarāraṇṇāinihiyāiṃ porāṇāiṃ pahīṇasāmiyāiṃ mahāṇi- 40

hāṇāim bhayavao jammanabhavaṃsi sāharanti.

tao pasatthadohalā saņmāṇiyadohalā navaṇhaṃ māsāṇam adḍhaṭṭhamāṇa ya rāindiyāṇam adḍharattasamae Posabahuladasamie pasūyā suheṇa dārayaṃ sā devī. jāo tie pagiṭṭho āṇando. etthantare Disākumārīmayahariṇaṃ ūsaṇāiṃ calanti. tao ohiṇā 45 ābhoettā bhayavantam aholoyavatthavvāo aṭṭha Disākumārīmayahario causāmāṇiyasahassasattāṇiyāiparivāraparivudāo harisa-

nibbharāo jīyameyan ti paribhāvantīo savviddhīe āgantūņa divvavimāṇayayāo ceva tipayāhiṇīkuṇanti bhayavao jammaṇabhavaṇam. uttarapuratthime disībhāe vimāṇaṃ bhūmīe cauraṃgulam appattam thavettā vimāṇehimto paccoruhittā bhayavantaṃ samāsyaraṃ tipayāhiṇīkāuṃ sire amjalim kaṭṭu vayanti: namo 'tthu te rayaṇakucchidhārie jagappaīvadūie jayacintāmaṇipasāvie. amhe aholoyavāsiṇīo Disākumārīmayaharīo titthayarassa jammaṇamahimaṃ kuremo. taṃ na tumae bhāiyavvaṃ ti bhaṇiya veuvviyaeṇa surabhigandheṇa vāeṇa joyaṇaparimaṇḍalaṃ savvao jammaṇato bhavaṇassa khettaṃ taṇapattakaṭṭhā ya āhuṇiya parisohenti. tayaṇantaraṃ:

atthamie Nemijine jayappaīve anāhayam Bhāraham |
savvajagujjoyayare puno sanāham tume jāyam || 1 ||
dhannasaunno ettha salakkhano Āsasenarāyā vi |
Vammū vi vandanijjā jesim angubbhavo bhayavam || 2 ||
amhe vi kayatthā u suranārittam pi bahumayam amham |
jam jāo ahiyāro padhamam Jinajammamahimāsu || 3 ||

iccāiatthaņibaddhāim geyāim bhayavao adūrasāmante gāyantīo ciţthanti. evam uddhaloyāo Mandarakūdavatthavvāo aţtha āga-20 cchanti gayanti ca. navaram abbhavaddalayam viuvvitta gandhodagavāsam pupphavāsam ca vāsanti. evam puratthimadāhinapacchimauttararuyagavatthavāo atthatthāyantūna taheva gāyanti. navaram ahakkamena āyaṃsahatthāo bhiṃgārahatthāo tāliyantahatthāo cāmarahatthāo ya citthanti. evam vidisiruyagavatthavāo 25 cauro cauro aqacchanti. navaram diviyahatthao bhayavao causu vidisāsu taheva gāyantīo ciṭṭhanti. evam majjhimaruyaganivāsinio cattari taheva agacchanti java tam tumae na bhaiyavvam ti caittā bhayavao cauramyulavajjam nābhim kappanti. viyarae nihananti. tam rayanānam pūrenti. uvari hariyāliyāpīdam rainti. 30 tao tidisim tinni kayaliharaye viuvvanti. tesim majjhadese tinni causālae tammajjhe ya tinni sīhāsaņe viuvvanti. tao bhayavam karayalaudena mäyaram ca bāhāhim genhittā dāhinakayaliharacāusāle sīhāsaņe nisiyāventi sayapāgasahassapāgehim tellehim abbhamgittā surahinā uvattaneņa uvvattanti. tao puratthimille ss cāusālasīhāsaņe nisiyāventi. tao Cullahimavantāo ābhiogiyadevehimto gosīsacandaņakatthāim ānāvettā aranīe ya aggim padettā tehim katthehim aggim ujjālettā homam kunanti bhūikammam karenti rakkhāpottaliyam bandhanti, manirayanacitte duve pā-hāṇavaṭṭage gahāya bhayavao kannamūle tintiyāventi vayanti ya 40 bhavao bhayavam pavvayāo tao bāhāhim samginhittā jammanabhavanasayanijjamsi titthayaramāyaram nisiyāvettā tie pāse bhayavantam thāvettā gāyantīo citthanti.

etthantare sahāe Šuhammāe suhanisannassa Sakkassa devindassa Erāvanavāranassa vajjapānissa āsanam calai. tao sasambhamo Sakko ohim paumjai titthayaram ca pāsai. tao harisavasavisappantahiyao kirīdakeūrakundalahārālamkārabhūsiyasa-

rīro turiyam sīhāsanāo abbhutthei rayanapāuyā omuyai. egasādiyam uttarāsamgam karei sattattha payāim bhayavao abhimuham āgacchai jāva pāsau mam bhayavam ti vandittā namamsittā puratthābhimuho sīhāsaņe nisīyai. tao jīyameyam tiyapuccup-panna-m-aṇāgayāṇaṃ devindāṇaṃ jam bhayavantāṇam jamma 5 namahimā kīrai tti cintiūņa Hariņeyamesim pāyaṭṭāṇiyāhivaim devam saddāvettā ānavei: bho devānuppiyā, khippām eva Suhammāe sahāe joyanaparimandalam Sughosam ghantam tikhutto uttālittā Sohammavāsī deve devio ya titthayaramahimam janāvehi. evam vutte Harineyamesi hatthatutthe turiyam eva gantūna tam 10 uccasaram meghaniyyhosarāvam Sughosam yhantam tikkhutto uttālei. tie padisaddeņa annāim pi egūņabattisavimāņasayasahassesu samayam tāvaiyaghantāsayasahassāim kanakanaravam kāum payattāim, tae nam Sohamme kappe padisaddayasayasahassabahirie iva jāe uvasante ya ghantārave niccam visayapa- 15 sattānam kim eyam ti sasambhamadinnakannānam devānam jānanatthāe mahayā suddenam evam vayāsi: handa sunantu nam devā devīo ya Sakko ānavei. Bharahe tevīsaimo Jino uppanno. tā tassa jammanamahimākajje savviddhīe samāgacchaha. te vi tam soccā hatthatutthā kei titthayarabhattīc kei damsana-20 kougena kei Sakkānuvattie jīyameyam tti sampehittā savvasamudaenam Sakkassantiyam āyayā, tao Sakko Pālayam ābhiogiyam devam saddāvei saddāvettā anegakhambhasayasannivittham savvarayanāmagam calantayhantāvalimanaharam joyanasayasahassavitthinnam pamcajoyanasayasamukkittham vimānam veuvviyam 25 kārāvei. tassa tidisam tisovānae tesim ca purao torane vimānamajjhabhāe. pacchā yharamandavam, tammajjhe manipedhiyā attha joyanāim āyāmavikkhambhenam cattāri joyanāim bāhallenam tammajjhe sihāsanam, tassāvaruttarenam uttarenam uttarapuratthimenam Sakkassa caurāsie sāmāniyasahassānam tāvai 30 yāim bhaddāsanāim rayāvei, puratthimenam atthanham aggamahisinam, dāhinapuratthimenam duvālasanham abbhantaraparisādevasahassānam, dāhiņenam coddasanham majjhimaparisādevasahassānam, dāhinapaccatthimenam solasanham vāhiraparisādevasahassānam, paccatthimenam sattanham aniyāhiyainam, tas- 35 seva sīhāsanassa cauddisim caurāsīnam āyarakkhadevasahassīnam bhaddāsanāim kārāvei.

tae nam Sakke savvālamkāravibhūsiyam uttaraveuvviyam rūvam viuvvittā atthahim aggamahisīhim savvayandhavvānīenam nattānīena ya saddhim tam vimānam payāhinīkarento puvville- 40 nam tisovānaenam durūhittā puratthābhimuhe sīhāsane nisīyai. sāmāniyā uttarenam, uvasesā savve dahinillenam tisovānaenam durūhittā puvvanatthesu bhaddāsanesu uvavisanti. tae nam Sakkassa atthattha mamgalagā purao santhiyā. tayanantaram punnakalasabhimgārachattapadāyācāmarā ya santhiyā. joyanasa- 45 hassūsio vairāmayalatthī bahupamcavannakudabhīsahassamandio mahindajjhao patthio. tao purao alamkāravibhūsiyā pamca

aņiyāhivaiņo cauddasa cāhiogiyā devā devīo, tao Sohammavāsī devā devīo patthiyā. tao savviddhīe jāva savvaravenam Sohammakappam viivaitta uttarillenam nijjanamaggenam ukkitthae yaie tiriyam asamkhejje dīvasamudde viīvaittā Nandisaravaradīve s dāhinapuratthimille Raikarapavvae uvāgacchai tao tam vimānam padisāharemāno bhayavao jammanabhavaņam ūgae vimāņenam ceva tipayāhinīkarei jammanabhavanam. tassa uttarapuratthime disibhage cauramgulam asampattam dharaniyale vimānam thavei. saparivāro tao paccoruhai. āloie ceva panāmam 10 karei. Jinindam Jinamāyaram tipayāhinīkarei jahā Disākumario. taheva ahinandai jāva evam vayai: aham, devānuppie, Sakke devinde bhayavao jammanamahimam karissāmi. tam na bhaiyavvam tumhehim ti vaittā osoyanim dalayai Jinapadirūvagam viuvvittā Jinamāūe pāse thavei. pamca Sakke viuvvei. 15 ege bhayavantam karayalapudena genhai. ege āyavattam dharei. duve cāmarukkhevam karenti. ege vajjapānī purao yacchai jāva savvasamudaenam Mandare pavvae Pandagavane abhiseyasīhāsane puratthabhimuhe karayaladhariyajine nisanne. Isane devinde vasabhavāhane Sūlapānī taheva samāgae tam nānattam. mahā-20 ghosā ghantā. Lahuparakkame pāyattāniyāhivai Pupphao vimānakārī dakkhinā nijjānabhūmī uttarapuratthimille Raikarapavvae jāva Mandare samosarie. evam Jambuddīvupannattianusārenam battīsam pi indā samāgacchanti. Sakkāīnam ca sāmāniyāiparivāro bhaniyavvo. tam jahā:

caurāsie asīī bāvattari sattari ya saṭṭhī ya |
pannā cauyālisā tīsā vīsā dasasahassā || 4 ||
causaṭṭhī saṭṭhī khalu chacca sahassā u asuravajjāṇaṃ |
sāmāṇiyā u ee caugyuṇā āyaral·khā u || 5 ||
yandhavvanaṭṭahayakarirahabhaḍaaṇīyā surāhivāṇa bhave |
sattamamaṇīyaṃ vasabhā mahisā u ahonivāsīṇaṃ || 6 ||

tae nam Accuyaindenam jammana-m-abhiseyattham bhayavao ābhiogiyadevā āṇattā samāṇā aṭṭhasahassam sovaṇṇiyāṇam kalasāṇam evam ruppamayāṇam evam maṇimayāṇam sovaṇṇaruppamaṇimayāṇam sovaṇṇamaṇimayāṇam ruppamaṇimayāṇam sovaṇṇamaṇiruppamaṇimayāṇam evam bhomejjāṇam evam bhimgārāṇam thāliṇam suppaiṭṭhāṇam rayaṇakaraṇḍayāṇam pupphacamgerīṇam āyaṃsāṇam evam-āi viuvvittā khīroyahijalam pukkharoyahijalam ca Māgahāititthāṇam Gamgāimahāṇaṇnam Paumāimahādahāṇam jalāim uppalāim mahiṭṭhiyam ca savva-Vey-aḍḍhehimto savvavāsehimto savvakulaselehimto savvatuyare savapupphe savvayandhe savvosahīo siddhatthe ya Bhaddasālāivanehimto gosīsacandaṇam mallam ca geṇhittā bhayavao majjaṇavihim uvaṭṭaventi.

tae nam Accuinde sāmāṇiyattīsagadevāiparivāraparivuḍe 45 sābhāviehim veuvviehi ya varakamalapaiṭṭhāṇehim paumapihāṇehim surahivāribhariehim caṇḍaṇacacciehim āviḍḍhakaṇṭhaguṇehim

45

kalasehim. tam jahā: aṭṭhasahasseṇam sovvaṇṇiyāṇam jāva bhomejjāṇam savvodagehim jūva siddhatthaehim savviḍḍhē jāva savvaraveṇam bhayavantam abhisimcanti. abhisee ya vaṭṭamāṇe Indāiyā devā chattacāmarakalasadhūyakaducchayāihatthā haṭṭhatuṭṭhā jāva vajjasūlapāṇī purao ciṭṭhanti. ege āsiyasaṃmajjio- 5 valittam gandhavaṭṭibhūyam tam bhūmibhāgam karenti. ege hiranṇavāsam vāsenti. evam suvaṇṇarayaṇābharaṇapattapupphaphalayandhavaṇṇacuṇṇavāsam vāsenti. ege eyāim ceva vibhāenti. ege tayavitayaghaṇasusirabheyam vajjam vāenti. ege gāyanti. ege naccanti. ege abhiṇayam karenti. ege vagganti apphodenti sīha- 10 nāyāim hatthigulayulāyāim ca karenti. ege uccholanti gajjanti vijjuyāinti vāsenti. eye vijiyabhūyarūvehim naccanti. eye

devu sayaladutthiyasatthasūhāru
tihuyaṇapurarakkhaṇu daṇḍapāyāru |
kammaparacakkacūraṇekkallamallu
parapāsaṇḍamaṇḍaliniṭṭhurahiyayāsallu |
paṇayapāvakammamaddaṇamusalu
duvvahadhammadhuruvvahanadhavalu || 7 ||

iccāi virudāim pādhanti.

tae nam Accuinde nivvattiyābhisee sire raiyamjalī jaenam 20 vaddhāvei. pamhalasukumālāe yandhakāsāie gāyāim lūhei. kapparukkham piva alamkiyam karei jāva naṭṭavihim uvadamsei. acchehim rayayāmaehim accharasātandulehim bhayavao purao aṭṭhaṭṭha maṃyalae ūlihai. avi ya:

dappaṇabhaddāsaṇavaddhamāṇakarakalasamacchasirivacchā  $\mid$  25 sotthiyanandāvattā lihiyā aṭṭhaṭṭha maṇgalagā  $\parallel$  8  $\parallel$ 

karayalavimukkassa dasaddhavaṇṇassa jalayathalayakusumassa jānussehamettaṃ niyaraṃ karei. veruliyakaḍacchayaṃ gahāya kālāgurukundurukhapavaradhūvam uppāḍei. sattaṭṭha payāīm osarittā dasaṃyuliaṃjaliṃ matthae kariya gambhīratthanibad-30 dhāṇaṃ vittāṇam aṭṭhasaeṇaṃ saṃthuṇai jāva evaṃ vayāsī: namo tthu te siddha buddha nīraya nibbhaya nīrāya dosanīsaṃga nīsalla guṇarayaṇa sīlasāgara dhammacakkavattī. namo tthu te arao. tao vandittā naccāsanne nāidūre pajjuvāsai. evaṃ jahā Accuindassa tahā jāva Īsāṇindassa bhavaṇavaivāṇaman-35 tarajoisiyāṇaṃ ca abhiseyā bhāṇiyavvā. tae ṇaṃ Īsāṇe paṃcarūve viuvvai. ege Isāṇe bhayavantaṃ kārayalasaṃpude geṇhittā sīhāsaṇe nisīyai. ege piṭṭhao āyavattaṃ dharei. duve pāsesu cāmarukkhevaṃ kārenti. ege sūlapāṇī purao ciṭṭhai.

tae nam Sakke bhayavao cauddisim cattāri dhavale vasabhe 10 viuvvai. tesim aṭṭha siṃgehiṃto dhārāo nivayanti. Sakkassa

vi taheva abhiseo bhāṇiyavvo jāva saṃthuṇai:

jaya jaya Pāsa jiṇesara jaya niruvamarūva paramakāruṇiya | jaya jaya sāmiya sayalasuhanilaya sayalajayanivvuiya || 9 || re cintāmaṇi kappapāyavabbhahie |

ditthe pahummi tumae \*bhavo vi mokkho ya e amham || 10 ||

tuha damsanasamjannio hariso amgammi me amayanto pulayacchalena jaya guru niharai samantao nūnam | 11 | cirayāladit havallaha janappamoyāo me anantaguno [ ānando samjāo ditthe tuha damsane deva | 12 || 5 garuyabhavo gurukammo gayabhaggo so bhave aha abhavvo | tuha damsanam na pāvai patte ya na tūsae jo u | 13 | na namai jo nāha tuham so namae pāgayassa vi janassa jo puna panāmai tuha so panamai nanu na tumham pi || 14 || jā tuha parammuhānam bahuriddhī deva hoi manuyānam | 10 sā sannivāyavihuriyasakkarapanovamā nūnam | 15 | kumayamayā nanu bhīyā khalahaliyam nūna kammakarijūham rāgāivanayarajuyajinasīhe ajja jāyammi | 16 || jaya nayanasayasahassam vayanasahassam ca hojja me nāha tuha vi na hoi kayattho tuha damsanavannanummāho || 17 || 15 jayasu tumam jaya sāmiya akkhaliyanirāmao ciram jayasu [ nandasu navasu soham luhasu jasam tihuyane sayale | 18 | evam-āi thoūna jaheva āgao taheva gantūna titthayaramūūe pāse Jinapadirūvayam osovanim ca sāharai. egam khomajuyalam kundalajuyalam ca bhayavao ūsisagamūle thavei, egam 20 tavanijjulam būsayam siridāmagandamanirayanamandiyam hārāiuvasobhiyam bhayavao ditthie abhiraiheum ulloe nilkhivai. tae nam Sakke battīsam hirannassa suvannassa ya kodīo battīsam nandāim bhaddāim ca sohaggarūvāigune ya bhayavao jammanabhavane Vesamanam sāharāvei, tae nam Sakke ābhiogie 25 deve thosāvei. savranayaramsi mahayā saddenam handa sunantu bhavanavaipamuhā savvadevā devīo ya jo Jinassa Jinamāyāe vā asuham manam dharei tassa ajjagamamjariva sattahā muddhānam phuttau tti. tae nam sarve Indāiyā devā Nandisare gan-

tae nam Āsasenarāyā paccūsasamae nayarārakkhie saddāvettā Bāṇārasīe purie cāragasohaṇam āṇuṃmāṇavaddhaṇam kārāvei nayaraṃ ca bāhirabbhantaraṃ āsiyasamajjiovalittam savvaspaesesu nivaddhavandaṇamālaṃ ujjhiyatoraṇaṃ ūsiyapadāyaṃ maṃcāimaṃcakaliyaṃ ussukka-m-ukkaram abha lapavesam uvvahiyacandaṇakalasam pupphovayārakaliyaṃ maghamaghentadhūvaṃ nadanattāipecchaṇayavirāiyam ūsiyajjhayasahassaṃ musalasahassaṃ kārāvei, tao saie sāhassie sayasāhassie bhūe dalamāṇe \*vaie ya lābhe padicchamāṇe dasāhiyaṃ mahūsavaṃ karei, ekūrasadivase suikamme kae, bārase divase mittanāibhoyāvaṇapuvvayaṃ jamhā gabbhagayaṃmi imaṃmi jaṇaṇī sappaṃ sejjāpāsesu pāsei ao piuṇā Pāso ti nāmaṃ paiṭṭhiyaṃ bhayavao, bhaṇiyaṃ ca:

tūņa atthāhiyāo mahāmahimāo kārettā saesu saesu thānesu tam so rayanim ca tiriyajambhaqā devā Āsaseņarāyabhavanammi hiran-

navāsam jāva cunnavāsam vāsanti.

gabbhagae jam jananī sejjāpāsesu pāsiyam sappam | padisappantam paiņo lambiyabāhum cadāvei | 19 || bhaṇai āyāsasappo vaccai rāyāha taṃ kahaṇ muṇasi | sāhasaṃ ciya to dīvaeṇa taṃ so vi saccavio || 20 || cintai yabbhapabhāvo eso kaham annahā nisātamasi | esā pāsai pāsesu teṇa Pāso tti nāmaṃ kayaṃ || 21 ||

tao kappataru-vva savvajaṇāṇandayārī vaḍḍhanto jāo aṭṭha- 5 variso sohaṇadiṇe ya piuṇō uvaṇōo kalāyariyassa. tao kalāga-haṇujjao teṇa avinnāyapuvvaṃ savvakalāparamarahassaṃ paya-ḍanteṇa Pāsakumāreṇa uvajjhāo ceva kao niuṇayaro kalāsu tti, so ceva jāo bhayavao viṇeo. tao komnimayaṃkau aṇantaguṇa-someṇa vayaṇeṇa nīluppalāo aṇantaguṇasoheṇa nayaṇajuyaleṇu 10 suravaīo aṇantaguṇarūveṇa deheṇa mahuravīrāi aṇantaguṇama-hureṇa sareṇa sayaṃbhuramaṇāo aṇantaguṇagambhīreṇa hiyaeṇa mattakarivarāo aṇantaguṇalaliyāe yaīe dugāinibaddhantasavva-jagarakkhaṇalālaseṇa kārunneṇaṃ virāyamāṇo Pāsajiṇo patto jovvanam.

tao Pasenuinā rannā parināvio Gunarayanasālinīniyadhūyam. bhumjai ya bhayaram tie samam manoramam risayasuham. annayā bhayavayā pāsāovaritthiena gavakkhajālaehim disāvaloyanam kunantena dittho sayalajanavao pavarakusumabalipadaliyāhattho bāhim nigacchanto pucchiyam kim ajja chano koi jam 20 evam eso jano raccai tti. tao sittham ekkenam pāsatthiyapurisenam na ko vi chano kim tu koi mahātāvassī Kamadho nāma purie bāhim samāgao, tassa vandanattham patthio imo janavao. tao tam āyanniūna janiyakoūhalaviseso bhayavam pi patthio. qao jattha so Kamadho dittho ya pamcaggitaram tappamāno. 25 tao tinnāṇasaṃpattattaṇao muṇiyaṃ bhayavayā ekkammi aggikunde pakkhittāe mahallarukkhakhodie majjhe dajjhamāṇam nāyakulam, tam ca tahāviham kaliūna accantam karunāparayāe bhaniyam bhayarayā: aho kattham annānam jam erisammi tavovisese kīramāne dayā na munijjai tti. tao soum eyam Pāsava- 30 yanam bhaniyam Kamadhena jahā:

rāyaputtāṇaṃ turayakumjarāidamaṇe ceva parissamo | dhammaṃ puṇa muṇiṇo ceva viyāṇanti || 22 ||

tao bhayavayā bhanio ekko niyapuriso: re re khodim eyam sāvahāno kuhādaena phodesu. tao jamāna vesa tti bhanamānena sāduhā kayā sā teņa khodī. viniggayam ca tīe majjhāo mahallam nāgakulam. tattha ya dittho isīsi dajjhamāno ego mahānāgo. tassa ya bhayavam davāvei niyayapurisavayanena sa niyamam asiāu sa tti pamcanamokkāram. nāgo vi gheṭṭum tappabhāvao mariūṇa samuppanno nāgaloe Dharanindo nāma nāgarāyā. dinno 40 ya aho nāṇāisāi tti bhaṇamānena bhayavao loena sāhukkāro, tam āyaṇṇiūṇa vilakkhīhūo Kamadhaparivvāyago. kāūṇa ya gādham annāṇatavaṃ samuppanno Mehakumāranikāyamajjhaṃmi Mehāvali nāma bhavaṇavāsidevo. bhayavam pi tao paviṭṭho nayarie.

annayā suham suhenacchantassa-m-āgao vasantasamao. tammi ya vasantasamae jānāvanattham ujjānapālenānettā bhayavao samappiyā sahasā sahayāramamjarī. bhayavayā bhaniyam: bho kim eyam? sāmi bahuvihakīlānivāso patto vasantas samao. tao soum evam vasantakīlānimittam bahupurajanaparivārasamannio jānārūdho gao nandanavanam. tao jānāo samuttario nisanno nandanavanapāsāyamajjhaṭṭhiyakaṇayamayasīhāsaṇe. tattha ya airamanīyattaṇao savvao paloyamāṇenam diṭṭham bhittē paramarammam cittam, tam ca daṭṭhūṇa cintiyam aho kim ettha lihiyam nāyam ca sammam nirūvantena jahāriṭṭhanemicariyam, tao cintium payatto: dhanno so 'riṭṭhanemī jo virasāvasāṇam visayasuham ti kaliūṇa nibbharāṇurāyam niruvamarūvalāvaṇṇajovvaṇam rāyavarakannam jaṇayaviinnam avaujjhiya bhaggamayaṇamaḍappharo kumāro ceva nikkhanto, tā aham pi 5 karemi savvasamaapariccāyam, etthantare

 $logantiy\bar{a}$  u  $dev\bar{a}$  bhayavam bohinti Jinavarindam  $tu \mid sayalajagajjivahiyam$  bhayavam tittham  $pavattehi \parallel 22 \parallel$ 

tao kivinavanīmagāinam kimitthiyam hirannam suvannam vatthum ābharanam āsanam sayanam āsanāīyam osaham puppha-20 gandhavilevanāiyam mahādānam davāvei samvaccharam jāva avi ya:

varavariyā ghosijjai kimitthiyam dijjaī bahuvihīyam | suraasuradevadāṇavanarindamahiyassa nikkhamaṇe || 23 ||

tae ṇaṃ purisāyūṇie Pāse arahā matthae amjalim kariya evam ammāpiyaro vayāsī: icchāmi ṇaṃ ammāo tubbhe abbhaṇunnāe pavvaittae. te vi ahāsuhaṃ devānuppiyā mā paḍibandhaṃ karehi tti aṇujāṇanti.

tae nam Āsasene kudumbiyapurise ūnāvettā aṭṭhasahassaṃ sovaṇṇyāṇaṃ jāva bhomejjāṇaṃ kalasāṇam abhiseyaṭtham uvaṭṭhavāvei. eṭṭhantare caliyāsaṇā savve surindā enti. tae ṇaṃ Sakke Āsasene ya puraṭṭhābhimuhaṃ Pāsaṃ nivesittā aṭṭhasahasseṇaṃ jāva bhomejjāṇaṃ kalasāṇaṃ abhisiṃcanti. abhisege ya vaṭṭamāṇe ege devā Bāṇārasiṃ nay jāva ege vijjujāyanti vāṣanti jāva kunanti.

tae nam Āsaseņe visālam nāma sīyam rayāvei. tae nam Sakke anegakhambhasayasanniviṭṭham aisayamaṇaharam visālam sīyam karāvei. sā vi ya tam ceva sibiyam aṇupaviṭṭhā. tae ṇam Pāse arahā sīyam duruhittā puratthābhimuhe nisanne. tae nam Āsaseṇarāiṇā vuttā samāṇā nhāyā savvālamkāravibhūsiyā bahave purisā sīyam vahanti. tae ṇam Sakke sīyāe dāhiṇillam uvarillam bāham geṇhai, Īsāṇe uttarillam, carimadāhiṇam heṭ-thillam Balī, uttarillam sesā devā jahāriham. avi ya:

35

puvvim ukkhittä mänusehim sähattharomaküvehim | pacchā vahanti siyam asurindasurindanāgindā || 24 ||

atthattha mangalagā chattacāmaramahajjhayāini ya purao patthiyāṇi. tao jaya jaya nandā jaya jaya bhaddā bhaddante savvakālam ca dhamme tuha avigghe havau tti muhamaṃgaliya- 5 m-āīhim abhinandijjamāno bahujanasahassehim pecchejjamāno thuvvamāņo amgulīkim dāijjamāno pupphamjalihim pūijjamāno pae pae agghe padicchamāno bahunaranārinam amjalio dāhinahatthena mahayā iddhisamudaenam kim ca varapadahabherijhallaridundubhisamkhasaehim turehim dharaniyale gayanayale 10 tūranināuparamarammo nayarīo nikkhamittā gao āsamapayam ujjāņam. tattha ya asoyapāyavassa ahe siyāo paccoruhai. Posabahulaekkārasie puvvanhe sayam evālamkāram omuyai. pasarantabāhasalilā Vammā devī hamsalakkhanapadenam padicchai. pamcamutthiyam loyam karei. Sakko kosam padicchai. Khira- 15 samudde sāharai. tam samayam ca Sakkavayanena devāņa ya nigghoso turiyanināo giyarao uvarao tāhe tīsam vāsāim agāram āvāsittā atthamabhattenam apānaenam devaisamādāya tihi purisasaehim saha nikkhanto. bhaniyam ca:

siddhāṇa namokkāraṃ kāūṇa abhiggahaṃ tu so giṇhai | savvaṃ me akaraṇijjaṃ pāvaṃ ti carittam ārūḍho || 25 ||

takkhanam ca uppannam manapajjavanānam. tao pamcasamio tigutto khantikhamo nimmamo niddoso nisamgo lābhālābhe sahe dukkhe nindāpasamsāsu ya samo tavasamjamena appānam bhāvemāno viharai, surāsurā vi bhayavao Pāsassa nikkhamanama-25 himam karettā Nandīsare aṭṭhāhiyam karenti. saṭṭhāṇam ca padigayā, bhayavam pi nayarāsannasaṇṭhiyam patto tāvasāsamam, taṭṭha ya aṭṭhamio diṇayaro ti kaliūṇa tappaesam saṇṭhi-1-1.

!! amālī asuro avahiņā nāūņa 30 attano vaiyaram sumariūņa puvvaverakāraņam samuppannativvāmariso samāgao juttha bhayavam. pāraddhā teņa sīhāirūvena uvasaggā. avi ya:

sihehi ghorarūvehim tikkhanaharehim dīhadādhehim | cauhi u gayarūvehim sarosakayadantapahārehim || 26 || karagahiyakattiehim khuhiyakayanto vva ghorarūvehi | veyūlehi ya bhayavam kayatthio garuyadamsanehim || 27 || emāi bahuvihūyam K

acaliyabhāvam ca nāūṇam jaleṇam bolettā maremi tti sampari- 10 hāya pāraddhā teṇa vijjugajjiyapavaṇubbhadā mahāvutthī. tie jaleṇa jāva bolio bhayavam jāva nāsiyavivaram. etthantare caliyam Dharaṇindassa āsanam. pautto vahiṇā ya muṇio bhayavao vaiyaro. samāgantūṇa turiyam sāmino sīsovari raiyaphaṇiphaṇamandavena sesasarīrapāsesu ya variyaphaṇisarīreṇa 15

nivārio jalabharo. pāraddham ca purao bahuvihāujjaveņuvīņāgīyanāehim ghananigghoso uvaghāyogam pavarapekkhaṇayam. daṭṭhūṇa ya taṃ tārisam mahāisayam dhīrattam ca bhayavao garuyavimhayakhittamāṇaso samuvusuntadappo so asuro paṇamiūṇa ya jiṇam gao niyayaṭṭhūṇaṃ. Dharaṇindo vi niruvasaggam nāūṇa gao saṭṭhūṇaṃ.

Pāsasāmissa nikkhamaņadiņāo caurāsīdivasovari Cettakiņhacautthie atthamabhattante puvvaņhe āsamapae asogataruhetthe silāpattae suhanisannassa āimā kameņa sāmāṇiyakhavagased sayalaloyāloyāvabhāsayam samuppannam kevalam nāṇam. caliyāsaṇā samāgayā surasaṃyhā. Vāukumārehim parisohie joyaṇamette āsitte ya yandhavāriṇā Meyhakumārehim maṇirayaṇacitte taṇmi viraiyaṃ surehim samosaraṇaṃ. taṇmajjhe sīhāsaṇova-15 vitho puratthābhimuho rayayakaṇayarayaṇapāgāravalayattiyanihehim nāṇadaṃsaṇacaraṇehim va sasikiraṇujjalacāmarajuyalacchaleṇa dhammasukkajjhāṇehim va chattattayarūveṇam bhuvaṇattayapasariyakittipuṃjehim va sevākougeṇa paḍivannamuttihi virāyamāṇo sadevamaṇuyāsurāe parisāe joyaṇanihāriṇā sareṇa 20 dhammam kārei:

bho bhavvā caugaisaṃsāro esa ghoraduhapauro |
saraṇaṃ na ettha annaṃ dhammaṃ Jiṇadesiyaṃ mottuṃ || 29 ||
hiṃsāivirairūvaṃ to taṃ maṇavayaṇakāyasupauttaṃ |
indiyakasāṇanigyahapararajahasannio kuṇaha || 30 ||
25 mā mahubindusamāṇe visayasuhe sajjiūṇa tucchaṇmi |
nirayāivivihadukkhāṇa bhāyaṇam appāṇaṃ kuṇaha || 31 ||
aivallabhā vi piyaro aipiyā puttabhāibhajjāo |
saisaṃcio vi attho na taṃmi duhasaṃkade saraṇaṃ || 32 ||
egamaṇo esa jaṇo parikissai jaha kuḍambakajjaṇmi |
so taha jai Jiṇindadhamme tā pāvai mokkhasokkhaṃ pi || 33 ||

emāi soūņa padibuddho bahulogo. pavvāviyā gaṇaharā. surā vi kevalimuhimam kāūṇa Nandīsaravaradīve jattam ca kāūṇa gayā saṭṭhāṇam. Pāso vi bhayavam tiphaṇiphaṇālambaṇo sattaphaṇiphuṇālambaṇo vā vāmadāhinapāsesu cuiroṭṭadevīdharaṇinst dehim pajjuvāsijjamāṇo piyaṃguvannadeho navarayaṇisamūsio Ariṭṭhanemititthupalaṭṭaṇeṇa niyatittham pavattanto bhavvasattapadibohaṇattham cautīsāisayasameo puhavimaṇdule viharai.

Pāsassa nam bhayavao dasa yaṇā dasa gaṇaharā hotthā. Ajjadinnappamuhā solasasamaṇasahassā Pupphacūlappamuhā aṭṭhatīsa-m-ajjiyāsahassā; Suṇandappamuhāṇam samaṇovāsayāṇam egaṃ sayasahassam causaṭṭhī ya sahassā; Suṇandappumuhāṇam samaṇovāsiyāṇam tiṇṇi sayasahassā sattāvīsam ca sahassā; addhaṭṭhasayā coddasapuvvīṇam; coddasasayā ohiṇāṇīṇam; dasa sayā kevalaṇāṇiṇam; ekkūrasa sayā veuvvayāṇam; ta addhaṭṭhamasayā viulamaṇaṃ; chacca sayā vāiṇaṃ; būrasa sayā aṇuttarovavāiyāṇaṃ. ukkosiyāe sāparivārasaṃpayā hotthā.

tae nam Pāse arahā bhavakamaladināyare desūnāim sattari varisāim kevalipariyāenam viharittā egam vāsasayam savvāuyam pālāittā āuyāvasāne Sammeyam āgao. tattha samanānam samanānam sāvayānam sāviyānam savvaparisāya miechattāisamsārapaham sammadamsanāimokkhamaggam pasināim ca vāgaranto 5 māsabhattante uddhaṭṭhio vagghāriyapāṇī selesīpaḍivanno khinabhavopaggāhikammamso tetīsāe aṇagārehim sammam Sāvaṇasuddhaṭṭhamīe siddhim patto.

caliyāsaņā vinnāyavaiyaro nirāṇando vimaņo aṃsupuṇṇanayaṇo sogāūriyahiyao samāgao Sakko Jiṇasarīrayaṃ tipayā- 10 hiṇīkāūṇa naccāsanne nāidūre paccuvāsanto ciṭṭhai. vayai ya:

pasarai micchattatamaṃ gajjanti kutitthisosiyā ajja | dubbhikkhadamaraverāinisiyarā hunti sappasarā || 34 || atthamie jayasūre maulei tamammi samghakamalavanam ullasai kumayatārā niyaro vi hu ajja jina Pāsa | 35 || tamagasiyasasim va naham vijjhāya paīvayam ca nisibhavanam Bharaham inam gayasoham jāyam anāham ca pahu ajja 36 evam savvasuravarā vi. Sakko vi gosīsacandaṇadārūhim tinni ciyāo karei. khīroyajalena bhayavao deham nhāvettā gosisacandaņenāņulimpittā hamsalakkhaņasādayam ca nivāsittā savvālam- 20 kāram karei. sesadevā ganaharānam sarīrāim evam karenti. tao Sakko tinni sīyāo karei. tatthegūe Jinadeham āroviya ciya-gūe thavei. sesadevū dohim sīyāhim gaṇahārāṇa gūrasarīrāim āroviya dosu ciyāsu thaventi. Sakkāesena Aggikumārā ciyagāsu aggim viuvventi. Vāyakumārā ya vāum. sesadevā kalāguru-m- 25 āipavaradhūyam ghayam mahum ca kumbhaggassopakkhivanti. sāmiesu ya maṃsāīsu Mehakumārā devā khīroyajalena nivvavanti ciyão. Sakko uvarimam dāhinam hanuyam, Isāno vāmam, Camaro hetthillam dāhiṇam, Balī vāmam, sesā amgovaṃgāim genhanti. ciyagāsu ya mahante thūbhe kuṇanti. nivvānamahimam 30 ca kāūṇa Sakko Nandīsare gantūṇa puratthima-Amjanagapavvae Jiṇāyayaṇamahimaṇ karei. tasseva cauro logapālā tasseva Amjanapavvayassa pāsavattisu causu Dahimuhanagesu siddhāyayanamahimam kunanti. Isane uttarille Amjanage. Camaro dahinille, Bali pacchimille tesim logapālā taheva Jinamahimam ku- 35 nanti. Sakko savimānam gantūna muhassa sabhāmajjhatthiyamanavagakhambhāo uvāriūna vattasamuggayam sihāsane nivesittā Jiņasakahāo pūei. Pāsajiņahaņum pi tattheva pakkhivai. evam savvadevā vi.

paṃcasu vi kallāṇageṣu Visāhā nakkhattaṃ bhayavao āsi tti. 10

## Übersetzung.

Hier in dem Kontinent Jambudvīpa, in Bhāratavarṣa (Indien), in der Stadt Potana¹) (lebte) ein König, namens Aravinda; dessen

<sup>1)</sup> Vgl. Hem. Par. I, 92.

purohita, ein Laiengläubiger, namens Viśvabhūti, hatte eine Gattin, genannt Anudhari. Sie hatte zwei Söhne, Kamatha 1) und Marubhūti. Mit der Zeit nahmen sie sich Frauen, Varunā und Vasumdharā. Als nun die beiden, Kamatha und Marubhūti, aufgewachsen waren, 5 starb der rechtgläubige Viśvabhūti und gelangte in die Götterwelt. Anudhari aber, in deren Körper die Lebenskraft durch die Trennung von ihrem Gatten verdorrte, starb (auch). Und nachdem Kamatha seinen Eltern den letzten Dienst erwiesen hatte, wurde er purohita. Marubhūti aber lebte keusch und widmete sich ganz 10 und gar der (heiligen) Lehre. Als nun Kamatha dessen Frau, Vasumdharā, deren entzückende Jugend(schönheit) zum Vorschein gekommen war<sup>2</sup>), erblickte, geriet sein Herz in Erregung. Er begann in (großer) Aufregung<sup>3</sup>) mit ihr zu sprechen; sie aber vermochte es nicht, die Liebe zu bezwingen, sondern haftete an ihm 15 wie ein Theaterpublikum an dem Schauspieldirektor 4). Wie nun Varunā den Fortgang dieses unerlaubten Verhältnisses bemerkte, geriet sie vor Eifersucht ganz außer sich 5) und erzählte es dem Marubhūti. Er gab ihr keine Antwort, sagte aber zu den zweien: "Ich werde in ein anderes Dorf gehen" und verließ sein Haus. 20 Abends vermummte er sich dann als ein " $h\bar{a}h\bar{a}$ " rufender 6) Bettler und sprach mit verstellter Stimme zu Kamatha: "Gib mir, dem Hauslosen, einen Ruheplatz, um (mich) gegen die Kälte zu schützen". Kamatha, der den wahren Sachverhalt nicht erkannte, sprach aus Mitleid (zu ihm): "Guter Bettler, verweile nach Belieben hier im 25 Elefantenstalle" 7). Wie nun Marubhūti dort weilte, bekam er ihre Sünde ganz und gar zu sehen; und weil er es nicht aushalten konnte und aus Furcht wegen der üblen Nachreden der Leute nichts dagegen tat, so ging er aus (dem Stalle) und begab sich weg. Frühmorgens ging er hin und meldete es dem Könige. Jener wurde 30 sehr zornig und gab seinen Leuten Befehl; von diesen wurde Kamatha unter widerlichem Trommelschall, einen Kranz von sarāva-(Blüten?)8) um den Hals, auf einen Esel gehoben und durch Kund-

<sup>1)</sup> Kamatha kommt als Name verschiedener Personen (u. a. MBh. II, 117) bei BR. vor.

<sup>2)</sup> Vgl.  $y\bar{a}uvanodbheda$  Ragh. 5, 38, von Mallinātha durch  $\bar{a}virbh\bar{a}va$  erklärt.

savikāram.

<sup>4)</sup> Die Übersetzung der Worte  $p\bar{a}siyav\bar{v}re$  ramgo vva ist außerst unsicher. Da aber ramga- unzweifelhaft = skt. ramga- "Theater, Zuschauer" ist, und  $p\bar{a}sik\bar{a}$  "Strick" bedeutet, also  $p\bar{a}sikav\bar{v}ra$ - ein scherzhafter Name des  $s\bar{u}tradh\bar{a}ra$  sein könnte, habe ich jene Wiedergabe gewagt.

<sup>5)</sup> nadai = gup- "verwirrt werden" Hc. IV, 150.

<sup>6)</sup> hāhābhūta-, vgl. BR. s. v.

<sup>7)</sup> catura- "Elefantenstall" H. 998.

<sup>8)</sup> Was darunter zu verstehen ist, weiß ich nicht; "Blüten" ist nur eine Vermutung von mir. Ein Verbrecher trägt sonst einen Kranz von karavīra-Blüten (k. "Nerium odorum", p. kaṇavera- Jāt. III, p. 59. 62), vgl. z. B. Mṛcch. Akt X, v. 21 (p. 263 ed. Parab.).

gebung vor allen Leuten als "durch und durch ein Übeltäter" ausgerusen (?)¹) und aus der Stadt geführt²). Als er nun derart verhöhnt geworden war, wurde er unmutig; es entstand bei ihm ein tieser Drang zur Weltslucht, und so ergriff er die Utensilien eines Asketen und begann schwere Buße zu üben. Als Marubhūti 5 dies zu hören bekam, wurde er von Reue ergriffen und begab sich zu Kamatha, um ihn zufrieden zu stellen. Er siel ihm zu Füßen. Dieser aber erinnerte sich seines Zorns über die Beschimpfung, nahm einen großen Stein, der in der Nähe lag, und ließ ihn auf den Kopf des vor ihm knieenden Marubhūti fallen. Von diesem 10 Schlag starb Marubhūti laut schreiend³) und wurde als ein großer Elefant, der Führer einer zahlreichen Herde, im Vindhya wiedergeboren.

Nun befand sich einmal zur Herbstzeit König Aravinda, sich mit seinem Harem belustigend, auf dem Dache des Palastes. Da sah 15 er, wie eine schönglänzende, das Himmelsgewölbe bedeckende, liebliche Herbstwolke sich erhob und im selben Augenblick wieder vom Winde fortgerissen wurde; und als er dann über das wahre Wesen der im Augenblick hinfälligen Existenz nachdachte, erlangte er das transzendente Wissen 4), überließ trotz des Widerstandes seiner 20 Umgebung seinem Sohne das Reich und wurde Einsiedler. Einmal während seiner Wanderung begab er sich mit dem Großkaufmann Sāgaradatta zusammen zur Verehrung des Berges Sammeta hin 5). Und ehrfurchtsvoll 6) fragte ihn Sāgaradatta: "Ehrwürdiger, wo wirst du hingehen?" Der Heilige antwortete ihm: "(Ich gehe) 25 auf eine Pilgerfahrt". Der Kaufmann fragte: "Welche ist dann deine Lehre?" Von dem Heiligen wurde ihm die Lehre, die sich auf Mitleid, Freigebigkeit und Disziplin gründet, im Detail verkündet. Als der Kaufmann dies gehört, wurde er ein Laiengläubiger. Auf ihrer Fahrt kam nun die Karawane allmählich nach dem 30 großen Walde, wo der Elefant (früher Marubhūti) lebte, erblickte dort einen großen Waldsee und ließ sich an seinem Ufer nieder. Unterdessen kam nun jener Elefant, von vielen Weibchen umgeben, gerade nach diesem See, um Wasser zu trinken. Wie er nun spielend Wasser getrunken hatte, stieg er auf den Rand des 35

<sup>1)</sup> Dies ist möglicherweise die Bedeutung von pherio, das ich sonst nicht kenne.

<sup>2)</sup> Weil er ein Brahmane war, konnte er natürlich nicht hingerichtet werden, vgl. Kaut. p. 220.

<sup>3)</sup> Vgl. skt.  $\bar{\alpha}$ -ra $\dot{t}$ -, kl. und Ap. radamta $\ddot{u}$  Hc. IV, 445 (Pischel, Apabhramsa p. 44).

<sup>4)</sup> avadhijñāna "die transzendente Erkenntnis materieller Dinge", Tattvārthas, I, 9, 21 ff.: ZDMG, 60, 294, 297.

<sup>5)</sup> Hierin liegt offenbar eine der in diesen jainistischen Heiligenlegenden sehr zahlreichen Inkonsequenzen. Der Grund der Heiligkeit des Berges S. war eben der, daß Pärsva auf seiner Spitze starb (KS. § 168). Hier handelt es sich ja aber um die Vorgeschichte des Pärsva!

<sup>6)</sup> Eigl. "sich verneigend".

Ufers und blickte sich um, bekam das Karawanenlager zu sehen und lief hin, um es zu zerstören. Als nun die Leute ihn so herankommen sahen, liefen sie weg. Der Heilige aber, der durch sein übernatürliches Wissen (alles) durchschaute, blieb in asketischer 5 Positur an seinem Ort. Als der Elefant nun den ganzen Platz des Karawanen(lagers) umlaufen hatte 1), erblickte er den großen Heiligen. Er lief ihm entgegen. Als er ihm aber nahe kam und ihn ansah, legte sich seine Wut und er stand unbeweglich wie bossiert2) da. Als ihn der Heilige in diesem Zustand sah, sprach er, 10 um ihn zu erleuchten, nachdem er mit seiner Askese aufgehört hatte: "Na, na, Marubhūti, erinnerst du dich meiner, des Königs Aravinda, nicht, - nicht deines früheren Daseins?" Als er dies gehört hatte, erwachte in ihm die Erinnerung seiner (früheren) Existenzen und er fiel dem Heiligen zu Füßen. Von dem Heiligen 15 wurde er nach einer detaillierten Belehrung zum Laiengläubigen gemacht. Dann ging der Elefant seines Weges. Unterdessen sahen die Karawanenleute<sup>3</sup>), daß der Elefant sich beruhigt hatte, und sammelten sich wieder alle, fielen dem Heiligen zu Füßen und nahmen in Ehrfurcht die Lehre an, die da in Mitleid usw. ihren 20 Anfang hat. Nachdem nun die Karawane und der Heilige ihre Obliegenheiten getan hatten, setzten sie mit ihren Geschäften ganz vergnügt wieder ihre Reise fort.

Aber der Einsiedler Kamatha, dessen Zorn durch den Untergang des Marubhūti nicht zu Ende war, wurde, als er am Ende 25 seines Lebens hinschied, als eine Giftschlange 1) wiedergeboren. Als nun diese im Vindhyawalde herumschlich, erblickte sie jenen großen Elefanten, der in einen Sumpf gesunken 5) war. Von ihr wurde der Elefant in die Schläfe gebissen. Obwohl durch die Qual des Giftes überkommen, hielt er es doch seiner Frommergebenheit wegen 30 aus und wurde als ein Gott im Sahassārakappa wiedergeboren. Die Schlange aber starb im selben Augenblick und wurde als ein eine Zeitperiode von 17 sāgaropama's lebender Bewohner des fünften Höllenkreises 6) wiedergeboren.

Dann fiel aber jener Gott (der frühere Elefant) herunter und wurde im Kontinent Jambudvīpa, in Pūrvavideha, im Lande Sukaccha, auf dem Berge Vāiṭādhya, in der Stadt Tilaka als Sohn des vidyādhara Vidyudgati und der Königin Kanakatilakā, namens Kiraṇavega geboren. Nachdem er das ihm allmählich zuteil gewordene Reich regiert hatte, wurde er Einsiedler bei Suragurusūri.

<sup>1)</sup> daramalinta- pt. pr. zu \*daramalei, offenbar zu dram- "laufen".

<sup>2)</sup> Vgl. lepyamaya- bei BR.

Was savvojjo ist, weiß ich nicht; vielleicht savojjho = \*sa-vodhya, etwa "mit ihren Waren".

<sup>4)</sup> Was kukkuṭasarpa- bedeutet, weiß ich nicht; Deśīn. 2, 37 gibt kukkudo mattah, was aber nicht hilft.

<sup>5)</sup> khutta-, vgl. Pischel, Pkt. Gr. § 286.

<sup>6)</sup> D. h.  $Dh\bar{u}maprabh\bar{a}$ , wo 100 000 verschiedene Höllen sind, Tattvärthas, III, 1 ff.

Er wurde ein alleinlebender Asket. Einmal begab er sich durch die Luft nach dem Kontinent Puskaravara<sup>1</sup>). Sich dort in der Nähe des Kanakagiri in Positur stellend, begann er verschiedene Askesen zu üben. Und jener Höllenbewohner (die frühere Schlange), von dort aus hingelangt, war in der Nähe desselben Kanakagiri 5 eine große Schlange geworden. Als sie den Heiligen sah, wurde sie wütend und biß ihn in alle Glieder. Der Heilige, der seinem Schicksal gemäß starb, wurde im Acyutakalpa, in der himmlischen Wohnung Jambudrumāvarta, als ein Gott wiedergeboren. Die große Schlange starb mittlerweile auch und wurde nochmals als ein 10 siebzehn sāgaropama's lebender Bewohner des fünften Höllenkreises wiedergeboren. Der Gott (früher Kiranavega) fiel von dort herunter und wurde hier in dem Kontinent Jambudvipa, in Aparavideha, im Lande Sugandha, in der Stadt Sukhamkarā als Sohn des Königs Vajravīrya und seiner Gemahlin Laksmīmatī, namens 15 Vajranābha, geboren. Nachdem er das ihm allmählich zuteil gewordene Reich regiert hatte, überließ er es seinem Sohne Cakrāyudha und wurde bei dem Jina Ksemamkara Asket. Nachdem er dann durch Übung in verschiedener Askese manche Fähigkeiten erworben hatte, begab er sich nach dem Lande Sukaccha. Als er 20 nun dort ohne feste Wohnung lebte, kam er nach Jvalanagiri. Nach dem Sonnenuntergange blieb er dort in Positur stehen. Dann begab er sich in der Morgendämmerung weiter.

Jener Höllenbewohner (die frühere Schlange) aber, von dort fortgezogen und in dem saṃsāra umherirrend, wurde in der 25 Nähe des Jvalanagiri in einem schrecklichen Walde als ein waldwandernder cāṇḍāla wiedergeboren. Als dieser sich auf die Jagd begab, erblickte er zuerst den Heiligen. Wegen des aus früheren Geburten stammenden Hasses dachte er: "(Dies ist) ein böses Omen"), und nachdem er den Bogen bis zum Ohr gezogen hatte, verwundete 30 er ihn mit einem Pfeile. Davon wurde des Heiligen Vajranābha Körper hinfällig, er starb und wurde der Gott Lalitānga in der mittleren Grāveya-Region"). Als der waldwohnende cāṇḍāla den Heiligen tot sah. dachte er: "Ich werde ein großer Bogenschütze werden" und wurde vergnügt. Späterhin starb er und wurde im 35 siebenten Höllenkreise in der Hölle Rāurava wiedergeboren.

Und der Gott (früher Vajranābha), von dort gefallen, wurde hier im Kontinente Jambudvīpa, in Pūrvavideha, in Porāṇapura als Sohn des Königs Kuliśabāhu und der Königin Sudarśanā, namens Kanakaprabha wiedergeboren. Allmählich wurde dieser ein Welt- 40 beherrscher. Einmal, als er sich oben auf dem Palaste befand, sah er eine Menge Götter, die sich zur Anbetung nach Gaiyanaha (?) be-

Puṣkaravara ist der dritte der großen Kontinente (s. ZDMG. 60, 312).
 Etwas ähnliches wird wohl \*avaśakuna-, das ich sonst nirgends finde, bedeuten.

<sup>3)</sup> Falls man den Ausdruck "die mittlere" unterstreichen darf, wäre damit die fünfte gemeint, da es neun Graiveya-Regionen gibt (Tattvārthas. IV, 20)

gaben. Als er dies gesehen, bekam er die Ankunft des tirthakara Jagannātha zu wissen und ging hinunter, um ihn zu verehren. Er begrüßte den tirthakara; als er sich hingesetzt hatte, erteilte der Ehrwürdige eine Belehrung, die den Überdruß am Weltleben 5 erzeugte. Dann begrüßte ihn der Weltherrscher und begab sich in die Stadt, der Ehrwürdige aber lebte nach Belieben dort. Nach einiger Zeit, als der Weltbeherrscher Kanakaprabha über die Belehrung des tirthakara nachdachte, entstand bei ihm das Gedächtnis der (früheren) Geburten, er sah seine Existenzen im Acyutato (kalpa) usw., wendete seine Gedanken vom samsära weg und nahm das Gelübde beim tirthakara Jagannātha. Einmal kam er bei seiner Wanderung nach einem großen Walde, namens Ksīravana, und stellte sich auf dem Ksīramahāgiri gegen die Sonne gewandt in Positur.

Und jener Höllenbewohner (der frühere waldlebende candala) kam von dort aus 1) herbei und wurde eben in diesem Ksīra-Walde in einer Schlucht des Berges Ksīra als Löwe geboren. Als er einmal umherschweifte, kam er in die Nähe des Heiligen. Indem dann sein alter Haß wieder aufflammte, tötete er den Heiligen. 20 Da er während der Versenkung starb und an den Namen des tirthakara dachte, wurde er als ein zwanzig sāqaropama's lebender Gott in Prānatakalpa in dem Götterhause Mahūprabha wiedergeboren. Der Löwe aber, nachdem er lange im samsāra umhergewandelt war, wurde wegen seines karman in einer Brahmanen-25 familie als Brahmane geboren. Als Folge seiner bösen (Handlungen) ging, als er eben geboren war, seine ganze Familie, Vater, Mutter, Bruder usw. zugrunde. Der Brahmanenknabe selbst aber wurde aus Mitleid am Leben erhalten und erreichte das Jugendalter. Als er in vielfacher Weise von den Leuten schlecht behandelt wurde?) 30 und sich nur mit Not durch die ihm zukommende Nahrung erhielt, wurde er der Welt überdrüssig. Er wurde ein im Walde (lebender) Asket, der sich mit Knollen, Wurzeln und Früchten ernährte. Dort übte er die vielfache Askese der Unwissenden (?) 3), die Askese der fünf Feuer usw.

Dieser Gott (früher der Weltherrscher Kanakaprabha) aber fiel am vierten Tage der dunklen Hälfte des Cāitra-Monats vom Prāṇatakalpa herunter und wurde hier im Kontinente Jambudvīpa, in Indien, im Kāśī-Lande, in der Stadt Vāṇārasī in der Mitternacht, als (der Mond mit) Viśākhā in Konjunktion stand, im Leibe do der Königin Vāmā, der Gemahlin des Königs Aśvasena, empfangen, um der 23. tīrthakara zu werden. Und jener Ehrwürdige, mit dem dreifachen Wissen der ausgestattet, wußte: "ich werde herunterfallen" — wußte aber nicht, wann er gerade fiel — er wußte:

<sup>1)</sup> Nämlich aus der Hölle.

<sup>2)</sup> S. über khimsai Leumann. Aup. S. s. v.; Verf. IF. 35.

<sup>3)</sup> annānatavovisesam = ajnānatapovišesam ist mir nicht klar.

<sup>4)</sup> D. h. śruta°, mati° und avadhijnana, vgl. Tattvarthas. I, 22

"ich bin gefallen". Und in jener Nacht sah die Königin  $V\bar{a}m\bar{a}$ die sehenswerten vierzehn großen Träume, nämlich: Elefant, Stier, Löwe, Salbung 1), Kränze, Mond, Sonne, Fahne, Topf, Lotusteich, Ozean, Götterhaus, Juwelenhaufen und Feuer<sup>2</sup>). Sehr zufrieden ging sie langsam hin und erzählte die (Träume) ihrem Gatten. Er, der 5 eine unvergleichliche Freude zeigte, antwortete ihr: "Meine Liebe, du wirst einen Sohn bekommen, der mit allen (guten) Merkmalen versehen, ein Held, zu allen Zeiten erfolgreich ist". Als sie diese Worte des Königs hörte, wurde sie noch mehr vergnügt und freute sich sehr darüber. Und am Morgen, als er die Andacht ver- 10 richtet und in der Palästra mit Waffenübungen usw. sich abgemüht hatte, gebadet und mit allem Schmuck bekleidet war, setzte er sich in dem Audienzsaal nieder und ließ von hervorragenden Männern acht Lehrer, die da Traumdeuter waren, rufen. Geschmückt kamen sie herbei, nahmen auf Thronsesseln Platz und empfingen Ehren- 15 gaben von Blumen, Früchten, Kleidern usw. Die Königin  $V\bar{a}m\bar{a}$ wurde hinter einen Vorhang plaziert. Nachdem sie die Träume erzählt hatte, fragte der König jene über ihre Bedeutung. Da sie sich nun unter sich über die Entscheidung des Lehrbuchs verständigt hatten, sagten sie: "Großer König, in unseren Lehrbüchern 20 sind dreißig große und zweiundvierzig (gewöhnliche) Traume gedeutet. Unter diesen sehen die Mütter der tirthakara's und der Weltbeherrscher, wenn diese in ihren Leib hereingehen, die vierzehn großen Träume: "Elefant' usw. Die Mütter der Keśava's, Baladeva's und der Könige (aber) sehen jeweilig sieben, vier und 25 einen großen Traum. Deswegen wird die Königin Vāmā nach Verlauf von neun Monaten entweder einen Herrscher über ganz Indien, einen Helden, einen Stammhalter seines Geschlechts, an allen Gliedern schön, mit allen Tugenden geschmückt, oder einen Propheten (tirthakara) der Jinalehre, einen Schutzherrn der drei Welten, ge- 30 bären". Als der König dies hörte, sträubten sich ihm vor übermäßiger Freude die Körperhaare; er entließ nach Ehrenbezeugungen die Lehrer und lebte sehr glückselig. Die Königin Vāmā verlebte froh und in ungebrochenem Glück die Zeit ihrer Schwangerschaft.

Doch jetzt begann Sakra's Thron zu beben; er aber dachte 35 gründlich über die Ursache der Erschütterung nach. Und mit Verwendung des transzendenten Wissens sah er, wie der Ehrwürdige in den Mutterleib trat. Dann erhob er sich vor Freude ganz verwirrt von seinem Thron. Er ging sieben oder acht Schritte auf den Ehrwürdigen zu, verbeugte sich dreimal, bog das linke Knie 40 und stemmte das rechte auf die Erde, hob seine gefalteten Hände auf den Kopf und begann ihn zu preisen: "Heil sei dem Heiligen, Ehrwürdigen bis 3) dem Pārśva, der die Stätte, die "der Weg der

<sup>1)</sup> Der Göttin Śrī.

<sup>2)</sup> Vgl. zu diesen Traumen die lehrreiche Abhandlung von Hüttemann im Baeßler-Archiv IV, p. 47 ff. (vgl. Abbild. p. 54).

<sup>3)</sup> Das Ausgelassene ist aus KS. § 16 zu ergänzen, vgl. SBE. XXII, 254 f.

Vollendung' heißt, zu erreichen verlangt, dem Manne von edler Geburt'), dem 23. tīrthakara! Ich begrüße, bei ihm angelangt, den sich hier befindlichen Ehrwürdigen. Möge der Ehrwürdige mich sehen!" Dann kam er nach Vāṇārasī und lobte die Mutter 5 des Ehrwürdigen: "Du, o Göttergeliebte, bist glücklich, mit gutem karman ausgestattet"), hast eine schöne Frucht deiner Existenz erreicht, bist in der (ganzen) Dreiwelt preisenswert, in deinem Leibe ist der erste der Männer, das Juwel der Welt, der 23. tīrthakara, empfangen worden!" Wie dann Sakra die Mutter des Jina 10 gepriesen hatte, ging er nach seinem Ort.

Die Königin Vāmā aber lebte froh und glücklich, indem sie, zu kalte und zu warme Speisen usw. meidend, ihren Embryo behütete. Und von dem Augenblick an, als er empfangen wurde, begannen die Tiryagjrmbhaka-Götter auf Śakra's Befehl alle 15 große Schätze, die in Dörfern, Städten, Wildnissen usw. niedergelegt und ohne Eigner waren, in das Geburtshaus des Ehrwürdigen

zu schleppen.

Nachdem nun die Schwangerschaftsgelüste der Königin in gebührender Weise erfüllt waren, gebar sie nach neun Monaten und 20 acht und einem halben Tage am zehnten Tage der dunkeln Monatshälfte des Pāuṣya glücklich einen Knaben. Bei ihr entstand große Dann bebten die Thronsessel der Oberinnen der Dikkumāri's 3). Als sie dann durch ihr transzendentes Wissen den Ehrwürdigen bemerkt hatten, fuhren die acht in der Unterwelt wohnen-25 den Oberinnen der Dikkumāri's, von einem Gefolge von viertausend fürstlichen Personen 4), sieben (tausend) Soldaten 4) usw. umgeben, von Freude erfüllt, indem sie dachten "dies ist die Sitte", mit großer Pracht in einem Götterwagen dahin und zogen dreimal von rechts um das Geburtshaus des Ehrwürdigen. Nachdem sie in der 30 nordöstlichen Himmelsgegend den Wagen auf die Erde und unnahbar hingestellt hatten und aus ihm heruntergestiegen waren, verehrten sie dreimal den Ehrwürdigen und seine Mutter, legten ihre Hände auf den Kopf und sagten: "Heil sei dir, die du einen edelsteinartigen Embryo trägst, Mutter der Leuchte der Welt, Gebärerin des Edel-35 steins der Welt! Wir, die in der Unterwelt wohnenden Oberinnen der Dikkumāri's, werden das Geburtsfest des tīrthakara feiern. Deswegen sollst du nichts fürchten." So sprechend machten sie die Erde im Umkreis von einer Meile um das Geburtshaus herum durch einen verändernden, wohlduftenden Wind von Gras, Blättern 40 und Gehölz frei und reinigten sie. Danach hielten sie sich in der Nähe des Ehrwürdigen auf, indem sie:

<sup>1)</sup>  $puris\bar{a}d\bar{a}n\bar{i}ya$ , das sonst anders übersetzt wird (vgl. SBE. XXII, 271), ist wohl = \* $purus\bar{a}j\bar{a}neya$ -=  $-\bar{a}j\bar{a}neya$ purusa- "ein Mann von edler Geburt".

<sup>2)</sup> krtapunya.

<sup>3)</sup> Die Dikkumāra's bilden die zehnte Abteilung der Bhavanavāsin's.

<sup>4)</sup> Über samanika und anika s. Tattvarthas. IV, 4 (ZDMG, 60, 317).

"Nach dem Untergang des Jina Nemi<sup>1</sup>), der Sonne<sup>2</sup>) der Welt, war Indien ohne einen Schutzherrn; in dir, der du alle Welten erleuchtest, hat es wieder einen gefunden (1).

Glücklich und gerecht ist hier der mit (guten) Merkmalen versehene König  $A\acute{s}vasena$ ; preisenswert die Königin  $V\bar{a}m\bar{a}$ , aus 5 deren Leib der Ehrwürdige entsprungen ist (2).

Wir haben unser Ziel erreicht, unsere Göttlichkeit ist uns viel wert, da wir zum erstenmal (oder: zuerst von allen?) die Aufsicht bei der Geburtsfeier des Jina führen" (3).

und andere auf dasselbe ausgehende Lieder sangen. Ebenso kamen 10 aus der Himmelswelt die acht. die auf der Spitze des Mandara wohnen, an und sangen. Wiederum veränderten sie den Wolkenregen3) und ließen einen Regen von Blumen und Wohlgerüchen fallen. Ebenso kamen die acht, die auf jedem der östlichen, südlichen, westlichen und nördlichen Absätze 4) (des Mandara) wohnen, an 15 und sangen. Wiederum standen sie da, der Reihe nach Kränze, Krüge. Wedel und Chowries in den Händen tragend. Ebenso kamen die vier, die auf iedem Absatz der Zwischengegenden wohnen, an. Und diese standen mit Leuchtern in den Händen in den vier Zwischengegenden singend um den Ehrwürdigen herum. Ebenso kamen die 20 vier. die auf den Mittelabsatzen wohnen dahin bis 5) .deswegen sollst du nichts fürchten" und machen für den Ehrwürdigen ein nabelähnliches Gefäß (?) von vier Finger großen Juwelen (?) zurecht . . . . . Dieses füllten sie mit Edelsteinen. Darüber machten sie einen Kranz von gelbem Arsenik (?) 6). Dann zauberten sie in 25 drei Himmelsgegenden drei Fahnenstangen (?) hervor, in deren Mitte drei viereckige Häuser und darin drei Thronsessel standen. Dann nahmen sie den Heiligen auf die gefalteten Hände und die Mutter auf ihre Arme und setzten sie auf den Thronsessel in der Halle der südlichen Fahnenstange. Nachdem sie sie mit hundert- und so tausendfach gekochtem Öl eingerieben hatten, salbten sie sie mit wohlriechender Salbe 7). Dann setzten sie sie auf den Thron der östlichen Halle, und nachdem sie durch die Götterdiener 3) aus Cullahimavant Holzscheite aus Gosirsa-Sandel<sup>9</sup>) hatten holen lassen, machten sie mit den Reibhölzern Feuer, zündeten es mit den Holz- 35 scheiten an und brachten Spenden dar, verrichteten die Geburts-

<sup>1)</sup> Aristanemi, der 22. tīrthakara.

<sup>2)</sup> Eigl. Lampe".

<sup>3)</sup> Cfr. Dešīn. 7, 35: vaddalam tathā vakkadam durdinam | vakkadam nirantaravrstir ity eke ||

<sup>4)</sup> So etwas muß wohl hier rucaka- bedeuten, vgl. BR.

<sup>5)</sup> Vgl. oben p. 343.

<sup>6)</sup> Dies bedeutet gewohnlich  $hariy\bar{a}liy\bar{a}=harit\bar{a}lik\bar{a};$  Desīn. 8, 64 hat aber auch  $hari\bar{a}l\bar{i}$   $d\bar{u}rv\bar{a}.$ 

<sup>7)</sup> Vgl. skt. udvartana-.

<sup>8)</sup> Abhiyogya, vgl. Tattvārthas. IV, 4.

<sup>3)</sup> Gosīrsa-Sandel ist nach Kaut. p. 78 kālatāmra und matsyagandhi.

zeremonie und banden ein Schutzamulett<sup>1</sup>) fest. Sie nahmen zwei mit Perlen und Edelsteinen besetzte goldene Näpfe (?)<sup>2</sup>), brachten diese bei den Ohren des Ehrwürdigen zum Klingen (?) und sagten:

5 dann nahmen sie die Mutter des *tīrthakara* in ihre Arme, setzten sie in dem Schlafzimmer des Geburtshauses nieder und stellten den Ehrwürdigen an ihre Seite. Dann standen sie singend da.

Unterdes begann aber der Thron des Götterkönigs Sakra, dessen Elefant Airāvana (ist), des Keulenträgers, wie er in der 10 Halle Sudharmā ruhig dasaß, zu wanken. Verwirrt legte Śakra sein transzendentes Wissen an und sah den tirthakara. Da schlug sein Herz hoch vor Freude; mit Diadem, mit Armspangen, Ohrringen und Halskette geschmückt erhob er sich schnell von seinem Throne, zog seine edelsteingeschmückten Schuhe aus, legte 15 sein äußeres Kleid über die linke Schulter und ging sieben bis acht Schritte vorwärts gegen den Ehrwürdigen bis "möge der Ehrwürdige mich sehen" so begrüßte er ihn, verbeugte sich vor ihm und setzte sich, gegen Osten gewandt, auf dem Thron nieder. Dann dachte er: "Für die Götterkönige der vergangenen, jetzigen und 20 kommenden Zeit ist es Sitte, daß der Ehrwürdigen Geburtsfest gefeiert wird", ließ Harinegamesi, den Gott, der die Fußtruppen kommandierte, rufen und befahl ihm: "Höre einmal, Göttergeliebter. schlage dreimal in der Sudharmā-Halle die eine Meile im Umkreis messende Glocke Sughosa und melde den im Sāudharma-25 Himmel wohnenden Göttern und Göttinnen!" Nach diesem Befehl eilte Harinegamesi froh und vergnügt hin und schlug dreimal aut die hochtönige, donnerschallende Glocke Sughosa. Bei ihrem Widerhall begannen in den (anderen) 3199999 Götterhäusern³) die ebensoviel hunderttausend Glocken zu klingen. Als nun der Sau-30 dharma-Himmel durch den hunderttausendfachen Widerhall gleichsam verändert (?) wurde und der Glockenklang aufhörte, (dachten) die immer ihren Genüssen frönenden Götter: "Was ist denn das?" und horchten verwirrt zu. Um sie zu benachrichtigen, sprach er dann mit lauter Stimme: "Höret mich, Götter und Göttinnen! 35 Sakra macht (folgendes) bekannt: "In Indien ist der 23. tirthakara geboren'. Versammelt euch deswegen mit allen Kräften zur Feier seiner Geburt!" Wie sie dies hörten, wurden sie froh und vergnügt, und indem sie einsahen: "Dies ist die Sitte", sammelten sie sich ohne Ausnahme bei Sakra, einige aus Liebe für den tirthakara. 40 andere aus Neugierde (ihn) zu sehen, andere (wieder) wegen des

<sup>1)</sup> Das wird wohl pottaliya- bedeuten; Dešīn. 2, 34 sagt kuntī pottalium | vastranibaddham dravyam | Das Wort ist offenbar selbst ein dešīšabda.

<sup>2)</sup> vattaga- kenne ich nicht, vgl. aber vattaga- in Ausg. Erz. p. 60, 25 (J. J. Meyer, Hindu Tales p. 206, n. 4).

<sup>3)</sup> Es sind nämlich im Sāudharmakalpa 3 200 000 vimāna's (vgl. ZDMG. 60, 322); hier wird natürlich Sudharmā abgerechnet.

Befehls des Śakra. Dann ließ Śakra den Götterdiener  $P\bar{a}laka$ rufen und befahl ihm, ein Götterhaus, auf mehreren hundert Pfeilern ruhend, ganz aus Edelsteinen gemacht, durch Reihen von sich bewegenden Glöckchen lieblich klingend, hunderttausend Meilen breit und fünfhundert Meilen hoch, durch Zauberkunst herzustellen. Auf 5 drei Seiten des (Götterhauses machte er) Treppen und vor ihnen Torbogen auf der Mitte des Hauses; danach das eigentliche Haus; in dessen Mitte eine Perlen-Unterlage, acht Meilen in Länge und Breite und fünf Meilen in Höhe, auf deren Mitte einen Thronsessel. Nordwestlich, nördlich und nordöstlich auf dieser (Unterlage) stellte 10 er für die 84 000 Götterfürsten (im Gefolge) Sakra's ebensoviele Sessel in Ordnung, an der östlichen Seite für die acht Hauptgemahlinnen, an der südöstlichen Seite für die zwölftausend Götter des inneren Hofstaates, an der südlichen für die vierzehntausend des mittleren und an der südwestlichen für die sechzehntausend 15 des äußeren Hofstaates; an der westlichen Seite aber für die sieben Generale der göttlichen Truppen. Um den Thron herum machte er in allen vier Richtungen Stühle für die 84 000 Leibgardisten 1) der Götter.

Da nun Sakra eine mit allen Schmucksachen gezierte Zauber- 20 gestalt angelegt hatte, wandelte er mit seinen acht Hauptgemahlinnen und der ganzen Truppe der himmlischen Musikanten und Schauspieler um das Götterhaus von rechts herum, ging die östliche Freitreppe hinauf und ließ sich auf dem östlichen Thron nieder. Die Götterfürsten gingen die nördliche, alle übrigen die südliche 25 Freitreppe hinauf und setzten sich auf die vorher zurechtgestellten Stühle. Dann stellten sich vor Sakra die acht Glückszeichen ein<sup>2</sup>). Auch der Wasserkrug, der goldene Krug, der Sonnenschirm, die Fahne und der Chowrie<sup>3</sup>) stellten sich ein. Eine tausend Meilen hohe, mit juwelenem Stiel versehene, mit vielen tausenden fünffarbigen Lo-30 tussen 4) geschmückte Indrafahne wurde erhoben. Dann stellten sich fünf der wohlgeschmückten Heerführer (der Götter), vierzehn dienende Götter und Göttinnen und dann die im Saudharma-Himmel wohnenden Götter und Göttinnen vor (die Fahne?). Nachdem er dann in seiner ganzen Macht bis mit allgemeinem Ruf am Sau- 35 dharma-Himmel vorübergeschritten war, ging er auf dem nördlichen Wege in schnellem Tempo quer über die unzähligen Kontinente und Ozeane und begab sich zu der nordöstlichen Seite des Ratikara-Berges im Nandiśvara-Kontinent. Dann nahm er

<sup>1)</sup> ātmarakṣa, Tattvārthas. IV, 4.

<sup>2)</sup> Diese sind nach Aup. S. §§ 10. 49 die folgenden: 1) svastika; 2) śrīvatsa; 3) nandyāvarta; 4) vardhamānaka ("die Puderdose"); 5) bhadrāsana ("der Thron"); 6) kalaśa ("der Wasserkrug"); 7) matsya ("der Fisch"); 8) darpana ("der Spiegel"); vgl. Hüttemann, Baeßler-Archiv IV, p. 50 ff. 3) Vgl. zu diesen fünf Aup. S. § 49 II.

<sup>4)</sup> Was kuṭabhī, das auch in KS. App. § 8 vorkommt, bedeutet, weiß ich nicht. Aber kutapa- ist "Lotus" nach SKDr, und so wäre es wohl möglich, daß dieses Wort dasselbe bedeutete.

jenes Götterhaus mit, begab sich zu dem Geburtshaus des Ehrwürdigen und machte mit dem Götterhause das dreifache Rechtsumwandeln des Geburtshauses. In nordöstlicher Richtung von diesem stellte er das Götterhaus 1) unnahbar auf die Erde. Mit 5 seinem Gefolge stieg er aus, und wie er ihn (den Pārśva) erblickt, verbeugt er sich. Um den Jina und seine Mutter wandelt er dreimal herum wie die Dikkumāri's. Dann begrüßte er ihn bis sprach folgendermaßen: "Ich, o Ehrwürdiger, bin Sakra, der Götterkönig, und werde des Ehrwürdigen Geburtsfest feiern. Deswegen sollt 10 ihr euch nicht fürchten!" sagte er, gab ein Schlafmittel, zauberte ein Ebenbild des Jina hervor und stellte es seiner Mutter zur Seite. Dann zauberte er fünf Sakra's hervor. Einer nimmt den Ehrwürdigen auf die Hände; ein anderer hält den Sonnenschirm; zwei schwingen die Chowries; einer geht mit der Keule voran bis; 15 mit allem Aufwand wurde der auf den Händen getragene Jina auf dem Mandara-Berge, im Pandaka-Haine auf dem Krönungsthron nach Osten gewandt niedergesetzt. Der Götterkönig Isana auf seinem Stiere reitend, mit dem Spieß in der Hand, kam auch dahin, um es kennen zu lernen. Die Glocken klangen laut. Der 20 Infanteriegeneral Laghuparākrama und der Hausbauer Puspaka kamen auf dem südlichen Wege auf die nordöstliche Seite des Ratikara-Berges bis auf Mandara an. So kommen die 32 Indra's (nach der Beschreibung der Jambudvipaprajñapti) zusammen; auch die Gefolge von Fürsten usw., des Sakra usw. müssen beschrieben 25 werden, so nämlich:

"Vier und achtzig, achtzig, zwei und siebzig, siebzig und sechzig, fünfzig, vier und vierzig, dreißig, zwanzig und zehntausend (4);

Vier und sechzig, sechzig und sechstausend sind die Asura's; jene sind Fürsten, viermal soviel sind die Leibgardisten (5);

Es gibt Trupps von Musikanten, Schauspielern, Pferden, Elefanten, Wagen und Dienern in dem Hause der Götterherrscher; der siebente Trupp sind die Stiere, die Büffel aber gehören denen der Unterwelt" (6).

Dann wurde von dem Indra des Acyuta-Himmels den Götterdienern wegen der Salbung bei der Geburt Befehl gegeben: sie
zauberten achttausend goldene Krüge, ebensoviele silberne, perlene,
goldene und silberne, goldene und perlene, silberne und perlene,
goldene, silberne und perlene und ebensoviele irdene (Krüge); ebensoviele goldene Wasserkrüge, Töpfe, . . . . . . . , Juwelenkörbe,
Blumenkörbe<sup>2</sup>), Kränze usw. hervor, nahmen Wasser aus Ksīroda
und Puskaroda<sup>8</sup>) und Wasser, Lotusblumen und von den heiligen

<sup>1)</sup> Was cauramgulam hier bedeutet ist mir nicht klar.

<sup>2)</sup> camgerī hat vielleicht dieselbe Bedeutung wie p. cangotaka- "a casket".

<sup>3)</sup> Vgl. Tattvārthas. III, 7 (ZDMG. 60, 312).

Badeplätzen in Māgadha, den großen Flüssen Ganges usw. und den großen Teichen, Padma usw., und von dem ganzen  $V\bar{a}it\bar{a}dhya$ , von jeder Zone<sup>1</sup>), von allen Hauptgebirgen holten sie allerlei . . . . . . , Blumen, Parfüme, Heilkräuter und Zaubermittel und aus den Hainen  $Bhadras\bar{a}l\bar{a}$  usw.<sup>2</sup>),  $gos\bar{i}rsa$ -Sandel und Kränze 5 und machten so die Waschung des Ehrwürdigen zurecht.

Dann bespülte der Indra des Acquita-Himmels, von seinem Gefolge von Fürsten und hohen Staatsbeamten umgeben, aus natürlichen und künstlichen mit Fußgestellen aus Lotusblumen3) und Lotusdeckeln versehenen, von wohlriechendem Wasser gefüllten und 10 mit Sandel bestrichenen, mit Halsketten behängten Krügen, wie: aus achttausend goldenen bis irdenen (Krügen), mit allen Arten von Wässern bis Zaubermitteln, mit aller Wunderkraft bis mit allerlei Ruf den Ehrwürdigen. Und während des Waschens standen die Indra's und andere Götter mit Sonnenschirm, Chowrie, Krug, 15 Weihrauchbüchse usw. in den Händen froh und vergnügt bis Keule und Spieß tragend, im Vordergrund. Einige machen den Ort durch Besprengungen 4), Abwaschungen und Salbungen zu einer wahren Duftflasche; einige lassen einen Goldregen fallen; ebenso lassen sie Gold- und Silberschmuck, Blätter, Blumen, Früchte, Düfte, Farben 20 und Puder regnen. Einige aber verteilen diese Sachen. Einige spielen auf Saiten-, Schlag- und Blasinstrumenten, einige singen, einige tanzen, einige führen eine Pantomine auf. Einige hüpfen, schütteln sich hin und her, stoßen Löwengebrüll und Elefantenwiehern aus. Einige plätschern 5), donnern, blitzen und regnen. 25 Einige tanzen in Gestalt von Geistern Verstorbener (?)6). Einige rezitieren Panegyrica wie:

"Der Gott, der Vernichter aller bösen Lehren, der Hüter der Stadt der Dreiwelt, der Schutz gegen Gewalt (?); der Einzelkämpfer beim Vernichten des feindlichen Heers des karman, der 30 harte Pfeil im Herzen des Ketzerfürsten (?); die Keule zum Zerdrücken des bösen karman der Liebe; der Stier, der das Joch des schweren Gesetzes trägt usw." (7).

Dann, nach Abschluß der Waschung, bringt der Indra des Acyuta-Himmels mit den gefalteten Händen auf dem Kopfe für 35 ihn einen Heilruf aus. Dann reibt er seine Glieder mit einem duftenden Tuch, weich wie die Augenwimper, ab. Er schmückt

<sup>1)</sup> varṣa (oder steht das vielleicht hier für varṣadharaparvatu?).

<sup>2)</sup> Vgl. Tattvārthas. III, 9 (ZDMG. 60, 312 f.).

<sup>3)</sup> Sonst hat der Krug (kalasa) auf dem Fußgestell zwei Schneckenhäuser, vgl. Hüttemann, Baeßler-Archiv IV, p. 53. 54.

<sup>4)</sup>  $\bar{a}siya = \bar{a}sikta$ , vgl. Leumann, Aup. S. s. v.

<sup>5)</sup> Die Hs. liest ucchalanti, was aber keinen Sinn gibt; ich versuche uccholanti zu lesen, indem ich nach uccholana- "Patschen, Plätschern" (Aup. S.) ein Verbum \*uccholai annehme.

<sup>6)</sup> Höchst unsicher; ich lese dann vi jiyabhūya°. Es gibt im ŚBr. XIV, 7, 1, 33 die jitalokāh pitarah — ob sie mit diesen zusammenhängen?

40

ihn wie einen Wunschbaum bis zeigt ein Schauspiel vor. Mit durchsichtigen, silberfarbigen Kristallkörnern zeichnet er vor dem Ehrwürdigen die acht Glückszeichen auf. Es heißt ja:

"Die acht Glückszeichen: Spiegel, Thron, Puderbüchse, Krug, Fische, śrīvatsa, svastīka und nandyāvarta wurden aufgezeichnet" (8).

Er macht einen bis zur Kniehöhe reichenden Haufen von fünffarbigen Lotus- und Hibiscusblüten 1), die er mit der Hand ausstreut. Er nimmt eine Büchse aus Bervll und schüttet das schönste 10 Räucherwerk aus schwarzer Aloe und Boswellia thurifera aus. ging sieben bis acht Schritte zurück, legte seine gefalteten Hände auf den Kopf und pries ihn mit achthundert tiefsinnigen lobenden (?) folgendermaßen: "Verehrung sei dir, du Vollkommener, Erleuchteter, 15 Leidenschaftsloser, der du ohne Furcht und Liebe bist, frei von Haß, von Kummer (śalya) befreit, du Juwel der Tugenden, du Ozean des guten Charakters, du Weltherrscher des Gesetzes! Verehrung sei dir, du Leidenschaftsloser (?)". Nachdem er ihn so gepriesen hatte, setzte er sich ihm nicht zu nahe und nicht zu ferne 20 nieder. So wie die Waschung durch den Indra des Acyuta-Himmels ist auch die (des) bis durch den Indra des Aiśāna-Himmels?), durch die Bhavanavāsin, Vyantara und Jyotiska zu beschreiben: "dann zaubert er fünf *Iśāna*'s hervor; ein *Iśāna* nimmt den Ehrwürdigen in seine gefalteten Hände und setzt ihn auf dem Thron 25 nieder; ein anderer hält hinter ihm den Sonnenschirm; zwei schwingen auf den Seiten die Chowries; einer steht vorn mit dem Spieß in der Hand".

Dann zaubert Sakra in den vier Richtungen um den Ehrwürdigen herum vier weiße Stiere hervor. Aus deren acht Hörnern so fließen Ströme herunter. In derselben Weise ist die Waschung durch Sakra zu beschreiben bis sprach folgendermaßen:

"Heil dir, Heil dir, o *Pārśva*, Herr der Jinas, du unvergleichlich Schöner, du Erster an Mitleid! Heil dir, Heil dir, Herr, du Heimstätte aller Glückseligkeit, du Liebling der ganzen Welt! (9).

.... o, du Stein der Weisen, du vorzüglichster Wunschbaum<sup>3</sup>), wie du, o Herr, gesehen wurde .... (10).

Die Freude, die durch deinen Anblick erweckt wird und in meinem Körper nicht Raum (genug) findet, geht jetzt überall durch das Haarsträuben heraus — Heil dir, o Meister! (11).

<sup>1)</sup> Da jalaya- = jalaja- offenbar nur "Lotus" sein kann, ist wohl thalaya- = sthalaja- hier als sthalapadma "Blüte des Hibiscus mutabilis"

<sup>2)</sup> Vgl. Tattvārthas. IV, 20.

<sup>3)</sup> Der Vers ist in der Hs. unvollständig und in der zweiten Hälfte korrupt.

Du nach langer Zeit erblickter Liebling, bei mir ist eine Freude erweckt, unendlich viel größer als die Freude der Leute (?), wie ich dein Gesicht erblickte, o Gott (12).

Schwer lebend, von schwerem *karman*, unglücklich, ja, sogar zu nichts fähig <sup>1</sup>) mag wohl der sein, der dich zu sehen nicht 5 erlangt oder es erlangt habend sich nicht freut (13).

Sind nicht jetzt die Ketzer erschrocken, hat sich nicht die Herde der karman-Elefanten zerstreut (?), da heute der Jina-Löwe für die Waldbewohner, Liebe usw., geboren ist? (16).

Heil dir! Wenn ich auch hunderttausend Augen und tausend Stimmen hätte, o Herr, so würde doch meine Begeisterung<sup>3</sup>), dich zu sehen und zu beschreiben, nicht zufriedengestellt werden (17).

Sei siegreich — Heil dir, o Herr —, mögest du lange Zeit ohne Erschütterung und Krankheit leben; freue dich, erlange 20 Glanz und Ehre in der ganzen Dreiwelt!" (18).

Mit solchen und ähnlichen Versen sang er sein Lob, ging dahin, woher er gekommen war, und stellte ihn an seiner Mutter Seite. Das Ebenbild des Jina und das Schlafmittel nahm er weg. Ein Paar Linnengewänder und ein Paar Ohrringe legte er auf dem 25 Kopfkissen des Ehrwürdigen nieder. Auf den Traghimmel warf er, um dem Ehrwürdigen eine Augenfreude zu bereiten, einen mit Kränzen, Perlen und Juwelen geschmückten, mit Perlenketten usw. gezierten goldenen Gürtel (?)4) hin. Dann aber ließ Sakra den Vāiśravana zweiunddreißig koti's von unbearbeitetem und bearbeitetem 30 Gold und zweiunddreißig Glückszeichen (?) und Eigenschaften wie Anmut, Schönheit usw. ins Geburtshaus des Ehrwürdigen tragen. Dann ließ Sakra die Götterdiener (ihm) lobsingen. In der ganzen Stadt (riefen sie) mit lauter Stimme: "Höret einmal! Mögen alle Götter und Göttinnen, Bhavanavāsin's usw., gehorchen: Wer gegen 35 den Jina oder seine Mutter einen bösen Sinn hegt, dem wird der Kopf in sieben Teile zerspringen wie eine Rispe von . . . . . . Dann begaben sich die Indra's und anderen Götter nach Nandiśvara, feierten achttägige Geburtsfeste und (gingen) jeder nach seinem Ort: und in jener Nacht ließen die Tiryagirmbhaka-Götter 40

<sup>1)</sup> Vgl. etwa p. abhabba- (Childers); oder ist dies \* $abh\bar{a}vya < abh\bar{a}va$ -"Nichtexistenz"?

<sup>2)</sup>  $n\bar{u}nam$ , vgl. Ausg. Erz. s. v.

<sup>3)</sup> Vgl. ummāhaya- "Aufregung", Ausg. Erz. s. v., skt. unmātha-.

<sup>4)</sup> Was  $b\bar{u}saga$  oder  $ch\bar{u}saga$  ist, weiß ich nicht. In AK. II, 8, 2, 10 findet sich aber ein Wort  $c\bar{u}s\bar{u}$  (mit v. l.  $b\bar{u}s\bar{u}$ ), das etwa "Gürtel, Leibgurt" bedeutet.

ins Haus des Königs Aśvasena einen Goldregen bis einen Puderregen fallen.

Dann ließ König Aśvasena am Morgen früh die Stadtwächter rufen und ließ in der Stadt Benares die Gefängnisse reinigen und 5 die kleinen Maße vergrößern (?); und er ließ die Stadt außen und innen besprengen, waschen und salben, an allen Stellen Ehrenkränze aufhängen, Torbogen aufrichten, Fahnen erheben, ein Schaugerüst über dem andern anbringen; er ließ Schutthaufen auftrocknen (?) und jede Passage frei machen, ließ Krüge mit Sandel 10 aufstellen, ließ (die Stadt) mit Blumengruppen schmücken, ließ Weihrauchduft ausströmen, Tänze und Schauspiele aufführen, tausende von Fahnen erheben, tausende von . . . . . Dann verteilte er hunderte, tausende, hunderttausende von Gaben, nahm . . . . . und Gewinn an und veranstaltete eine zehntägige Feier. 15 Am elften Tage wurde die Reinigungszeremonie verrichtet. zwölften Tage nach einer Mahlzeit für Freunde und Verwandte wurde dem Ehrwürdigen von seinem Vater der Name Pārśva gegeben, weil seine Mutter, wie er in ihren Leib einging, an ihrer Seite (pārśva) eine Schlange erblickte. Und es heißt ja:

"Weil die Mutter, als er empfangen wurde, eine Schlange, die, wie sie an den Seiten des Bettes herumkroch, erblickt hatte, . . . . . . . . bei ihrem Gatten legte 1), (19)

Und sprach: Eine Luftschlange kommt heran — der König sagte: Wie kannst du das wissen? — eilig wurde sie dann mittels der Lampe auch von ihm erblickt?) — (20)

Und dann dachte er: "Dies muß ein Embryo sein — wie könnte es anders sein? — den sie in dem Dunkel der Nacht an seiner Seite sieht' — deswegen wurde ihm der Name Pārśva gegeben" (21).

Wie ein Wunschbaum allen Menschen Freude bereitend wuchs er auf und wurde nach acht Jahren an einem glückverheißenden Tage von seinem Vater beim Lehrer eingeführt. Wie dann der junge Pārśva die höchsten Geheimnisse aller Wissenschaften offenbarte, wurde der Lehrer, der sich doch darum bemüht hatte, selbst in den Wissenschaften geschickter. So wurde er des Ehrwürdigen Schüler. Dann erreichte der Jina Pārśva mit seinem Gesicht, unendlich viel lieblicher als der Vollmond<sup>3</sup>), mit seinem Augenpaar, unendlich viel schöner als der blaue Lotus, mit seinem Körper, unendlich viel schöner als der des Götterherrn, mit seiner Stimme, 40 unendlich viel süßer als die des Kuckucks (?) 4), mit seinem Herzen.

<sup>1)</sup> cadāvei (vgl. Ausg. Erz. p. 63, 1; 65, 29) Kaus. zu cadai = ū-ruh-Hc. IV, 206. 2) saccavai = dars- Hc. IV, 181.

<sup>3)</sup> Vgl. Desīn. 2, 48: komuī sarrā pūrnimā | sarady eva paurņamāsī kaumudī rūdhā | iha tu yā kācit pūrnimā sā komuī | ata eva ca desī | yad āha | komuimāha ca sāmbo yā kācit paurņamāsī syāt ||

<sup>4)</sup> Dies oder etwas ähnliches wird mahuravīrā bedeuten.

endlich viel tiefer als der Weltozean, mit seinem Gang, unendlich viel reizvoller als der des Brunstelefanten, und mit seinem die ganze Welt (von der Hölle an) umfassenden Mitleid das Jugendalter.

Dann wurde er von dem König Prasenajit mit seiner Tochter Gunaratnasālinī vermählt, und mit ihr zusammen genoß der Ehr- 5 würdige die entzückende Sinneslust. Einmal stand der Ehrwürdige auf der Zinne des Palastes und blickte durch eine Jalousie nach allen Richtungen: da sah er das ganze Volk. Mengen der schönsten Blumenspenden mitbringend, nach außen gehen und fragte: "Ist denn heute eine Feier1), da das Volk so hingeht?" Da antwortete 10 einer der Umherstehenden: "Nein, es ist keine Feier. Aber irgend ein großer Heiliger, namens Kamatha, hält sich außerhalb der Stadt auf; um ihn zu verehren, gehen jene Leute hin". Als der Ehrwürdige dies hörte, wurde er sehr neugierig und begab sich auch dahin. Er fuhr dahin, wo jener Kamatha sich aufhielt, und 15 sah ihn, wie er die Askese der fünf Feuer übte. Da er das dreifache Wissen erlangt hatte, erkannte der Ehrwürdige, daß mitten in einem großen Baumstamm, der in eine der Feuergruben geworfen war, eine Schlangenfamilie verbrannt wurde. Als nun der Ehrwürdige dies erwogen hatte, sprach er wegen seines übergroßen 20 Mitleids: O weh, welche Unwissenheit! Bei der Ausübung einer derartigen Askese wird an Mitleid nicht gedacht". Als nun Kamatha jenes Wort des Pārśva hörte, sprach er folgendermaßen:

"Bei dem Bändigen von Prinzen, Pferden, Elefanten usw. erfährt man Ermüdung: das Gesetz aber kennen die Heiligen" (22). 25

Dann sagte der Ehrwürdige zu einem seiner Männer: "Höre einmal, spalte vorsichtig diesen Stamm mit einer Axt!" Dann sagte jener: "Dies ist eine Wohnung der Todesgötter (?)" und spaltete den Stock entzwei. Aus seinem Innern kroch eine große Schlangenfamilie hervor. Da sah man eine große Schlange, die allmählich 30 verbrannte. Auf ein Wort seines Mannes ließ ihr der Ehrwürdige die fünffache Verehrung geben<sup>2</sup>). Als die Schlange sie erhalten hatte. starb sie und wurde durch ihre Kraft in der Schlangenwelt als ein Schlangenkönig, namens Dharanendra<sup>3</sup>), wiedergeboren. Und die Leute spendeten dem Ehrwürdigen Beifall mit den Worten: "Ach, 35 wie überaus weise (ist er nicht)!" Als der Asket Kamatha dies hörte, wurde er verlegen. Und nachdem er gründlich die Askese der Unwissenheit geübt hatte, wurde er unter den Meghakumāra's 4) ein Bhavanavāsin-Gott, namens Mehāvalī (= Meghamālin). Der Ehrwürdige aber kehrte nach der Stadt zurück. 40

Einmal, wie er nun glücklich lebte, kam die Frühlingszeit heran.

<sup>1)</sup> Vgl. Pischel, Pkt. Gr. § 322.

<sup>2)</sup> Dieser Satz ist leider z. T unverständlich.

<sup>3)</sup> Vgl. ZDMG. 60, 317.

<sup>4)</sup> Die Meghakumūra's sind wohl entweder mit den Vidyut° oder Stanitakumūra's identisch (vgl. ZDMG. 60, 317).

30

Und ein Gärtner, um dem Ehrwürdigen die Ankunft des Frühlings zu melden, nahm einen Strauß von Mangoblüten und überreichte ihn ihm eilig. Der Ehrwürdige fragte: "Was soll denn dies heißen?" - "Herr, die Frühlingszeit, die Heimstätte vielfacher Vergnügungen. 5 ist da!" Als er dies hörte, bestieg er, von vielen Leuten aus der Stadt umgeben, den Wagen und fuhr nach dem Lustgarten, um die Spiele des Frühlings zu treiben. Er stieg vom Wagen herab und setzte sich auf einen goldenen Thron, der in der Mitte des Palastes im Lustgarten stand. Weil es dort überaus lieblich war. 10 blickte er um sich herum und sah auf der Wand ein sehr schönes Gemälde. Als er dies sah, dachte er: "Was ist denn dort gemalt?" und erkannte bei näherem Nachdenken, daß es das Leben des Aristanemi war. Dann verfiel er auf diese Gedanken: Glücklich war jener Aristanemi, der da erwägte, daß die Sinneslust am Ende 15 bitter wird und (somit) die heftig verliebte, von unübertrefflicher Jugendschönheit prangende, von ihrem Vater vergebene Prinzessin verstieß; als ein glücklicher, liebesstolzer junger Prinz ist er in die Hauslosigkeit gegangen 1). Deswegen werde auch ich alles Weltliche verlassen. Unterdessen:

"Erwecken die *Lāukāntika*-Götter den Ehrwürdigen<sup>2</sup>), den Jinafürsten (mit den Worten): "Ehrwürdiger, errichte einen *tīrtha* zum Heil aller Seelen in der Welt!"<sup>8</sup>) (23).

Dann verteilte er unter arme Leute, Waldeinsiedler usw. große Geschenke an Gold, Kleidern, Schmucksachen, gab ihnen Wohnung, Essen usw., Heilmittel, Blumen, Wohlgerüche, Salben usw. ein ganzes Jahr durch bis wie es heißt:

"Bei Volksansammlungen, auf dreieckigen Plätzen, Märkten, Kreuzwegen, viereckigen Plätzen, Wegen und Pfaden, bei den Toren der Großstädte, den Einfahrtstoren (?) 4) und auch denen innen in der Stadt (?) wird eine Gabenverteilung (?) kundgegeben: "Alles mögliche. was man wünscht, wird verschenkt bei dem Auszug dessen, der von den Fürsten der Götter, Asura's, Dämonen und Menschen gepriesen wird'" (24).

Dann legte *Pārśva*, der Mann aus edler Familie, der Heilige, 35 seine Hände auf den Kopf und sprach zu seinen Eltern: "Ich wünsche, o Eltern, mit eurer Erlaubnis Mönch zu werden". Sie erteilten ihm ihren Beifall mit den Worten: "Wie du willst, Göttergeliebter, zögere nicht!"5).

<sup>1)</sup> Sonderbarerweise enthält dieses Stück deutliche Anklange an die Apabhramsa-Strophen in der Legende des Aristanemi (ZDMG. 64, 406): nämlich nibbharānurāyam mit nibbhara . . anuratta (v. 28) und bhagamayanamadappharo mit mayanamadappharu bhaggu (v. 29).

<sup>2)</sup> bhayaram muß hier Akk. sein.

<sup>3)</sup> Vgl. Ayar. II. 15, 18, 4 und ZDMG. 64, 404.

<sup>4)</sup> So etwas muß doch wohl \*rathyāmukha- bedeuten.

<sup>5)</sup> Vgl. J. J. Meyer, Hindu Tales p. 113, n. 1.

Dann ließ König Aśvasena seine Dienerschaft achttausend goldene bis irdene Krüge der Salbung wegen in Reih' und Glied stellen. Unterdessen kamen die Götterkönige, deren Throne bebten, alle an. Dann setzten Sakra und Aśvasena den Pārśva mit dem Gesicht gegen Osten und besprengten ihn aus den achtausend bis irdenen Krügen. Und während der Salbung besprengen und waschen einige Götter die Stadt Benares bis einige blitzen und regnen bis schmücken sie (— die Stadt) mit allerlei Zierat.

Dann ließ Aśvasena eine geräumige Sänfte zurechtmachen. Darauf ließ Sakra eine sehr geräumige, auf mehreren hundert von 10 Pfeilern ruhende, außerordentlich schöne Sänfte machen. Und sie wurde in diese (letztere) Sänfte eingefügt 1). Dann stieg der heilige Parśva in die Sänfte und setzte sich, gegen Osten gewandt. nieder. Und viele Männer, die gebadet und reich geschmückt waren, trugen auf Befehl des Aśvasena die Sänfte. Dann nahm Sakra den süd-15 lichen oberen Tragarm der Sänfte, Isāna den nördlichen,  $Balin^2$ ) den hinteren, südlichen, unteren, den nördlichen die übrigen Götter nach Rang. Es heißt ja:

"An der Vorderseite wurde die Sänfte von Menschen, denen sich vor Freude die Haare sträubten, aufgehoben; hinten trugen 20 die Fürsten der Götter, Asura's und Nāga's die Sänfte" (25).

Die acht Glückszeichen: Sonnenschirm, Chowrie, die große Fahne usw. stellten sich vor ihm ein. Dann zog er, unter glückverheißenden Rufen: "Heil, Heil dir, o Liebling, Heil, Heil dir, o Glücklicher, Ehrwürdiger, möge deiner Lehre allezeit kein 25 Hindernis werden!" usw. bejubelt, von tausenden von Leuten betrachtet, gelobt, mit den Fingern gezeigt, mit Händen voller Blumen verehrt, auf Schritt und Tritt Spenden, die Gaben vieler Männer und Frauen, mit seiner rechten Hand in Empfang nehmend, in reicher Pracht, ja, von dem Schall von hunderten von Instru- 30 menten wie Trommeln, Pauken, Zimbeln, Handpauken, Muschelhörnern begleitet, aus der Stadt und begab sich nach einem Park, wo eine Einsiedelei war. Dort stieg er unter einem Asokabaum aus der Sänfte. Am elften Tage der dunklen Hälfte des Pausva legte er selbst seinen Schmuck ab. Die Königin  $V\bar{a}m\bar{a}$  nahm ihn 35 in einem mit dem Bild eines Schwans versehenen Tuch entgegen. Er zupfte sich fünf Hände voll Haare aus. Sakra hielt eine Büchse hin und nahm es nach dem Milchmeer (?). In diesem Augenblick hörten die Götter auf Sakra's Befehl mit Getön, Spiel und Gesang auf. Nachdem er nun dreißig Jahre lang das häusliche 40 Leben genossen hatte, zog er, ein Mahl in vier Tagen und keinen Trunk zu sich nehmend. . . . . . . .

<sup>1)</sup> Der Sinn ist nicht völlig klar; wahrscheinlich liegt eine Interpolation vor.

<sup>2)</sup> Einer der zwei Indra's der Asurakumāra.

30

.... mit dreihundert Männern zusammen in die Hauslosigkeit. Und es heißt:

"Nachdem er die Heiligen verehrt hatte, faßte er den folgenden Entschluß (?): "Ich darf keine böse Handlung verüben" — so begann er ein heiliges Leben (26).

Und in diesem Augenblick stellte sich bei ihm das transzendente Wissen des Denkens (anderer) 1) ein. Von da ab lebte er in der Ausübung der fünf samiti's und der drei gupti's, geduldig, unegoistisch, ohne Haß, ohne Hang (zur Welt), gegen Gewinn 10 und Verlust, Glück und Unglück, Tadel und Lob gleichgültig, sich durch Askese und Zügeln (der Sinne) läuternd. Nachdem die Götter den Auszug des ehrwürdigen Pārśva geseiert hatten, hielten sie im Nandiśvara eine achttägige Feier ab. Dann gingen sie nach Hause. Der Ehrwürdige aber gelangte nach einer Einsiedelei in der 15 Nähe der Stadt. Wie er dann sah, daß die Sonne untergegangen war, nahm er dort unter einem am User stehenden Feigenbaum seinen Ausenthalt.

Die Seele des Kamatha aber, jetzt der asura Meghamālin, erkannte durch sein transzendentes Wissen seine eigene Geschichte, erinnerte sich an den Grund des alten Hasses, wurde von heftigem Zorn erfaßt und begab sich dahin, wo der Ehrwürdige (sich aufhielt). In der Gestalt eines Löwen usw. begann er seine Angriffe; wie es heißt:

"Von gräßlichen Löwen mit scharfen Krallen und langen Zähnen und von vier Elefantengestalten, die im Zorn mit ihren Zähnen stoßen (27),

Und von scheußlich aussehenden, dem hungernden Todesgott ähnlichen Leichendämonen, die in ihren Händen Messer trugen, wurde der Ehrwürdige gequält (28).

In dieser und vielfacher anderer Art von dem bösen Kamatha angegriffen. wurde der Jina Pārśva, der Besonnene, doch nicht in seiner Meditation gestört" (29).

Da er nun seine Unerschüttertheit erkannte, dachte er: "Ich werde ihn durch Wasser ertränken (?) ²) und töten" und begann seinen von Blitz, Donner und Sturm begleiteten großen Regen (fallen zu lassen). Durch dessen Wasser bis wurde der Ehrwürdige ertränkt bis zu den Nasenlöchern. Unterdessen wankte der Thron des (Schlangen)königs Dharana. Durch Gebrauch seines transzendenten Wissens erkannte er das Schicksal des Ehrwürdigen. Er begab sich schnell dahin und hielt das Wasser dadurch fern, daß er über den Kopf des Herrn seine Schlangenhaube wie ein Schutzdach ausbreitete und die Seiten seines Körpers mit dem Schlangen-

<sup>1)</sup> Tattvārthas. I, 9. 24 ff.

<sup>2)</sup> bolei, das natürlich nichts mit vy-ava-lī- zu tun hat, ist wohl eher mit buddai = majj- (Hc. IV, 101) verwandt.

körper umwickelte. Und vor ihm fing ein schönes Schauspiel an, das durch Töne von Schlaginstrumenten, Flöten, Lauten und Gesang dröhnend war wie das Getöse der Wolken. Als nun jener asura die übergroße Stetigkeit des Ehrwürdigen sah, geriet sein Sinn in große Verwunderung, sein Übermut legte sich, er beugte sich dem Ehrwürdigen und ging nach seinem Ort. Der König Dharana aber, als er ihn von Angriffen befreit sah, ging nach Hause.

Als nun der Herr Pārśva am 84. Tage nach seinem Auszug, am vierten Tage der dunklen Hälfte des Cāitra-Monates, nach 10 einem Fasten von drei und einem halben Tage 1), vormittags in der Einsiedelei auf einer Steinplatte unter dem Asokabaume ruhig dasaß, ruhig seinen Entschluß gefaßt hatte, . . . . . . . . in Reihenfolge die religiösen Observanzen der Heiligen<sup>2</sup>) beobachtet und die Vierzahl des ghātikarman 3) zu Ende gebracht hatte, ging 15 in ihm das die ganze Welt erleuchtende, absolute Wissen auf. Die Götterhaufen, deren Throne wankten, sammelten sich. Sie stellten sich in Trupps auf in einem Gebiet von einer Meile, das von den Vāyukumāra's gereinigt, von den Meghakumāra's mit wohlriechendem Wasser besprengt und mit Perlen und Juwelen 20 geschmückt war. In dessen Mitte saß der Heilige auf seinem Thron, gegen Osten gewandt, mit drei Armreifenhaufen (?) von Silber, Gold und Juwelen wie mit rechtem Wissen, Glauben und 

und predigte mit seiner eine Meile weit hörbaren Stimme der aus Göttern, Menschen und Dämonen bestehenden Versammlung die (heilige) Lehre:

"Höret, Ihr Geschöpfe: der aus vier Wesenklassen<sup>4</sup>) be- 30 stehende saṃsāra ist von schrecklichem Leid erfüllt: außer der von den Jinas gepredigten Lehre gibt es dort keine Zuflucht (30).

Machet nicht euch selber dadurch, daß ihr an der einem Honigtropfen ähnlichen, leeren Sinnneslust hängt, zu einem Gefäß für die verschiedenen Leiden in der Hölle usw. (32)!

Überaus liebend sind die Eltern, überaus lieb die Kinder, Brüder. Frauen; viel Gut ist zusammengetragen worden — darin 40 liegt aber bei der Gefahr des Unglücks keine Rettung (33).

<sup>1)</sup> Abweichungen von der gewöhnlichen Lesart in KS.  $\S$  159 (vgl. jedoch n. 12).

<sup>2)</sup> ksapakaśreni.

<sup>3)</sup> jāānāvaraņīya, daršanāvaraņīya, mohanīya und antarāya, vgl. ZDMG. 60, 536.

<sup>4)</sup> Götter, Menschen, Höllenbewohner und Tiere.

Falls sich ein Mensch entschlossen wegen der Lehre des Jinafürsten wie wegen einer Familienangelegenheit abmüht, dann erreicht er das Glück der Erlösung" (34).

Viele Geschöpfe wurden, wie sie dies hörten, erleuchtet. Den ganadhara's wurde die Weihe erteilt. Die Götter machten, nachdem sie die Feier des absoluten Wissens abgehalten hatten, eine Wallfahrt nach Nandīśvara und gingen nach Hause. Der ehrwürdige Pārśva aber wandelt, sich auf drei oder sieben Schlangenhauben stützend, an rechter und linker Seite von Vairoṭṭa(?)-10 Göttinnen und Dharaṇendra's (Schlangenkönigen) umgeben, mit einem kupferfarbenen Körper, neun Ellen hoch, nach dem Schwinden des tīrtha des Ariṣṭanemi sein eigenes tīrtha einrichtend, um die lebenden Geschöpfe zu erleuchten, von vierunddreißig usw. Hunderten begleitet (?) auf der Erde herum.

Der ehrwürdige Pārśva hatte zehn gaṇa's und zehn gaṇadhara's; sechzehntausend Mönche, Āryadatta usw., achtunddreißigtausend Nonnen, Puṣpacāḍā usw.; 164 000 Laienbrüder, Sunanda usw. und 327 000 Laienschwestern, Sunandā usw.; siebenhundertfünfzig¹) Kenner der vierzehn pārva's; vierzehnhundert Personen mit avadhizo Wissen; tausend kevalin's; elfhundert, die sich selbst verwandeln konnten; siebenhundertfünfzig, die die vipulamati²) inne hatten; sechshundert Prediger und zwölfhundert, die ihre letzte Existenz verlebten.

Nachdem nun der heilige Pārśva, die Sonne des Weltlotus, etwas weniger als siebzig Jahre im Besitz des absoluten Wissens und im ganzen einhundert Jahre gelebt hatte, begab er sich beim Ende des Lebens nach Sammeta; dort machte er den Mönchen und Nonnen, den Laienbrüdern und -schwestern und der ganzen Versammlung den in falschem Glauben usw. bestehenden Weg des saṃsāra und den in rechtem Glauben usw. bestehenden Weg der Erlösung sowie die Fragen klar und erreichte nach einem monatelangen Fasten, die Arme erhoben und die Hände ausgebreitet, die felsenstarre Stufe der Askese³) erreichend, nach dem Hinschwinden des die Existenz bedingenden Überbleibsels des karman mit dreisunddreißig⁴) Mönchen zusammen die Vollendung.

Sakra aber kam von seinem erschütterten Throne, von dem Ergebnis Kunde habend, traurig, trübe, mit den Augen voll Tränen und dem Herzen voll Kummer herbei, machte ein dreifaches Rechtsumwandeln des Körpers des Jina und ließ sich in der Nähe nieder. 40 Und er sagte:

"Die Finsternis des falschen Glaubens tritt hervor, die Schüler der falschen Lehrer jubeln heute; die Nachtwandler: teuere Zeit, Schlägerei, Haß u. a. haben freien Lauf (35).

<sup>1)</sup> So  $addhatthamasay\bar{a}$ ; KS, § 165 aber hat  $addhutthasay\bar{a} = 350$ .

Tattvārthas. I, 24.
 Jacobi, SBE. XXII, 275 hat aus Versehen "83".

Als nun die Sonne der Welt untergegangen war, schloß sich im Dunkel der Lotuswald der Versammlung; die Sterne der falschen Lehre leuchten, denn (davon) gibt es jetzt eine Menge (?), o Jina *Pārśva* (36).

Wie der Himmel, wenn der Mond im Dunkel verhüllt ist, 5 wie ein Haus, wo man in der Nacht die Lampe ausgelöscht hat, so ist dieses Indien jetzt ohne Licht und ohne Schutzherrn geworden, o Herr" (37).

So (sagten) auch alle die vornehmsten Götter. Sakra aber ließ aus qośirsa-Sandelholz drei Holzscheite machen. Er wusch 10 den Leib des Ehrwürdigen mit Milchwasser (oder: Wasser aus dem Milchmeer), rieb ihn mit gosirsa-Sandel ein, hüllte ihn in ein Tuch, auf dem das Bild eines Schwanes war, ein und schmückte Die übrigen Götter taten mit den Leibern der ihn reichlich. ganadhara's dasselbe. Dann ließ Sakra drei Sänften machen, 15 hob den Leib des Jina in die eine und stellte sie auf den Scheiterhaufen. Die übrigen Götter hoben die Leiber der ganadhara's in die anderen zwei Sänften und stellten sie auf den zweiten Scheiter-Auf Sakra's Befehl fachten die Agnikumāra's in den Scheiterhaufen Feuer an, und die Vātakumāra's gaben Wind. Die 20 übrigen Götter schütteten schwarze Aloe und andere schöne Weihrauchsorten, Ghee und Honig über das Feuer. Als das Fleisch usw. verbrannt war, löschten die Meghakumāra's mit Wasser aus dem Milchmeer die Scheiterhaufen. Sakra nahm das obere rechte Backenbein, Aiśāna das linke, Camara das untere rechte, Balin 25 das linke, die übrigen Götter Glieder und geringere Knochen. Über den Scheiterhaufen errichteten sie große Stūpa's. Nachdem Sakra das Nirvāņa gefeiert hatte, ging er nach Nandīśvara und feierte auf dem östlichen Añjana-Berge eine Feier des Jina-Heiligtums. Und dessen vier lokapāla's feierten auf den zu den Seiten des 30 Añjana-Berges liegenden vier Dadhimukha-Bergen die Heiligtümer der Vollendeten. Aiśāna auf dem nördlichen Anjana, Camara auf dem südlichen, Balin auf dem westlichen, und ihre lokapāla's feierten ebenso eine Jinafeier. Sakra ging nach seinem Palast, nahm aus dem ersten der in der Mitte der Halle stehenden . . . . 35 . . . . . . Pfeiler eine runde Büchse heraus, stellte sie auf dem Thron nieder und verehrte . . . . des Jina. Er legte dort das Backenbein des Jina Pārśva nieder. Ebenso die übrigen Götter.

An den fünf Merktagen des Ehrwürdigen war (der Mond in) 40 Konstellation (mit)  $Vis\bar{a}kh\bar{a}$ .

# Zu Kautilya.

#### Von Alfred Hillebrandt.

In meiner Abhandlung "Über das Kautilīyasastra und Verwandtes"1), die den Nachweis zu führen suchte, daß das von den Schriftstellern Indiens so oft genannte alte Lehrbuch der indischen Politik uns in zwei Münchener Handschriften (und jetzt in Shama 5 Sastri's Ausgabe) wirklich vorliegt, hatte ich die Ansicht ausgesprochen: "Wir dürfen nicht annehmen, daß Kautilya selbst durchweg der Verfasser des vorliegenden Textes ist. Er entstammt nur seiner Schule, die oft die Meinungen anderer Lehrer anführt und ihnen (nach Art der Sütraliteratur) nachdrücklich die Ansicht 10 des Kautilya gegenüberstellt, auch bisweilen sie in Form direkter Aussprüche wiedergibt ... ". Mein Zweifel an der ausschließlichen Autorschaft Kautilya's gründete sich darauf, daß er als Autorität zitiert und gegen andere Lehrer angeführt wird, so daß hier Schülerhände bemerkbar sind, die die Ansichten ihres Lehrers 15 gegenüber anderen als maßgebend ansehen. Gegen meine Zweifel und deren Begründung hat sich der Herausgeber des Textes im Vorwort der Ausgabe ausgesprochen 2): "Wenn aber einige abendlandische Gelehrten, ausgehend von dem jetzigen Usus, wonach kein Schriftsteller, wenn er eine eigene Ansicht vorträgt, seinen Namen 20 hinzusetzt, der Meinung sind, daß Werke, die den Namen Bädarävaņas, Bodhāyanas usw. in Formeln wie iti Bādarāyaṇaḥ, ity āha Bodhayanah, ity Kautilyah usw. nennen, nicht von diesen Männern abgefaßt seien, so beruht diese Meinung auf ihrer Unkenntnis des Usus der alten indischen Gelehrten. Denn wenn Autoren nach Wider-25 legung gegnerischer Ansichten ihre eigenen aussprechen wollen, so müssen sie entweder von sich in der ersten Person reden oder ihren Namen nennen. Der Gebrauch der ersten Person, worin ein Hervorheben der eigenen Person liegt, ist auch heute noch dem Empfinden der indischen Gelehrten zuwider; sie sind vielmehr be-30 strebt, ihre Person möglichst zurücktreten zu lassen. konnten jene Autoren nicht umhin, ihren Namen zu nennen, wenn sie eigene Ansichten aussprachen. Deshalb ist es unbegründet zu behaupten, daß unser Arthasastra nicht von Kautilya selbst, sondern von irgendeinem aus der Zahl seiner Schüler verfaßt worden sei. 35 obschon sich darin oft die Formel iti Kautilyah gebraucht findet".

<sup>1)</sup> Breslau 1908, G. P. Aderholz' Buchhandlung.

<sup>2)</sup> Ich gebe die Übersetzung mit Jacobi's Worten.

Shama Sastri fügt dann noch hinzu, für die verschiedene Autorschaft bei Smṛtis wie Manu und anderen liege ein Beweis nicht nur darin, daß in den jetzt zugänglichen Smṛtis von Cāṇakya berührte Ansichten, die von Manu u. a. hervorgehoben seien, fehlen, sondern auch in dem Ausspruch Manus "dieses Śāstra wird Bhṛgu 5 euch ganz verkünden". Bei der Smṛti des Yājñavalkya aber sehe man deutlich den Beweis in der Bemerkung des Vijñāneśvara, daß ein Schüler des Yājñavalkya das von Yājñavalkya in Gestalt von Frage und Antwort verfaßte Dharmaśāstra verkürzt und mitgeteilt habe, wie Bhṛgu das von Manu verkündete. Im Bereich des Kauţi-10 līya-Arthaśāstra finde man solch einen Beweis nicht. Darum könne man wohl sagen, das Arthaśāstra sei wirklich von Kauṭilya verfaßt.

Jacobi stimmt in seiner Abhandlung "Über die Echtheit des Kautilya") mit Shama Sastri soweit überein, daß dem gegen Kautilya's Autorschaft vorgebrachten Argument, dem Vorkommen 15 des Ausdrucks iti Kautilyah die Beweiskraft fehle; er erkennt aber an, daß wir ihn nicht im umgekehrten Sinn als Beweis für dessen Autorschaft verwenden können und unterzieht die Frage der Echtheit von Kautilya's Werk einer eingehenden und umfassenden Prüfung, die zugunsten der Echtheit ausfällt.

Trotzdem glaube ich, daß meine Zweifel nicht beseitigt sind. In dem Satz, den ich hier noch einmal zu verfechten mir erlauben möchte, steht nicht, daß ich das ganze Werke Kautilya abspreche; es war nur gesagt, wir dürften nicht annehmen, daß Kautilya selbst durchweg der Verfasser des vorliegenden Textes sei.

Zwei Dinge stehen fest, einmal, daß unser Werk das oft von den Indern zitierte und unter Kauţilya's Namen bekannte alte Arthaśāstra ist; zweitens, daß einige Stellen darin ausdrücklich Kauţilya's Autorschaft bekunden.

Dennoch kann ich über die Zitierweise: iti Kautilyah, neti 30 Kautilyah nicht mit jenem oben angeführten Grunde Shama Sastri's hinwegkommen. Shama Sastri beruft sich auf den Brauch der alten indischen Gelehrten, den wir im Westen nicht kennen; er selbst führt keine Autoren an, aus denen wir uns belehren können. Ich hatte allerdings in erster Linie den Sprachgebrauch der Sütren, 35 z. B. des mir nahe liegenden Sänkhäyana im Auge, der sich im Text nie selber nennt, wenn er auch andere Autoritäten anführt, wie Paingya und den ihm besonders durch Schulüberlieferung autoritativen Kausstaki. Auch Apastamba's Srauta Sütra nennt verschiedene Quellen?).

Hiergegen kann man, mit Recht, einwenden, daß vedische Schulen als Vergleich nicht in Betracht kommen, und wird vielleicht auch den Hinweis auf Pāṇini ablehnen, der zwar viele Grammatiker mit anderen Meinungen nennt<sup>8</sup>), ohne seiner Ansicht

<sup>1)</sup> Sitzungsberichte der Kgl. Preuß. Akad. d. Wiss. 1912, Nr. 38.

<sup>2)</sup> Siehe Garbe, Apastamba Bd. III, S. XIX ff. und (287 ff.).

<sup>3)</sup> Böhtlingk's Panini, Leipzig 1887, Einleitung S. IX.

seinen eigenen Namen hinzuzufügen, aber doch ein Sütra und kein Bhāṣya schrieb.

Wesentlich scheint mir das Verfahren zu sein, das Yāska und Patañjali befolgen. Yāska z. B. polemisiert I, 12.15 gegen 5 Gārgya, Kautsa, tut es aber in der Weise, daß er seine Gegengründe entwickelt, um deren Ansichten zu widerlegen, aber seinen Namen nicht hinzufügt. Patañjali nennt viele Namen, die vor ihm über Grammatik geschrieben haben; sie sind von Kielhorn¹) zusammengestellt und besprochen. Soweit ich gesehen habe, ist es auch Patañjali's Weise nicht, bei der Erwähnung anderer Ansichten seinen Namen mit der seinigen jenen gegenüberzustellen, also den Brauch zu befolgen, den Shama Sastri als den der östlichen Gelehrten ansieht. Darum scheint mir, daß dort, wo die Bemerkung iti Kautilyah, neti Kautilyah auftritt, wir daran Zweifel hegen dürfen, ob er selbst oder nicht vielmehr einer seiner Schüler spricht.

Allerdings weist Jacobi den Gedanken an eine Schule Kautilya's ab. Er hat recht, wenn er sagt, daß über eine Schule nichts bekannt ist. "Wenn wir sagen, ein Werk sei in der Schule desjenigen entstanden, unter dessen Namen es geht, so müssen wir 20 zwei Annahmen machen: 1) daß jener angebliche Autor Stifter einer sich zu ihm bekennenden Schule war, indem er eine Disziplin materiell oder formell zu einem gewissen Abschluß brachte und mit deren regelrechten Überlieferung vom Lehrer auf seine Schüler einen neuen Anfang machte, und 2) daß die so überlieferte und 25 vielleicht in Einzelheiten durch Diskussion und Kontroverse fortgebildete Disziplin von einem späteren Angehörigen der Schule in Buchform dargestellt worden sei . . . " Daß Kautilva in dem angegebenen Sinne Gründer einer gelehrten Schule gewesen sei, fährt er fort, sei bei der geschichtlichen Stellung dieses Mannes kaum 30 denkbar; daß ein solcher Mann unter den Staatsmännern und Diplomaten seinerzeit "Schule gemacht habe", wie wir es etwa von Bismarck sagen, kann unbedenklich zugegeben werden; aber daß er eine gelehrte Schule gegründet habe, ist schwer glaublich. Man stelle sich nur einmal vor, daß Bismarck nach beendeter 35 Tagesarbeit, wenn er deren überhaupt ein Ende fand, einer Anzahl von Assessoren ein Kolleg über die Theorie der Politik und Staatsverwaltung hätte halten sollen! Kaum weniger ungereimt sei es, anzunehmen, daß Kautilya, der indische Bismarck. wie ein gewöhnlicher Pandit Schulen um sich versammelt, sie im Arthasastra 40 unterrichtet und so eine Schule der Kautiliyas gegründet habe. Radhakumud Mookerji schließt sich in seiner Einleitung zu Narendra Nath Law's Studies in Ancient Hindu Polity (1914) Jacobi an.

Ich habe Bedenken, die beiden Staatsmänner zu vergleichen;

The authorities on Grammar quoted in the Mahābhāṣya IAnt. 1887,
 101 ff.

nicht nur sie selber, sondern die geistige Atmosphäre, in der sie lebten, war sehr verschieden. Aber wenn wir sie vergleichen, darf daran erinnert werden, daß Bismarck viele Personen um sich bei den verschiedensten Gelegenheiten versammelte und ihnen eingehende Belehrung' zuteil werden ließ, die niedergeschrieben wurde und als 5 sein Wort angeführt wird. Man wird ja zugeben, daß im allgemeinen ein Mann der Tat nicht gern ein Mann der direkten Belehrung sein wird. Doch dürfte es mit Canakya anders stehen. Wer Lust und Zeit hat ein Kompendium sukhagrahavijneyam zu schreiben, dürfte von lehrhafter Neigung nicht frei gewesen 10 sein. Cānakva war ein Brahmane und darum das Adhyāpana seine. auch Kautilīva I, 3, anerkannte Pflicht, mag das Adhyāpana sich als Pflicht auch nur auf die Veden beziehen. Im Mudrārāksasa findet sich nun, wie auch Jacobi anführt, ein Schüler ihm zur Seite: diese Tatsache ist von Wichtigkeit. J. meint zwar, daß der 15 Dichter dieses Dramas, der ein Jahrtausend nach Canakya lebte, die Zeit seines Helden nach dem Muster der seinigen schildere. Aber einmal dürfte das Drama viel älter sein; nach meiner Ansicht alter als Bhartrhari und als das Tantrākhvāvika, so daß ich mich Speyer's Meinung angeschlossen habe, der es in das 4. Jahr- 20 hundert versetzt; ähnlich Konow (I. Ant. 1914, S. 68); "We cannot therefore say who the author of the MR was though it is highly probable that he belongs to the Ganges country and lived in the fourth century". Auch Jayasval's Ansicht geht in dieser Richtung, führt also näher an die Zeit Canakva's heran 1). Unabhängig 25 von der immerhin unsicheren Chronologie dürfte die Tatsache zu bewerten sein, daß der Verfasser des Dramas ein in alle Einzelheiten politischer Denkweise eingeweihter und mit der Terminologie vertrauter Dichter war, der gewiß über Canakya unterrichtet war und mit der Beigabe eines Schülers keine der Tradition wider- 30 sprechende falsche Linie gezeichnet haben wird. Der Schüler spielt keine hervorragende Rolle; aber er wird, und das ist nicht unwesentlich, nicht in Dingen vedischer Gelehrsamkeit, sondern in kleinen politischen Diensten herangezogen und kommt einmal von einem erfolglosem Auftrage mit der Bemerkung zurück: "Meister, 35 o weh! die ganze Verwaltung ist in Unordnung geraten. Auch Bhadrabhata und die andern sind beim Morgengrauen davon". Von einem Kenner des Sästra in Wort und Praxis, wie Viśākhadatta, dürfen wir keine Unebenheit in der Zeichnung, und angesichts des Zweckes dieses Dramas, in die politische Kunst einzuführen, in 40 solchen Zügen nicht einmal dichterische Freiheiten erwarten.

Wenn von einer Schule Kautilya's sonst nichts bekannt ist, so mag das daran liegen, daß wir über die Geschichte der politischen

<sup>1)</sup> Ind. Ant. 1913 (Band 42), S. 266: "We may roundly put it down on chronological considerations c. 410 A.D.". Es sei bemerkt, daß Speyer's Ansicht C. H. T.'s Beifall findet (JRAS. 1908, S. 910), doch von Berriedale Keith (JRAS. 1909, S. 148) ohne hinreichende Begründung abgelehnt wird.

Theorie und Praxis, sowie die Art ihrer Unterweisung, obwohl wir ihre Spuren von alter Zeit her verfolgen können, nur sehr unvollkommen unterrichtet sind und Kāmandaki allein studiert worden zu sein scheint. Kauţilya selbst ist nicht sehr gelesen worden, wie die mangelhafte und nur in wenigen Handschriften des Südens bewahrte Überlieferung beweist. Der Āgama war verloren.

Wir begegnen somit einem Gegensatz zwischen der ausdrücklichen Bekundung, daß Kautilva das Buch verfaßt, und einem Anzeichen. daß er gewisse Teile nicht verfaßt habe, sondern dort nur von 10 Schülern oder Anhängern zitiert wird. Dieser Gegensatz läßt sich nur in der Weise ausgleichen, daß ein Teil des Werkes zwar von ihm stammt, in anderen Teilen aber Aussprüche von ihm - und zwar in Punkten, die Meinungsverschiedenheiten besonders ausgesetzt waren. - durch seine Schüler oder Anhänger überliefert. 15 in Gegensatz zu anderen Lehrern gestellt und als Ergebnis, vielleicht mannigfacher Erörterungen, hervorgehoben wurden; die Meinungsverschiedenheiten werden unter Berufung auf ihn entschieden und zu Ende gebracht. Die persönliche Note, die Jacobi mit Recht hervorhebt, wird dadurch nicht beeinträchtigt. Auch darin stimme 20 ich ihm zu, daß Politik und Recht eng zusammenhängen (S. 839). Dandin sagt im Dkc. S. 156, 15: tat tu kila sāstram sāstrāntarānubandhi. Ob nun aber auch folgt, daß beide Materien wahrscheinlich in derselben Schule gelehrt wurden und es somit wenigstens zweifelhaft sei, daß es ausschließliche Schulen des Arthasastra 25 gab. ist nicht sicher. Dazu wird die Dandanīti zu oft, und bei Kautilya im Vidyāsamuddeśa selbst, vom Dharma unterschieden. In dem kleinen Examen Ramavana II, 100, 14 wird von dem arthaśāstraviśārada gesprochen: Aśvaghosa, der I, 46 Śukra und Brhaspati, die Söhne von Bhrgu und Angiras, als Verfasser des Raja-30 śāstra nennt, spricht IV, 62 von den nītiśāstrajñāh; die Materien, obwohl sie vielfach ineinandergreifen, gehen schließlich doch auseinander, so wie auch heute ein Rechtsgelehrter noch kein Kenner der Politik und ein Politiker noch kein Rechtsgelehrter ist, beide aber einander bedürfen. Die Möglichkeit, daß Artha- und Dharma-35 sastra miteinander in Widerspruch geraten, wird von Indern auch in alter Zeit erörtert (Shama Sastri's Einleitung S. XI). Der kulturgeschichtlichen Bedeutung des Kautilīyawerkes, das uns einen Einblick in die Staatsverwaltung Altindiens in Kürze und Klarheit gibt, geschieht durch diese Bemerkungen kein Eintrag 1).

Bei dieser Gelegenheit möchte ich auf eine Stelle des Rāmāyaṇa, die — im Gegensatz zu dem Kautilīya — die Anhänger der Ānvīkṣikī verwirft, II. 100, 38 ff., verweisen:

kaccin na lokūyatikūn brūhmaņūms tūtu sevase anarthakušalū hy ete būlūh paņditamāninah | dharmasūstresu mukhyesu vidyamūnesu durbudhāh buddhim ūnvīksikīm prūpya nirartham pravadanti te |

Bemerkungen zu der "arabischen Homilie des Cyrillus" (Vision des Apa Schenute).

Von

### Georg Graf.

Bezüglich der Frage der Herkunft des ZDMG. 68, 1—32 von Adolf Grohmann veröffentlichten Textes braucht m. E. weder eine koptische noch viel weniger eine syrische Vorlage angenommen zu werden (S. 3), er ist vielmehr arabisches Original. Die beiden einzigen Syriacismen wurden sind allgemein auch bei den 5 Kopten eingebürgerte Lehnworte (die S. 15, Note 10 und S. 25. Note 16 besprochenen sind belanglos), die vorkommenden Kopticismen aber gehören zur stereotypen Terminologie der arabischen Kirchensprache der Kopten.

Als Original kann die Homilie natürlich weder die Autorschaft 10 des Schenute noch die des Cyrillus beanspruchen. Sie gehört zu jener umfangreichen frommen Literatur, welche vor allem durch die Vorliebe der Mönchswelt für dergleichen Erbauungsstoff veranlaßt und nach dem Vorbilde und unter Benutzung überkommener ähnlicher Schriften und empfehlender Ausschmückung mit den Namen 15 asketischer Zelebritäten geschaffen wurde.

Zur Förderung der Kenntnis des religiösen Lebens in der ägyptischen Christenheit früherer Zeit wäre es erwünscht, daß noch mehr Stücke dieser Literaturgattung aus dem Staube der Handschriftenbibliotheken gehoben würden. Auf Seiten der Herausgeber 20 müßte aber entsprechende Vertrautheit mit den kirchlichen Realien Voraussetzung sein.

Die von Gr. gegebene Übersetzung, auch die Erklärung einzelner Ausdrücke, bedürfen an nicht wenigen Stellen der Berichtigung, wenn der Text ein völliges Verständnis finden soll.

Kap. 2, 2 dürfte richtig erfaßt und in S. 8, Note 1 zutreffend erklärt sein. Zur Sache selbst vgl. das "Gebet um Steigen des Flußwassers bis zum gehörigen Maß" in der koptischen Messe bei dem allgemeinen Kirchengebet, z. B. in nixuae πτε πιεγχολουιου εθογαβ (کتاب گولاجی المقدّب), hrsg. von 'Abd al-Masīḥ 30 Ṣalīb, Kairo 1902, S. ۴۹۳.

Kap. 1, 2; 3, 4; 4, 10; 5, 2. 3. 11; 8, 10 بيعة الابكار kirche der Erstgeborenen". Vgl. Apok. 14, 4 c تكرين البيعة bezw. الكنيسة bezw. ين bezw. ين bezw. ين bezw. إلكنيسة bezw. إلكنيسة

S. 8. 4. Über , meben , vgl. besonders πιεγχολουιοπ, S. ff<sub>Λ</sub>—fo..

15 S. 10, 3 ff. بخور "incensum". (sic) عظيم "starker Weihrauchduft".

S. 12, 11. رفع البخور, inzensieren". Über die Zusammensetzung des بخور vgl. Ibn Sabbā' a. a. O. Kap. 53; über den Ritus des رفع البخور vgl. سندېرمالمان S. ۳–۹, speziell bei der Messe 20 ebd. S. ۲۵۰ f., ۲۵۸ f.

S. 10, 20. الاربعة وعشريين قسيس الروحانيين, die 24 geistigen Presbyter" — "geistig" im Gegensatz zu den menschlichen Presbytern auf Erden (الروحاني hat mit "Kleriker" nichts zu tun). Patrol. orient., tom. X, fasc. 3, S. 15, 2 (an ihrem Gedächtnistage 24. Hatūr) sind sie النورانيين genannt.

S. 12, 1. کینت (sic) پایت "die wahrhaften (wirklichen) Priester".

Kap. 4, 5 ff. الابسطلس ist stehender Terminus für die perikopische Lesung aus den Paulusbriefen, القتاليقور. desgleichen aus den katholischen Briefen, الابركسيس aus der Apostelgeschichte; vgl. Kap. 7, 22.

Kap. 4, 9. In der Übersetzung fehlt: (David) "der große Prophet, der König Israels". Der angeführte Psalmvers ist das ποοκείμενον zum Evangelium.

S. 16, 2 und Anm. 3. "diente" (oder "assistierte") als 35 Diakon, lat. ministrat. (Der Diakon "zelebriert" nicht!)

S. 16, 5. مرتمريم ("Herrin Maria") allgemein bei den Kopten, von den Syrern übernommen und eingebürgert; s. v. S. In der Kap. 4, 14 gegebenen Übersetzung ist die Situation falsch erfaßt: Die Engel steigen nicht mit den Gerechten empor, sondern erwarten sie oben, kommen ihnen entgegen und nehmen 5 sie in Empfang.

- S. 16, 13. Anm. 13. الاغنسفيس. Diese Schreibung auch bei Ibn Sabbā' a. a. O. Kap. 45.
- S. 16, 14. وكل المومنين بربنا يسوع المسيخ "und alle an unsern Herrn Jesum Christum Glaubenden".
- S. 18, 7; 20, 13; 24, 5. حوض اللاء (Weih-)Wasserbecken. Waren vielleicht an oder neben demselben in manchen Kirchen Bäume des Lebens" abgebildet mit Beziehung auf Ez. 14, 1. 12?
- S. 20, 4: 24, 8; 30, 9. 12. \$\phi\_\text{siehe da!\* (wie 22, 9); vgl.}\$ mein "Sprachgebrauch"), S. 64.
  - S. 20, 4 f. "Siehe da! Die Peiniger sind bereit".
- S. 20, 10. بركة heißt alles, was man von einem heiligen Orte als segenvermittelndes Andenken mitbekommt oder mitnimmt (Devotionale, Reliquie im weitesten Sinne), so auch bei den Moslimīn.
- S. 22, 9. פֿגעייט װְבּׁגעייט , das Allerheiligste", d. i. der durch 20 die Ikonostase vom Schiff der Kirche abgetrennte Altarraum, meist ("Tempel"), bei den Griechen τὸ ἄγιον genannt. Schenute wohnt der liturgischen Feier innerhalb desselben an, sein Schüler Besa als Laie außerhalb desselben. Darum sehen sie einander nicht.
- S. 22, 17 und Anm. 9. القَمَامَصَة, Pl. von عُمُص , Analogiebildung 25 nach شماس von شماس خفاد steht weder mit κονικε noch mit تُمُص in Beziehung, sondern ist Kürzung aus [ή]γούμ[ε]νος; eine in der koptischen Kirche den einfachen Priestergrad erhöhende Würde, die sich dem Range nach ungefähr mit ἀρχιποεσβύτερος deckt. Vgl. Ibn Sabbā' a. a. O. Kap. 50.
  - S. 24, 1. العلمانيين allgemein "Laien", wie S. 42, = κοσμικοί.
- S. 24, 6. انظر ذلك الانسان, ich sah jenen Menschen nicht mehr"; ähnlich Z. 9 الذي سبق ورتل der zuerst sang"; vgl. "Sprachgebrauch", S. 57 f.
  - Z. 11. البتول "Johannes, der Jungfräuliche". 35

<sup>1)</sup> Der Sprachgebrauch der ältesten christlich-arabischen Literatur. Leipzig 1905.

S. 26, 19. Zur Erklärung von غيث würde ich die Lesung غيَّة "Irrtum" vorziehen.

S. 28, 1. قربانًا hier "Opfergabe", nämlich das zu konsekrierende Brot, welches Gläubige für die eucharistische Feier mitbringen.

ist der Altarraum wie 22, 9 مسكن ist der Altarraum wie 22, 9 مسكن (so Ms.) jedenfalls ein Ausstattungsstück in demselben (wörtlich: "Wohnung", "Ruheplatz"), wahrscheinlich jener sonst مسكن "Thron" genannte vierseitige Aufsatz auf dem Altartisch, auf welchen bei der koptischen Meßfeier der Kelch gestellt wird; er ist vielfach mit bildlichen Darstellungen geziert. — Sinn von Kap. 8, 10: Gottgefällige Opfer sind Fasten, leibliche Werke der Barmherzigkeit, Beschaffung der Opferelemente (قربان), Erbauung einer Kirche, Ausstattung derselben (im besonderen: "ein Tabernakel [مسكن], das du im Gotteshause machst"), Anfertigung, bezw. Beschaffung von liturgischen Büchern: Lektionarien und Heiligenleben.

# Kollektaneen zum Kauţilīya Arthaśāstra.

Von

### Julius Jolly.

(Fortsetzung zu 68, 345-359.)

### 6. Das Nītivākyāmṛtam des Somadevasūri.

Der in meinem vorigen Artikel (68, 351) erwähnte wichtige Nītitext: Nītivākyāmṛta von Somadevasūri ist, wie ich erst nachträglich erfuhr, gedruckt in der Sanskritmonatsschrift Grantharatnamālā von Gopal Narayen (Bombay 1887. 1888). Leider sind die 5 beiden mir zugänglichen Exemplare dieses interessanten Werks, dasjenige der I. O. Library in London und das der Berliner Bibliothek, lückenhaft und erganzen sich nur teilweise. Da aber Anfang und Schluß vorhanden sind und auch sonst nur wenige Seiten fehlen, so lege ich schon jetzt die daraus gemachten Zusammenstellungen 10 vor, eine eventuelle Vervollständigung derselben für die Zeit nach dem Kriege vorbehaltend, wo es hoffentlich möglich sein wird, ein komplettes Exemplar zu beschaffen.

Das Datum des Nītivākyāmṛtam ergibt sich aus dem Yaśastilakakāvya des nāmlichen Verfassers, das nach G. Bhandarkar bei 15 Peterson, II. Report 47 im Śakajahr 881 — 959 n. Chr. (nach Peterson l. c. — 950 n. Chr., vgl. aber Duff, Chronology 93) geschrieben ist. Der Verfasser war ein Digambara Jaina und hat in diesem großen Kāvyam, dessen eigentlicher Name Yaśodharamahārājacaritam ist, ein halbhistorisches Heldengedicht über die 20 Taten und Schicksale des Yaśodhara geliefert, der der älteste Sohn des Cālukyafürsten Arikesarin war. Er erwähnt und zitiert in diesem Werk viele ältere Autoren, wie Kālidāsa, Guṇāḍhya, Bāṇa, Bhavabhūti, Bhāravi, Bhāsa, Māgha, Varāhamihira u. a. Eine ausführliche Inhaltsangabe und Auszüge bei Peterson l. c. 33—49 25 und 147—156.

Die Identität unseres Somadeva mit dem gleichnamigen Verfasser des Heldengedichts folgt aus der genauen Übereinstimmung der beiderseitigen Unterschriften. Nītivā°: iti sakalatārkikacakracūḍāmaṇicumbitacaraṇasya ... śrī-Nemidevabhagavataḥ priyaśiṣyeṇa 30 ... Yaśodharamahārājacaritamahāsāstravedhasā śrīmat-Somadevasūriṇā viracitaṃ Nītivākyāmṛtaṃ nāma rājanītiśāstraṃ samāptam

(p. 137). Yaśasti°: iti sakalatārkikalokacūdāmaņeh śrīman-Nemibhagavatah śiṣyeṇa ... śrī-Somadevasūriṇā viracite Yaśodharamahārājacarite Yaśastilakāparanāmni mahākāvye dharmāmṛtamahotsavo nāmāṣṭama āśvāsah | Da in der ersten Unterschrift Somadeva den Beinamen "Verfasser des Yaśodharamahārājacaritam" führt, so muß diese Dichtung älter als sein Nītiwerk sein, wenn auch der zeitliche Abstand zwischen beiden Werken kein großer zu sein braucht.

Das Nītivākyāmṛtam ist durchaus in Prosa abgefaßt und zerfällt in folgende Abschnitte: dharmasamuddeśaḥ, arthasamuddeśaḥ, 10 kāma°, ariṣaḍvarga°, vidyāvṛddha°, ānvīkṣikī°, trayī°, vārttā°, daṇḍanīti°, mantri°, purohita°, senāpati°, dūta°, cāra°, vicāra°, vyasana°, svāmi°, amātya°, janapada°, durga°, kośa°, bala°, mitra°, rājarakṣita°, divasānuṣṭhāna°, sadācāra°, vyavahāra°, vivāda°, ṣāḍguṇya° (pp. 121—132 fehlen, pp. 133—137 enthalten keinen Titel). Eine Vergleichung dieser Titel mit dem Inhaltsverzeichnis des K. A. zeigt die nahe Verwandtschaft beider Nītitexte, auch die Anordnung ist sehr ähnlich. Nur ist das K. A. viel ausführlicher als unser Werk, in dem man Einzelheiten über Besteuerung, Verwaltung, Kriegführung u. dgl. vergeblich suchen würde, während die allgemeinen Lehren der rājazonīti eingehend dargestellt sind.

Zu der Ähnlichkeit des Inhalts, die ja auch durch die Behandlung des gleichen Stoffs bedingt sein könnte, kommen eine Anzahl wörtlicher Übereinstimmungen hinzu, von denen ich die wichtigsten folgen lasse. Man darf solche Stellen wohl größten-25 teils als direkte Zitate unseres Werks aus dem K. A. betrachten. Zwar wird das K. A. darin nicht ausdrücklich erwähnt, aber 87, 6 eine mit K. A. 42, 14 fast wörtlich identische Stelle über die Wahl eines zuverlässigen Vertrauten durch den König mit der Bemerkung eingeleitet: ata evoktam nayavidbhih, womit wahrscheinlich auf 30 das K. A. angespielt wird. Unser Text scheint überhaupt fast keine Verweisungen auf mit Namen genannte ältere Autoren zu enthalten, während das Yasodharamaharajacaritam reich an solchen Zitaten ist, wie schon erwähnt, und sonstige Namen aus dem Bereich der Sage und Geschichte auch in unserem Text vielfach vor-35 kommen, so: Ajarāja, Karavālakarāla, Kānkāvana, Kāmadeva, Kāmadhenu. Kuntalādhipati, Kaitabha, Gautama, Candarasā, Cānakya, Dhanvantari, Nanda, Nārāyaṇa, Pinākapāṇi, Brhaspati, Madirākṣī, Manmathavinoda, Mundirā, Rāma, Vararuci, Vasantamati, Vrkodarī, Śakatāla, Śakuni, Sadanārnava, Hayapati, Hara, Hūnādhipati u. a. 40 Canakya wird nicht als Autor, sondern nur als Mörder Nandas erwähnt (52, 4).

#### K. A.

#### Nītivākyāmṛta.

### Der trivarga.

12, 14. dharmārthāvirodhena 5, 4. dharmārthāvirodhena 45 kāmaṃ seveta | na niḥsukhaḥ kāmaṃ seveta | na niḥsukhaḥ syāt | samaṃ vā trivaryaṃ syāt | samaṃ vā trivaryaṃ

#### K. A.

anyonyānubandham | eko hy atyā-sevito dharmārthakāmānām āt-mānam itarau ca pīḍayati | artha eva pradhāna iti Kauṭilyaḥ | arthamūlau hi dharmakāmāv iti |

#### Nītivākyāmṛta.

seveta | eko hy atyāsaktyā sevito dharmārthakāmānām ātmānam itarau ca pīdayati ... 6, 5. dharmārthakāmānām 5 yugapat samavāye pūrvaḥ pūrvo garīyān | kālasahatve punar artha eva | dharmakāmayor arthamūlatvāt |

# Einsichtige Fürsten.

10

34. 17. buddhimān ahāryabuddhir durbuddhir iti putravišesāḥ | šiṣyamāṇo dharmārthāv upalabhate cānutisṭhati ca buddhimān | 10, 4. kriyā hi dravyam vinayati nādravyam | śuśrūṣāśravaṇagrahanadhāraṇa

8, 10. kramavikramayor adbisthānam buddhimān ahāryabuddhir vā | yo vidyāvinītamatih sa buddhimān | . . . 9, 7. dravyam hi kriyām vinayati nādravyam | . . . śuśrūṣāśravaṇagrahaṇadhāraṇavijnānohāpohatattvābhiniveśavidyā iti buddhiguṇāḥ |

## Wissenschaften der Könige.

20

6, 8. ānvīkṣakī trayī vārttā daṇḍanîtis ceti vidyāḥ | . . . 17. sāṃkhyaṃ yogo lōkāyataṃ cety ānvīkṣakī |

10, 1. ānvīkṣakī trayī vārttā dandanītis catasro rājavidyāh ... 11, 2. sāṃkhyayoyau lokā-yataṃ cānvīkṣakī |

# Festes Haften der Jugendeindrücke.

25

35

34, 1. navam hi dravyam yena yenārthajātenopadihyate tat tad ācūṣati | evam ayam navabuddhir yad yad ucyate tat tac chāstropadeśam ivābhijānāti |

11, 12. gurujanaśīlam anusaranti prāyeṇa śiṣyāḥ | naveṣu mṛdbhājaneṣu lagnaḥ saṃskāro brahmaṇāpy anyathā kartuṃ na śakyate |

# Wissenszweige.

7, 9. atharvavedetihāsavedau ca vedāḥ | śikṣā kalpo vyākaraṇam niruktaṃ chandovicitir jyotiṣam iti cāṇgāni 15, 2. catvāro vedāḥ śikṣā kalpo vyākaraṇaṃ chandovicitir jyotiṣaṃ niruktam iti ṣaḍaṅgāni

### Definition von vārttā.

8, 16. kṛṣipāśupālye vāṇijyā ca vārttā |

20, 9. kṛṣiḥ paśupālanaṃ vāṇijyā ceti vārttā |

24\*

10

25

35

#### K. A.

#### Nītivākyāmṛta.

## Ungerechtes oder lässiges Strafen.

- 9, 5. duspraņītah kāmakrodhābhyām ajñānād vānaprastha-5 parivrājakān api kopayati kim anga punar grhasthān | apraņīto hi matsyanyāyam udbhāvayati baliyān abalam hi grasate daņdadharābhāve |
- 24, 7. duhpraņīto hi daņdaļ kāmakrodhābhyām ajñānād vā sarvajanavidveṣaṃ karoti | apranīto hi daṇḍo mātsyanyāyam udbhāvayati | baliyān abalaṃ grasate iti mātsyanyāyaḥ |

# Wichtigkeit der Beratung.

- 26, 9. mantrapūrvāh sarvārambhāh | . . . 27, 10. anupalabdhasya jūūnam upalabdhasya niścayabalādhūnam arthatodvaidhasya saṃśayacchedanam ekadeśadṛṣṭasya śesopalabdhir iti mantrisādhyam etat |
- 28, 4. mantrapūrvah sarvo 'py ārambhah kṣitipatīnām anupalabdhasya jīānam upalabdhasya niścayah niścitasya balādhānam arthasya dvaidhasya saṃśayacchedanam ekadeśalabdhasyāśeṣopalabdhir iti mantrasādhyam etat |

### Fünffacher Rat.

- 28, 16. karmanām ārambhopāyah puruṣadravyasampat deśakālavibhāgah vinipātapratikārah kāryasiddhir iti pāñcāngo mantrah |
- 29, 1. karmaṇām ārambhopāyah puruṣadravyasampat deśakālavibhāgo vinipātapratīkārah kāryasiddhiś ceti pañcāngo mantrah |

#### Geheimer Rat.

26, 18. ā kāryakālād iti |
... pracchanno vāvamato vā
mantram bhinatti | tasmād rakṣen mantram |
so

29, 5. ā kāryasiddhe rakṣitavyo mantraḥ | divā naktaṃ cāparīkṣya mantrayamāṇasya pracchanno vā matto vā bhinatti mantram |

# Keine Beratung mit Feinden.

- 29, 1. na dīrghakālam mantrayeta ca teṣām pakṣair yeṣām apakuryāt |
- 30, 5. na taih saha mantrayeta yeṣāṃ pakṣeṣv apakuryāt

### Abwehr von Verrat.

- 26, 11. śrūyate hi śukasārikābhih mantro bhinnah śvabhir anyaiś ca tiryagyonibhih | tasmān mantroddešam anāyukto 40 nopagacchet |
- 30, 5. anāyukto na mantrakāle tisthet | śrūyate hi śukasārikābhyām anyaiś ca tiryagbhir mantrabhedaḥ krtah |

#### K. A.

#### Nītivākyāmṛta.

#### Verräterische Gebärden usw.

26,15. mantrabhedo hi dūtāmātyasvāminām ingitākārā-bhyām | ingitam anyathāvrttiḥākṛtigrahaṇam ākāraḥ | . . . teṣāṃ hi pramādamadasuptapralāpakāmādir utsekaḥ |

30, 7. mantrabhedād utpannam vyasanam duhpratividheyam vā syāt | ingitam ākāro 5 madah pramodah pramādah nidrā ca mantrabhedakāranāni ingitam anyathāvrttih | kopapramādajanitā śārīrī vikṛtir ākārah | 10

### Mehrere Räte.

28, 7. mantrayamāno hy ekenārthakrechresu niścayam nādhigacchet | ekaś ca mantrī yathestam anavagrahaś caratī | dvābhyām mantrayamāno dvābhyām saṃhatābhyām avagrhyate | viyrhītābhyām vināśyate | trisu catursu vā naikāntam krechrenopapadyate mahādo am | upapannam tu bhavati | tatah paresu krechrenārthaniścayo gamyate |

33, 10. eko mantrī na kartavyaḥ | eko niravagrahas carati muhyati ca kāryakrcchresu | dvāv api mantriņau na 15 kartavyau tau saṃhatau carantau bhaksayantau grhītau ca vināsayataḥ | trayaḥ pañca sapta vā mantriṇaḥ kāryāḥ | ... bahavo mantriņo parasparamati-20 bhir utkarṣayanti | svacchandās ca na vijīmbhante |

## Wahl eines purchita.

15,17. purohitam uditoditakulasīlam sadange vede daive nimitte daņdanītyām ca abhivinītam āpadām daivamaņusīnām atharvabhir upāyais ca pratikartāram kurvīta |

43, 8. purohitam uditodita- 25 kulasilam şadanye vede daivanimitte dandanītyām ca praviņam atharvajñam ativinītam cābhinītam āpadām daivinām mānuṣiṇām ca pratihartāram 30 kurvīta |

# Erziehung.

8, 2. tadabhāve guruputre sabrahmacāriņi vā | ... 10, 8. vṛttacaulakarmā lipim saṃkhyānam copayuñjīta | 10, 11. brahmacaryam cā soḍaśād varṣāt | ato godānam dārakarma ca |

14, 13. guruvad guruputram pasyet | sabrahmacāriņi bāndhava iva snihyet | brahmaca- 35 ryam ā soḍasād varṣāt | tato godānam | 44, 6. rājaputrah sarvāsu lipiṣu prasaṃkhyāne ... ca sādhu vinetavyah |

# Regeln für den dūta.

30, 3. amātyasampadopeto nisṛṣṭārthah | pādaguṇahīnah

50, 6. sa ca trividho nisrstārthah paramitārthah śāsana-

40

#### K. A.

parimitārthaḥ | ardhaguṇahīnaḥ sāsanaharaḥ | 19. vased aviṣṛṣṭaḥ prapūjayā notsiktaḥ | 31, 5 18. jūātvā vased apasared vā | 30, 15. dūtamukhā vai rājānas tvaṃ cānye ca | tasmād uddhṛteṣv api sastreṣu yathoktaṃ vaktāras teṣām antāvasāyino 10 'py avadhyāḥ kim anga punar brāhmaṇaḥ |

#### Nītivākyāmṛta.

haraś ceti | yatkṛtau svāminaḥ saṃdhivigrahau pramāṇaṃ sa nisrṣṭārthaḥ | 51, 3. paro māṃ vilambayitum icchatīty avajñāto 'pi dūto nāpasaret | 52, 9. uddhrteṣv api śastreṣu dūtamukhā vai rājānaḥ | teṣām antyāvasāyino 'py avadhyāh kim anga punar brāhmaṇāḥ | avadhyabhāvād dūtaḥ sarvam eva jalpati |

## Spione.

21, 11. trayāṇām ekavākye sampratyayah | 18, 7. kāpati15 kodāsthitagrhapatikavaidehakatāpasavyañjanān satritikṣṇarasadabhikṣukīś ca | paramarmajñah pragalbhah chātrah kāpatikah | . . . pravrajyāpratyavasi20 taḥ prajñāśaucayukta udāsthitaḥ | sa . . . prabhūtahiraṇyāntevāsī karma kārayet |

54,2. asati samkete trayāṇām ekavākye yugapat sampratyayaḥ | 4. kārpaṭikodāsthitikagrhapatikavaidehikatāpasa ... tīkṣṇarasada ... | paramarmajñaḥ pragalbhacchātraḥ kārpatikaḥ | yaṇ kam api samayam
āsthāya pratipannācāryābhiṣekaḥ
prabhūtāntevāsī prajñātiśayayukto rājñā parikalpitavṛttir udāsthitah |

# Spielleidenschaft.

25 327, 14. mātari ca mṛtāyāṇ dīvyaty eva kitavaḥ | 60, 8. mātary api hi mṛtāyām divyaty eva kitavah |

# Jugendgefährten als Minister.

13, 9. sahādhyāyino 'mātyān kurvīta ... sahakrīditatvāt pariso bhavanty enam | 71,3. sahapāmsukrīdito 'mātyo 'tiparicayāt svayam eva rājāyate {

# Beschützung des Königs.

32, 9. rakṣito rājā rājyam rakṣaty āsannebhyah parebhyaś ca | pūrvam dārebhyah putre55 bhyaś ca | 42, 14. pitrpaitāmaham mahāsambandhānubandham śikṣitam anuraktam kṛtakarmāṇam janam āsannam kurvīta | nānyatodeśīyam akṛ40 tārthamānam svadeśiyam vāpy akṛtyopagṛhītam antarvamśika-

87, 4. rājňi rakṣite sarvaṃ rakṣitaṃ bhavaty eva, ataḥ sve-bhyaḥ parebhyaś ca nityaṃ rājā rakṣitavyaḥ | ata evoktaṃ nayavidbhiḥ | pitrpaitāmahasaṃbandhānubaddham śikṣitam anuraktaṃ kṛtakarmāṇaṃ ca janam āsannaṃ kurvīta, nānyadeśiyam akṛtārthamānam svadesīyaṃ vā apakṛtyopagṛhītam

20

25

#### K. A.

sainyam rājānam antaḥpuram ca rakṣet |

### Nītivākyāmrta.

iti | 88, 4. rājňas tāvad āsannāh striyah, āsannatarā dāyādāh, āsannatamāś ca putrāh | tato rājňah prathamam strībhyo ra- skṣaṇam, tato dāyādebhyah, tataś ca putrebhyah |

## Weibliche Nachstellungen.

41, 12. lājān madhuneti viṣeṇa paryasya devī Kāśirājam | viṣadigdhena nūpureṇa Vairantyam mekhalāmaṇinā Sauvīram Jālūdham ādarśena veṇyā gūdhaṃ śastraṃ kṛtvā devī Viḍūrathaṃ jaghāna | 90, 12. ātmanaḥ kila svacchandavṛttim icchantī viṣadū- 10 ṣitamadyagaṇḍūṣeṇa Maṇikuṇ-ḍalā mahādevī Jīvanesu nijarā-jyārthe Ajarājānam, alaktaka-digdhenādhareṇa Vasantamatiḥ Sūraseneṣu, surativilāse viṣopa- 15 liptena mekhalāmaṇinā Vṛko-darī Daśārṇeṣu . . . Magadhe tu Manmathavīnodam kabarīnigū-dhenāsipattreṇa . . .

# Nichtsnutzige Prinzen.

33, 12. kāṣṭham iva hi ghuṇajagdham rājakulam avinītaputram abhiyuktamātraṃ bhajyeta |

93, 11. ghuṇajagdham kāṣṭham ivāvinītam rājaputram rājyam abhiyuktamātram bhajyet |

## Zeichen des Schuldbewußtseins.

43, 16. vişapradasya tu suşkasyāmavaktratā vāksangah svedo vijrmbhanam cātimātram vepathuh praskhalanam vākyaviprekṣaṇam āveśah karmani svabhūmau cānavasthānam iti | 94, 10. śuskaśyāmavaktratā vāgbhedah svedo vijrmbhanam atimātro repathuh praskhalanam bāhyaviprekṣanam āvegah svakarmani svabhūmau cāna- 30 vasthānam iti duskṛtam kṛtavatah kurvatah kariṣyato vā lingāni |

# Überführungsgründe.

149, 5. nibaddham pādam utsrjyānyam pādam samkrāmati | pūrroktam paścimenārthena nābhisambadhyate | paravākyam anabhigrāhyam abhigrāhyāvatisthate | pratijñāya desam nirdiśaity ukte na nirdiśati | nirdiṣtod-

110, 7. vivādam āsthāya yah 35 sabhāyām nopatiṣṭhate, samāhūto 'pasaret, pūrvoktam uttaroktau na bādhate, niruttaraḥ parokteṣu, yuktam uktam na pratipadyate, svadoṣam anuddhṛtya 40 param upālambhate, yathārtha-

#### K. A.

desād anyadeśam upasthāpayati | upasthite deśe 'rthavacanam naivam ity apavyayate | sākṣi-5 bhir avadhṛtam necchati | asambhāṣye deśe sākṣibhir mithaḥ sambhāṣate | iti paroktahetavaḥ |

#### Nītivākyāmrta.

vāde 'pi ca vidvesti sa sabhāpatiparājitalingāni | 111, 9. mithah samjalpanam vā na kurvīta |

# Gegenklagen.

149, 14. abhiyukto na pra-10 tyabhiyuñjita . . . 112, 3. nānabhiyuktaḥ pratyabhiyuñjīta |

## Ruhe und Anstrengung.

257, 14. śamavyāyāmau yogakṣemayor yoniḥ | karmārambhāṇām yogārādhano vyāyā-15 maḥ | karmaphalopabhogānām kṣemārādhanah śamah | . . tasya mānuṣaṃ nayāpanayau daivam ayānayau | daivamānuṣaṃ hi karma lokaṃ yāpayati (B.) | 20 duṣṭakāritam mānuṣaṃ, tasmin "nayaḥ | viac cintyam | acintyaṃ daivam iti |

113, 6. śamavyāyūmau yogakṣemayor yoniḥ | karmārambhānām yogārādhano vyāyāmaḥ | karmaphalopabhogānām kṣemasādhanam śamaḥ | daivam dharmādharmau mānuṣam ca karma lokam pāpayati, tac cintyam | acintyam ca daivam | 17. yogakṣemayor niṣpattyupāyo nayo, vipattihetur anayaḥ |

## Definition des udāsīna.

259,3. arivijigīṣumadhyānām bahiḥ prakṛtibhyo balavattaraḥ samhatāsamhatānām arivijigīṣumadhyamānām anugrahe samartho nigrahe cāsamhatānām so udāsīnaḥ |

114, 11. ... mudhyamādīnām nigrhītānām vigrahe sahitānām anugrahe samartho pi yena kenacit kāraņenānyasmin bhūpatau vijigīṣamāņe ya udāste sa udāsinaḥ |

# Definition des vijigīșu.

258, 7. rājā ātmadravyaprakrtisampanno nayasyādhiṣṭhānam vijigiṣuḥ 114,15. rājātmadaivadravyaprakrtisampannah kramavikramayor adhisthānam vijigīsuh |

# Definition des sahaja und kṛtrima.

258, 17. tulyābhijanaḥ sahajaḥ | viruddho virodhayitā vā krtrimaḥ śatruḥ |

35

115, 9. samābhijanah sahajašatruviruddho virodhayitā vā kṛtrimah śatruh |

#### K. A.

### Nītivākyāmṛta.

## Die sechs Verfahrungsarten.

261,5. samdhivigrahāsanayānasamśrayadvaidhībhāvāh sādqunyam ity ācāryāh ... tatra panabandhah samdhih apakāro viqrahah | upeksanam āsanam | abhyuccayo yānam | parārpanam samśrayah | samdhivigrahopādānam dvaidhībhāvah | iti şadgunālı | parasmād dhīyamānah samdadhīta | abhyuccīyamāno vigrhnīyāt | na mām paro nāham param upahantum šakta ity āsīta | qunātišayayukto yāyāt | śaktihīnah saṃśrayeta | sahāyasādhyakārye dvaidhībhāvam yacchet |

115, 15. samdhivigrahayānāsanadvaidhībhāvah sādgunyam panabandhah samdhih | apakā- 5 ro vigrahah | abhyuccayo yānam | upeksanam āsanam | parasyātmārpaņam samsrayah ekena saha samdhāyānyena saha nigrahakaranam ekatra vā śatrau 10 saṃdhānapūrvo vigraho dvai $dh\bar{\imath}bh\bar{a}vah \mid \dots h\bar{\imath}\gamma am\bar{a}na$ paṇabandhinā samdhim upeyāt ... abhyuccīyamānah param vigrhnīyāt . . . | na mām paro nā- 15 ham param upahantum sakta ity ūsīta . . . | gunātiśayayukto jyāyān (yāyāt?) | śaktihīnah samśrayam kuryāt anyatra ca śatrau ca samdhivigrahābhyām 20 dvaidhībhāvam gacchet

## Wichtigkeit der Dokumente.

70, 19. śasane śāsanam ity acakṣate | śāsanapradhānā hi rājānah, tanmūlatvāt saṃdhivigrahayoh |

134, 12. na kasyāpi lekham avamanyeta | lekkhapradhānā hi rājānah, tanmūlatvāt saṃdhi- 25 vigrahayoh |

Neben so großen Ähnlichkeiten bestehen auch starke Gegensätze, in grundsätzlichen Fragen wie in Einzelheiten. So werden ebenso wie in den Smrtis die Gottesurteile (divyam, divyakriyā, daivī kriyā 110 ff.) als ein regelmäßiger Bestandteil des Gerichts- 30 verfahrens dargestellt, während das K. A. dieselben gewiß nicht ohne Absicht übergeht. Die Aufzählung der zwölf Arten von Söhnen (135, 9-11) ist die gleiche wie M. 9., 159-160, weicht aber stark ab von der K. A. 164 gegebenen Liste. Die Beispiele von Fürsten, die durch ihre Frauen ermordet wurden, 90, 12 ff, 35 sind verschieden von der Parallelstelle K. A. 41 und stimmen auch mit den anderweitigen Aufzählungen dieser Art, die sogar in die arabische Literatur Eingang gefunden haben, nicht überein, vgl. Zachariae WZKM. 28, 206 ff. Man wird annehmen dürfen, daß der Verfasser in solchen Fällen, soweit er nicht aus Eigenem schöpft, 40 zumeist den uns nur aus Zitaten bekannten, als Ganzes nicht mehr erhaltenen Lehrbüchern der Politik von Brhaspati, Usanas u. a. älteren und jüngeren Politikern gefolgt sein wird.

huldigt er jainistischen Tendenzen, die z. B. in seiner Definition der anvīkṣikī 11, 2 hervortreten, wo er dieselbe wie K. A. 6, 17 aus Sāṃkhya, Yoga und Lokāyata (d. h. nach dem Kommentar: Cārvākamatasaṃjñakam) bestehen läßt, aber mit der Beifügung, 5 von Buddhismus und Jainismus sei hier deshalb keine Rede, weil diese beiden Systeme dem Veda widersprechen: bauddhārhatoḥ śruteḥ pratipakṣatvāt. Auch hierin geht Somadeva mit dem K. A. einig, das z. B. 55, 19 lauter jainistische Götternamen aufzählt, vgl. Sorabji, Some Notes on the Adhyaksha Pracāra, Allahabad 1914, p. 9. Dagegen habe ich zu Kāmandaka's Nītisāra keine speziellen Beziehungen entdecken können, wie dieses Werk auch den älteren Pañcatantra-Rezensionen und Manu-Kommentaren noch unbekannt ist. s. o. 68, 348—350.

In einer Fortsetzung dieser Kollektaneen soll zunächst in wei-15 terem Zusammenhang auf die von H. Jacobi in dieser Zeitschrift 68,603-605 erhobenen Einwendungen gegen Nr. 5 meines früheren Artikels eingegangen werden. Die zwei interessanten Zitate in Vätsväyana's Nyāyabhāsyam (l. c. 604, Sitzungsber. 1911, 734 f.) waren von mir nicht übersehen. Doch ist wohl nicht ausgeschlossen, daß 20 der Vidvoddesa des ersten Zitats auch aus einem anderen Lehrbuch als das K. A. geflossen sein kann, da ähnliche einleitende Abschnitte über die Wissenschaften wohl öfter vorkamen. So hat auch das Nītivākvāmrtam einen Vidvāsamuddeśa, der z. T. auf das K. A., z. T. aber auch auf andere Quellen zurückzugehen scheint. 25 Auch die tantravukti des zweiten Zitats entspricht zwar genau der 18. tantrayukti K. A. 425, 427, doch finden sich diese tantrayukti in ähnlicher Aufzählung auch am Schluß medizinischer Lehrbücher. wie Caraka 8, 12, 80—84 (pañcatrimsad vicitrābhir bhūsitam tantrayuktibhih), Astāngasamgraha II, 417 f., Astāngahrdaya 6, 40, 77 30 (tantraguna). Was Uddyotakara, den Kommentator Vatsvavana's. betrifft, so wird derselbe neuerdings von S. Ch. Vidyabhūsana nach tibetanischen Quellen um 635-650 n. Chr. gesetzt, also in das 7., nicht das 6. Jahrhundert (JRAS, 1914, 604).

# Das Determinativpronomen im Babylonischen.

Von

### Arthur Ungnad.

Eine Flexion des babylonischen Determinativpronomens  $\check{sa}$ , das besonders als "nota relationis" und "Genetivpartikel" bekannt ist, findet im allgemeinen nicht statt, und so war es möglich, daß man lange Zeit die Fälle nicht richtig beurteilte, wo eine solche Flexion tatsächlich vorlag. Die erste Zusammenstellung des Materials 5 findet sich bei H. Ranke, Early Babylonian Personal Names (Philadelphia 1905), S. 245% der auf die neben  $\check{sa}$  begegnenden Formen  $\check{su}$ ,  $\check{sat}$ ,  $\check{sat}$  hinwies und sie richtig so erklärte, daß  $\check{sa}$  die urspr. Akkusativform.  $\check{sat}$  der fem. Singular und  $\check{sat}$  der mask. Plural sei. Damit erledigt sich auch das früher angenommene 10  $\check{sud}$  1) und  $\check{supar}$ 2), wofür  $\check{sat}$  zu lesen ist.

Schon sehr früh sind alle andern Formen dieses Determinativpronomens durch die Form ša verdrängt worden, und im Kodex Hammurapi's, dem Musterdenkmal des klassischen Babylonisch, findet sich nur dreimal<sup>3</sup>) šú in nominativer Bedeutung (= der), während 15 sonst stets šá in allen Kasus, Numeri und Genera gebraucht wird 1). Selbst schon zur Zeit der Dynastie von Akkad (um 2800) hat šá die andern Formen meist verdrängt; vgl. das häufige šá tuppam sù-a u-sa-za-ku-ni "wer diese Urkunde verletzt", wo šá für šú steht<sup>5</sup>). Da ist es nun von besonderer Bedeutung, daß die in 20 Susa gefundenen Urkunden aus der Zeit des Reiches von Akkad die Unterschiede der Formen noch strenger bewahrt haben. finden wir in den Inschriften des Baša-Sušinak noch šú tuppam  $\check{s}\check{u}$ -a  $\check{u}$ -s $\check{a}$ -sa-ku-ni6) und ebenso lehrreich I ha-zi-nim  $\check{s}\check{u}$  IVlîšûnû-su "ein Beil von 4 Zungen", wo der Nominativ, den ja auch 25 das Nomen aufweist, als sog. casus pendens aufzufassen ist, indem das folgende sum. A-Mu-Na-Ru er schenkte es" (išrukšu) bedeutet.

<sup>1)</sup> Delitzsch, Hwb., S. 643.

<sup>2)</sup> Muss-Arnold, Hwb.. S. 1091.

<sup>3)</sup> IV 1. 9. 29; vgl. ZA XVIII, S. 41.

<sup>4)</sup> Beispiele ZA. XVIII, S. 41 ff.

<sup>5)</sup> Šar-kāli-šarri c I 12; d II 2; Narām-Sin f III 3 u. a. m. [Zitate nach der Anordnung Thureau-Dangin's in "Sumer. u. Akkad. Königsinschriften".]

<sup>6)</sup> c II 1; Dél. en Perse X pl. 3 Nr. 1b, Z. 4; vgl. d IV 9.

20

25

Noch klarer lassen die Geschäftsurkunden dieser Zeit aus Susa<sup>1</sup>) die alten Verhältnisse erkennen, und hier ist es besonders der Text L 71 II 3—5, der zeigt, daß der Unterschied der Formen šú, šú, šût noch lebendig empfunden wurde. Es ist eine Liste von 5 Angestellten, in der es heißt:

- (Z. 3) IV šú-ut imêrim 4 solche vom Esel<sup>2</sup>
- (Z. 4) I šú imêrim "1 solcher vom Esel"
- (Z. 5) II šá imêrim 2 solche vom Esel".

Hier bezieht sich šût klar und deutlich auf einen mask. Plural, 10 šú auf einen mask. Singular und šá auf einen mask. Dual ³). Das dualische ša begegnet sonst nicht wieder. Für šú finden sich folgende Fälle (stets Nominativ des mask. Sing.):

- L 19, R. 17: NN Sib (=  $r\hat{e}'\hat{u}m$ ) šú Uru + Aki, NN., Hirt von Urua (?)\*:
- L 21, 4: As (=  $kun\hat{a}$ sum) šú A-Duk- $Ka^{ki}$  "Emmer aus Adukka (?)";
  - L 21, 6:  $\dot{Se}$  (=  $\dot{se}$ 'um)  $\dot{s}\dot{u}$   $Uru+A^{ki}$  "Gerste aus Urua (?)"; L 26, R. 6:  $\dot{se}$ -um . . .  $\dot{s}\dot{u}$   $M\dot{u}$ -Du-Du-E "Gerste für die Schiffer";
    - L 27, R. 1: (NN) šú  $B\acute{a}dki$  ,NN, aus Bad";
    - L 27, R. 4: (NN) šú Zi-ma-niki NN. aus Zimani";
  - L 30 III 3: (NN) šú Ê-Gal-Me ,NN., der zu den Palastleuten gehört (?) " [Konstruktion nicht recht klar];
    - L 37, 3: (Gerste) šú NN "dem NN. gehörig";
    - L 73, 7: I šú  $\tilde{E}$ -Gigir Ba-si-inki (nicht recht klar);
  - L 82, 1 ff.: I Máš sử Úh-ù I Máš sử Ra-bí-pi-li-ir ,1 Zicklein, gehörig dem Uhû, 1 Zicklein, gehörig dem Rabi-pilir ;
  - L 42 III begegnet wohl auch mehrere Male  $\check{s}\acute{u}$  neben  $\check{s}\acute{u}$ -ut; der Text ist teilweise zerstört.
- 30 Für šú·ut vergleiche man:
  - L 14, 1 f.: XXX Lu (= immeru) šú-ut . . . ,30 Schafe, solche vom . . . ";
  - L 59, R. 4: XX Anšu (=  $im\hat{c}ru$ ) šú-ut  $Su-ru-uš[-k\hat{i}n]$  20 Esel, solche des (= gehörig dem) S.\*.
- Zur Bildung von Berufsnamen findet sich  $\check{sut}$  in  $\check{su-ut}$   $Gi\check{s-Pu}$  "die vom Brunnen" = "die Brunnenleute" (L 6 V 6; 57, 1); ähnliche Bildungen sind  $\check{su-ut}$  Gis-Kid (L 6 V 9);  $\check{su-ut}$  Sa[l...] "Haremswächter (?)" (L 25, 12);  $\check{su-ut}$  A[l...] (L 25, R. 2);  $\check{su-ut}$   $Gi\check{s-Ti}$  (L 71, R. II 7).

<sup>1)</sup> L. Legrain im XIV. Bande der Dél. en Perse. Wir zitieren diese Texte als L.

<sup>2)</sup> D. i. "Eseltreiber".

<sup>3)</sup> Über -a als verbale Dualendung s. Thureau-Dangin, Inscriptions de Sumer et d'Akkad (1905), S. 234, Anm. 1, und A. Ungnad, OLZ. 1906, Sp. 584 ff.

Auch in den aus Telloh stammenden Texten begegnet  $\check{su}$ -ut einige Male¹); so in Recueil de Tablettes 77, R. 2 (in schwer verständlichem Zusammenhang) und Inventaire de Tello 1465, R. 3:  $S\dot{u}$ - $Ha^{me}$ ... $\dot{su}$ -ut NN, die Fischer des NN. °²). Vgl. ferner BE I 11, Rs. 5.

Das fem. šát ist nur in Eigennamen nachweisbar; vgl. Šá-at-ilu A-a, Šá-at-Ku-bi, Šá-at-ilu Marduk, Šá-at-ilu Šamaš bei Ranke, Pers. Nam. S. 194. Ältere Beispiele aus der Zeit der Ur-Dynastie sind: Šá-at-ilu Sin CT 32, 12 II 6; 34 II 19 u. ö.; Šá-at-Ma-mi CT 32, 34 II 10; Sá-at-ilu Dun-gi: Legrain, Le Temps des 10 Rois d'Ur 267, 12.

Ranke vermutete<sup>3</sup>), daß  $\check{S}\check{U}$  am Anfang maskuliner Namen vielleicht nicht gimil gelesen werden dürfe, wie das immer geschieht, sondern daß dieses das maskuline Äquivalent zu šât wäre. Er verwies auf das Nebeneinander von fem. Sá-at-Ku-bi und 15 mask.  $\mathring{S}\acute{u}$ -ku-bi-im und auf den Umstand, daß nirgends  $\mathring{S}\acute{U}$  und qimil in demselben Namen wechselten. Diese beiden Beweisgründe sind nun nicht mehr stichhaltig; denn Sú-ku-bi-im erweist sich durch die Namensform Sú-ku-bu-um (Barton, Haverf. Libr. III 104: 168 I 2; Recueil de Tablettes 334 I 3 u. ö.) als Form wie 20 Hu-nu-bu-um, Hu-lu-lum u. a.4); und für  $\dot{S}\dot{U}$  findet sich gi-mil abwechselnd im Namen des Vaters des Êtirum (VS VII 64, 19 gegenüber 59, 17 Siegel; 68 Siegel; 69, 20 und Siegel)<sup>5</sup>). Aber trotzdem ware es nicht unmöglich, daß in etlichen Namen šú das Determinativpronomen darstellte. Es läge dann dieselbe Zwei- 25 deutigkeit vor wie bei dem Ideogramm AN, das ja bald Anum, bald ili gelesen werden kann<sup>6</sup>). In der Regel wird aber sa bei maskulinen Namen entsprechend såt bei femininen gebraucht; vgl. Namen wie Sá-i-li-sú , der (Mann) seines Gottes" (z. B. Ranke, S. 141), Sá-ilu Amurrim (sehr oft) u. a. m.

Hier hat also sá das ältere sú verdrängt. Dieses sa könnte der Form nach ursprünglich nicht nur Dual (s. o.), sondern auch Akkusativ des mask. Singular und fem. Plural sein; in letzterer Verwendung findet sich sa z. B. im Eigennamen sa-ili-ma-dam-ka (Tallqvist, Assyr. Personal Names, S. 208), d. h. "Die (Dinge) 35 Gottes sind gut" = "Alles was Gott schickt, ist gut"?).

<sup>1)</sup> Beispiele für das Determinativpronomen sind in diesen Texten überhaupt sehr selten, da sie im Bereiche des sumerischen Sprachgebietes verfaßt sind. Für šá vergleiche die Stelle Inventaire de Tello (I) 1062, 5, wo es sich auf Gud-Lid "Kuh" bezieht; für šú s. Inv. 1291: (der Metzger) šú Lugal-ušumqal.

<sup>2)</sup> Vgl. die ähnliche Stelle im unveröffentlichten Text Inv. 1470.

<sup>3)</sup> A. a. O., S. 2459.

<sup>4)</sup> Beispiele bei Holma, *Die ass.-babyl. Personennamen der Form quttulu*, der jedoch *šukubum* (S. 87) nicht gelten lassen möchte, da er die oben angeführten Stellen nicht berücksichtigt.

<sup>5)</sup> Vgl. BA VI 5, S. 91. 6) Vgl. BA VI 5. S. 132.

<sup>7)</sup> Zur fem. Pluralendung -a (aus -â) vgl. Gramm. § 26a.

Unter Berücksichtigung des alten Materials ergibt sich also folgende Flexion für das Determinativpronomen:

|    |                              | Singular.    |                |
|----|------------------------------|--------------|----------------|
|    |                              | mask.        | fem.           |
| 5  | cas. rectus<br>cas. obliquus | šu ¹)<br>ša  | šât<br>šât (?) |
|    |                              | Plural       |                |
|    |                              | šût          | $\check{s}a$   |
|    |                              | Dual.        |                |
| 10 |                              | $\check{s}a$ | ?              |

<sup>1)</sup> Auch in dem von Hilprecht, BE I. Pl. VI fi. in Photographie mitgeteilten Text aus der Zeit des Reiches von Akkad findet sich  $\check{su}$  augenscheinlich als Nominativ mehrfach.

Ğauharī und die Anordnung des arabischen Alphabets.

Von

#### C. Brockelmann.

Der Verfasser des Lisan al-'Arab berichtet in der Vorrede zu dem Kapitel seines Wörterbuches, in dem er die Verba IIIae infirmae ohne Scheidung nach den 3. Radikalen, uāu oder iā', zusammen behandelt, er habe von gewissen Leuten den Vorwurf gegen den Verfasser des Sahāh zu hören bekommen, dieser hätte aus Un- 5 wissenheit jene beiden Verbalklassen nicht von einander gesondert; Ibn Sīda habe zwar eine reinliche Scheidung angestrebt, sei aber dadurch zu mancher Wiederholung genötigt gewesen. P. Schwarz stellt diesen klaren Tatbestand in dieser Zeitschrift 69, S. 61 so dar: \_dem Gauharī wollte man als Beweis der Unwissenheit aus- 10 legen, daß er  $w\bar{a}w$  und  $j\bar{a}$  nach  $h\bar{a}$  behandelt hatte". Hätte Sch. sich nur die Mühe genommen, den Gauhari selbst aufzuschlagen, so hätte er alsbald gesehen, daß dieser für den Anlaut und den zweiten Radikal der Wurzeln die Reihenfolge uau, ha', ia' zugrunde legt, die als die jüngere und im Arabischen nur vorüber- 15 gehend befolgte zu erweisen er den Gauharī als Zeugen heran-Die Behandlung jener Verbalklassen richtet sich also nur nach grammatisch-lexikalischen Gesichtspunkten und hat mit der Anordnung des Alphabets gar nichts zu tun. P. Schwarz erwähnt auch, daß der Verfasser des Qamus einer reinlichen Scheidung 20 zwischen beiden Wurzelklassen als eines Vorzuges seines Werkes in der Vorrede sich rühme, er hat aber wieder nicht beachtet, daß Fairūzābādī trotz dieses guten Vorsatzes die Verba IIIae infirmae genau so behandelt wie Gauharī, was ihm den sanften Tadel seines Kommentators Zebīdī zuzieht, daß er aber bei den ersten und 25 zweiten Radikalen ebenso wie der Şaḥāḥ die Anordnung  $u\bar{a}u$ ,  $h\bar{a}$ , ¿ā' befolgt. Der Gegensatz zwischen den beiden Lexikographen. aus dem Schwarz schließen will, daß die Reihe uau, ha', ia' jünger und nur vorübergehend befolgt sei, ist also von ihm selbst irrig konstruiert. Schwarz stellt fest, daß diese Folge bei den 30 Schriftstellern des 12. und 13. Jahrhunderts vorkomme (er hätte weiter noch auf Sam'anī und Ibn al-Atīr in der Nihāja verweisen können), die andere  $h\bar{a}'$ ,  $u\bar{a}u$ ,  $i\bar{a}'$  bei solchen des 14. bis 19. Jahrhunderts. Daß er trotzdem erstere als die in der arabischen Überlieferung jüngere bezeichnen kann, ist nur aus vorgefaßter Meinung zu erklären. Aber sie findet sich ja nicht nur im 12. und 13. Jahrhundert, sondern schon im 10. Jahrhundert bei Gauharī, im Muǧmal 5 des Ibn Fāris und im K. al-Ġarībain des al-Herewī, wie mir Koll. Wensinck aus den Leidener Handschriften freundlichst mitteilt, und auch bei dem leider nicht genau zu datierenden, jedenfalls aber alten Verfasser der Risāla fi 'l-lļurūf al-ʿarabīja in Hatīner's und Cheikho's Dix anciens traités de philologie arabe S. 160 ff.

Wie mit den arabischen, so verfährt Schwarz auch mit europäischen Autoren. In einem von Anfangern viel gebrauchten Buche" findet er den Satz: Statt der richtigen Reihenfolge der drei letzten Buchstaben des Alphabets findet sich in unseren Lexicis usw. oft die falsche 8 . . . . Daraus meint Sch. schließen 15 zu dürfen, der Herausgeber glaube, daß diese Anordnung sich auf europäische Arbeiten beschränke. Ein solcher Schluß ist wohl nur möglich, wenn man seinen Fachgenossen ebensowenig Aufmerksamkeit schenkt wie den arabischen Autoren und jenen dieselbe Methode zutraut, mit der man selbst arbeitet. Oder glaubt Sch. wirklich. 20 daß man den Lisan al-'Arab benutzen könne, ohne auf die darin beobachtete Buchstabenfolge aufmerksam zu werden? Aber Ibn-Manzur ist eben der erste unter den Lexikographen, der die Reihe  $h\bar{a}'$ ,  $u\bar{a}u$ .  $i\bar{a}'$  aufweist. In der Vorrede I, 4, 18 nimmt er sich vor, sein Werk genau so zu ordnen wie den Sahāh; auf diese 25 Abweichung aufmerksam zu machen, hat er nicht für nötig befunden, sie muß ihm also schon ganz geläufig gewesen sein. Wer diese Reihenfolge aufgebracht habe, darüber zu spekulieren ist müßig, solange wir kein bestimmtes Zeugnis dafür beibringen können. Vor Ibn-Manzūr finde ich sie nur bei Abu 'l-'Alā' al-Ma'arrī 30 in der von ihm selbst herrührenden Anordnung der Reime des Luzüm mā lam ialzam und in al-Oiftī's Ta'rīh al-hukamā'.

Daß die bei den ältesten Lexikographen und bei den Klassikern bis ins 13. Jahrhundert gebräuchliche Reihenfolge der Buchstaben in Persien zuhause sei, ist eine ganz willkürliche Annahme von Schwarz. Was hätte den Mösulenser Ibn al-Atīr und den Oberqādī von Syrien Ibn Hallikān veranlassen können, sich nach persischem Brauch zu richten und ihm zuliebe ihren Lesern eine Unbequemlichkeit aufzubürden? Solange nicht das Gegenteil bewiesen wird, hat die ältere Überlieferung den Anspruch, für die urspüng-liche zu gelten. Dafür, daß hā'später seine alte, im magribinischen Alphabet stets bewahrte Stellung vor uāu wieder erhalten hat, ließen sich verschiedene Gründe vermuten, z.B. mit Umkehrung einer Schwarz'schen Hypothese der, daß man die grammatisch verwandten Zeichen wieder zusammenbringen wollte, oder daß man dem Zahlenwert der Buchstaben einen Einfluß auf ihre Folge zugestand.

### Miscellanea.

Von

### J. J. Hess.

I. Zu Wellhausen, Reste arabischen Heidentums<sup>2</sup>, S. 34.

In der mehrfach besprochenen Stelle \* تلكو الغرانية العلى, "diese (sc. die Göttinnen al-Lât, al-'Uzzā. Manât) sind die höchsten ġarānîq und auf ihre Vermttlung darf man hoffen" (Tafsīr at-Ṭabarī¹ 17, 119, 9 v. u.; 120, 17, 23, 29, 37: 5 121, 6) wird ġurnûq von Nöldeke (Geschichte des Korans 80) und von Wellhausen (l. c.) mit "Schwan" übersetzt, wohl nach dem Vorgange von Fleischer, der sich dabei auf die Autorität des türkischen Qāmûs stützte. Diese Autorität ist nun in allen naturwissenschaftlichen Dingen eine recht schwache und es läßt sich 10 auch hier zeigen, daß der türkische Übersetzer sich geirrt hat.

al-Aṣma'ī (Lisān al-'Arab 12, 161, 2) erklärt: der *jurnaiq* ist der *kurkī*. — Ibn as-Sikkît (l. c. Z. 3): die *jarānîq* sind Vögel wie die *karâkī*. — Ibn al-Anbārī (l. c. Z. 7): der *jirnauq* oder *jirnaiq* wird wegen seiner Weiße so genannt und man sagt, er sei 15 der *kurkī*. — Ibn Sidah im Muḥaṣṣaṣ 8, 163, 5 v. u.: der *jurnaiq* ist ein grauer Wasservogel mit langem Schnabel . . . . und es ist der *kurkī*, wie man sagt.

kurkī, heißt es im letztgenannten Werke 8, 153, 11; 164, 7 v. u., werde der rahw genannt, während 8, 166, 11 der rahw als ein Vogel, 20 der dem kurkī gleicht, definiert wird.

Da nun der kurkī von Heuglin¹) (Reise in Nordost-Afrika, Braunschweig 1877, 2,260, Ornithologie Nordost-Afrikas, Cassel 1873, 1252) als Grus einerea Bechstein, "grauer Kranich" und rahw (R. in NOAfr. 2,261, Ornith. NOAfr. 1256) als Anthropoides virgo <sup>25</sup> (Linné) "Jungfern-Kranich" bestimmt ist, muß der jurnûq der graue Kranich oder "wie der graue Kranich", d. h. eine ihm nahe stehende Art sein.

Heuglin schreibt kurq. Dies ist ein günstiges Zeichen, denn es zeigt, daß das Wort schlecht gehört und nicht einfach aus einem Wörterbuche abgeschrieben ist.

Damit stimmt nun 1. der Umstand, daß ein Kranich Balearica pavonina (Linné) nach Heuglin (Ornith. NOAfr. 1259) im ägyptischen Sūdân noch heute *jernûg* heißt; 2. Der heutige Sprachgebrauch in Tripolis und Algier (Griffini, L'Arabo parlato della Libia, Milano 1913, s. v. *gru*, Beaussier, Dictionnaire pratique s. v.)<sup>1</sup>); 3. die alten Übersetzungen. Das Leidener Glossarium latinoarabicum (ed. Chr. Fr. Seybold, Berlin 1900) aus dem 11. Jahr-

hundert hat S. 219: grues الكراكي وي الغرائي in der koptischarabischen Scala magna des Šams ar-Rijāsah, die um 1300 ge10 schrieben und von V. Loret in Annales du Service des Antiquités I,
Cairo 1899 veröffentlicht wurde, wird (Nr. 120) الغرنوي mit wird (Nr. 120

Aber die Sache ändert sich, wenn wir nach Arabien und Syrien kommen. Ein Qahtânī erklärte mir in der Schweiz, el-gyrnûg sei der abu girdan "Vater der Zecken" der Ägypter, also nach Heuglin (R. in NOAfr. 2, 285, Ornith. NOAfr. 1071) Ardea bubulcus Audouin. 25 der Kuhreiher, und im zoologischen Garten von Kairo bestimmten mir ein 'Ötâbī und ein Schech aus 'Önêze in el-Qasīm denselben Vogel als gyrnûg hindi, was durchaus mit der Notiz stimmt, die Forskål, Descriptio Animalium, p. VIII zu ghornok gibt: alba: oestris pascitur in tergore boum nidificantibus. Der Beduine sprach 30 außerdem von einem gyrnûg 'öbêwī, der auf dem Rücken etwas dunkel sei, und der Schech von einem gyrnûg zingî oder 'örûbî mit schwarzen Beinen (wohl Ardea garzetta Linné, "Seidenreiher"). gernûg nennt Heuglin (R. in NOAfr. 2, 285, Ornith, NOAfr. 1060) Ardea gularis Bosci, "den Seereiher", der von ihm an den Küsten 35 des Roten Meeres und des Golfs von Aden gefunden wurde, und Tristram (Fauna and flora of Palestine 109) gibt denselben Namen für Ardea cinerea Linné, "den grauen Reiher"3). Von diesen Vögeln ist der Kuhreiher stets rein weiß, der graue Reiher und Seereiher asch- bis dunkelschiefer-grau, aber bisweilen ebenfalls rein weiß.

<sup>1)</sup> Stumme, Tunisische Grammatik 174 gibt  $\mathring{garn} \mathring{aq}$  mit "Möve" wieder; Griffini, L'Arabo parlato della Libia s. v. gabbiano läßt vermuten, daß der genaue Ausdruck für "Möve"  $\mathring{gorn} \mathring{aq}$  el-běhár "Meer- $\mathring{gorn} \mathring{aq}$  ist.
2) Tryphiodorus, de Ilii excidio 353.

<sup>3)</sup> Bei den 'Ötabe heißt der graue Reiher 'änz él-ma, vgl. dazu Lane, Dict. s. v.

Nun sagt der älteste der von den Lexikographen zitierten Gewährsmänner Abu 'Amr (Ibn al-'Ala) aus Mekka († 775) Lisân al-'Arab 12, 160 ult. "der jurnûg ist ein weißer Wasservogel" (wörtlich auch bei az-Zamahsarī, Kitâb al-Fâ'iq, Ḥaiderābād 1324, s. v.), und dies wird überall wiederholt (z. B. Lisân 12, 161, 1, 8; 5 ad-Damîrī o. c. 2, 214 ult., 215), so daß ich nicht zweifle, daß der gurnûg in Arabien einen weißen Reiher bezeichnete, den Kuhreiher in erster Linie und dann auch andere Arten 1). Ein Reiher, nach einer Bemerkung von Sir J. Gardner Wilkinson (The Customs and Manners of the ancient Egyptians<sup>2</sup> [London 1877], 10 vol. 3, 326)2) höchst wahrscheinlich der graue Reiher, ist auch der Phönix der Ägypter, der  $\log wbn^3$  gewesen, was die Araber noch wußten, da sie in der Wiedergabe der Fabeln über diesen Vogel (s. ad-Damîrī o. c. s. v., Lane, 1001 Nacht, Anm. 22 zu Kap. 20) ihn غُنْقُ 'angā nennen - nach Heuglin (R. in 15 NOAfr. 2, 285, Ornith. NOAfr. 1055) , der graue und der schwarzköpfige Reiher 4); das zeigt, daß der Reiher auch in dem nahen Ägypten für einen Göttervogel gehalten wurde.

Zwischen diesem und dem oben erzielten Resultat scheint nun ein Widerspruch zu bestehen, der sich aber sofort löst, wenn man 20 die älteste Nomenklatur der Kraniche ansieht. Der graue Kranich heißt bei Linné Ardea grus, der Jungfern-Kranich Ardea virgo, der Pfauenkranich Ardea pavonina. Noch der große Linné hat also diese für uns in Betracht kommenden Gruiden als zur Art Ardea gehörend aufgefaßt und wir können den Beduinen nicht zumuten, 25 die Arten schärfer zu trennen als geschulte Zoologen.

<sup>1)</sup> Nach ZDPV. 37 (1914), S. 60 wäre *gernûg* Phalacrocorax carbo Linné "die Komoranscharbe". Dies wird auf einem Irrtume eines Eingeborenen beruhen. Die Scharben erscheinen öfters in Gesellschaft von Reihern. Siehe C. G. Friderich, Naturgesch. d. deutschen Vögel<sup>5</sup>, 549, 748.

<sup>2)</sup> Dieser sagt daselbst, der bennu [1. bnw] sei der rein weiße aboogerdan [1. abu girdån] oder Ardea bubulcus Savigny "Kuhreiher", bemerkt dann aber in einer Note: I believe however that the Bennu is represented of a bluish grey or slate colour! Vgl. dazu die Abbildung des bnw in o. c. T. 59, 2. Reihe links, der dort mit dunkelm Rücken, weißem Bauche und dunkeln Beinen erscheint.

<sup>3)</sup> Die Aussprache dieses Wortes in griechisch-römischer Zeit war \*boin; dies geht hervor aus der demotischen Schreibweise hjn des sog. Gnost. Papyrus von Leiden (s. die ausgezeichnete Ausgabe The Demotic magical Papyrus of London and Leiden, edited by F. Ll. Griffith and Herbert Thompson, London 1904—1909, vol. 3. 25). j dient in der Orthographie dieses Papyrus zwischen Konsonanten zum Ausdrucke von kopt. 1, oci, aci (im zufälligen Verhältnis von 25: 9: 4). Da das griech.  $\varphioivi$  irgend welche Beziehungen mit dem agyptischen Worte bnw haben muß, diese aber in der Bedeutung jenes Wortes nicht gefunden werden können, interpretieren wir das demotische j als oci, d. i. oi. Es verhält sich bnw:  $\mathbf{Eocin} = tsw$  "Befehlshaber":  $\mathbf{xocio}$  "Herr".

<sup>4)</sup> Heuglin schreibt abu el-'anqā, ebenso wie er Petermann's Mitteilung 1861, S. 311 abū gonfet (sic) hat für فنفذ "Igel".

jurnûq ist also Ardea im Sinne Linné's oder umfaßt Arten der Familien Grus und Ardea der neuen Zoologie. Das Wort selbst ist ein onomatopoetisches "ein Klangbild des Geschreies (des Pfauenkranichs), das durch den arabischen Namen ziemlich richtig wiedersgegeben wird" (Brehm's Tierleben 4, Vögel, 2, 192), und es ist daher nur natürlich, daß wir es auch in unsern Sprachen wiederfinden: cornuc im Altenglischen, chranuh(h) im Althochdeutschen 1).

Dies sollte genügen um die Übersetzung "Schwan" zu beseitigen; es läßt sich aber auch zeigen, daß, wo die Araber ein 10 griech. κύκνος oder lat. cygnus zu übertragen hatten, sie niemals gurnûg dafür einsetzten. Im 10. Jahrhundert nennt 'Abd ar-Rahmân aş-Şûfī (ed. H. C. F. C. Schjellerup, Petersburg 1874, S. 78) in seiner Revision des Ptolemäischen Sternkataloges das Sternbild des Schwanes, das griech. δ ὄρνις und δ κύκνος heißt, יפלאה und المجاجة 15, der Verfasser des erwähnten Glossarium Latino-arabicum hat p. 67 zu eignus (sie) gar nichts geschrieben, offenbar weil er keinen arabischen Ausdruck dafür hatte, und in der Magna Scala finden wir (Nr. 111) תואץ החסר בילו. Die Übersetzer kennen also den Vogel überhaupt nicht oder übersetzen ihn mit "Huhn" oder 20 "Ente". Man wird daraus den Schluß ziehen, daß der Schwan den Arabern (wenigstens denen des innern und südlichern Arabiens) unbekannt war, was nicht verwundern kann, da dieser aus den kältern Gegenden der Alten Welt stammende Vogel nach Heuglin (Ornith. NOAfr. 1295) auf seinen Wanderungen nach Süden, in Ägypten bis 25 höchstens nach Kairo gelangt. Die modernen arabischen Ausdrücke möge man in den Wörterbüchern von Bocthor, Berggren, Belot s. v. cygne und bei Nallino, L'Arabo parlato in Egitto<sup>2</sup>, 247, sowie bei Griffini, o. c. s. v. cigno nachschlagen, sie bezeichnen meistens auch andere Vögel und sind zum Teil verdächtig. Was 30 Heuglin, Ornith. NOAfr, gibt, ist mit Ausnahme von  $Tam(?)^2$ ) aus Lexicis abgeschrieben.

# II. Zu Sanfarā's Lāmîja, V. 50.

In dem eben erschienenen Buche: Schanfarà-Studien von Georg Jacob. 1. Teil: Der Wortschatz der Lâmîja nebst Übersetzung und beigefügtem Text (München 1914. Sitzungsberichte der Kgl. Bayerischen Akademie der Wiss., Philos.-philolog. u. histor. Klasse, Jahrg. 1914. 3. Abh.) identifiziert auf S. 97 der Herausgeber den

<sup>1)</sup> Philologen, die nur mit Papier und Druckerschwarze arbeiten, leiten freilich diese Wörter ab von der Wurzel ger oder guer, an die also die Kraniche das suff. nuk angehängt haben.

<sup>2)</sup> In Elias A. Elias, The New Dictionary English-Arabic, Cairo 1913, finden wir s. v. swan الْنَدَمُّ , das indes vermutlich irgendwie auf Heuglin zurückgeht.

sim' der Araber mit Canis pictus Cretschmar = Lycaon pictus (Temminck), indem er sich namentlich auf Brehm, Tierleben<sup>3</sup> 3,60 bezieht, der für dies Tier arab. simr gibt, das nach ihm (Jacob) "nur aus sim" verhört sein kann". Demgegenüber ist zu bemerken, daß des Arabischen unkundige Europäer das 5 stets als 5 a oder gar nicht transkribieren (auch Semitisten passiert dies hier und da) und daß List of Animals, Zoological Gardens Giza, near Cairo, Cairo 1910, p. 54 für Lycaon pictus kelb simri bietet, was einerseits Brehm's Wort bestätigt, andrerseits durch seine abweichende Form wohl beweist, daß hier der Catalogue nicht etwa 10 Brehm ausgeschrieben hat1). Ebenso wird Brehm's simr von dem ältern simir Rüppel, Atlas zu der Reise im nordöstlichen Afrika, I, Frankfurt 1826, S. 37 (mit sehr schöner farbiger Abbildung auf Tafel 12) und simmír Heuglin in Petermann's Mitteilungen, 1861, S. 14 unabhängig von den beiden selbst gehört sein. 15

Wenn so die Veränderung "simr zu sim" schwerlich richtig ist, so ist es doch die sachliche Gleichstellung von sim' mit "Hyänenhund": Heuglin erzählt in Reise nach Abessinien ... 1868, S. 422, daß am obern Dinder im Ägyptischen Sūdan neben anderm Wilde der semä "Hyänenhund" vorkomme, und gibt auch Reise in NOAfr. 20 2,49 amhar. takuila [l. +ma: tekwūlā], bedja manob [determiniert u mane], arab. sem'a [l. sime'] als einheimische Bezeichnungen des Lycaon pictus. Durch diese Aussagen des bekannten Zoologen ist nicht nur Jacob's Deutung von sim' als zutreffend erwiesen, sondern auch festgestellt, daß das Wort heute noch im 25

Gebrauche ist.

# III. Zu 'Amr ben Kultûm, Mu'allaga, V. 22.

Die Geliebte hat Beine wie "zwei Säulen aus balant und Marmor". Über das sehr seltene balant ist von alten und neuen Kommentatoren manches Widersprechende geschrieben worden, ohne daß 30 dadurch die Natur und Bedeutung dieses Wortes aufgehellt wäre. Die älteste mir bekannte Erklärung desselben durch el-Leit (8. Jahrh.), Lisân al-'Arab 9, 134 besagt: der balant ist etwas, das dem Marmor (ruhâm) gleicht, nur daß der Marmor zerbrechlicher und weicher ist als jener.

Aus dieser nicht sehr scharfen Definition möchte man auf ein Gestein schließen, das härter als Marmor und weiß sein müßte.

<sup>1)</sup> Dies ist namlich in einzelnen Fällen nachzuweisen. So gibt der Catalogue S. 18 für den Schimpanse baahm, das wohl sicher aus Brehm stammt, wo wir lesen: der Mban (richtiger Baam) ein Affe etc." komme im Lande der Niam-Niam vor. Das Zitat Brehm's stammt aus Heuglin, Reise nach dem weißen Nil 208, wo aber das Baâm fehlt. Dies ist also offenbar eine Korrektur Brehm's, der das Niam-Niam-Wort als arabisch auffaßte und es wahrscheinlich zu behajm verbessern wollte.

also wohl auf Quarzit, denn ein anderes diesen Bedingungen entsprechendes Gestein gibt es meines Wissens nicht. Quarzit heißt aber heute in Zentralarabien maru (auch in Midian s. Burton in Journal R. Geogr. Soc. XLIX, Sept. 1880, S. 32, 92) und hieß auch 5 früher so, wie die sehr deutliche Erklärung Muhassas 10, 97, 4, Tâg al-'Arûs 10, 340 erweist. Moderne Parallelen zeigen nun, daß wir in balant nicht notwendig ein Gestein suchen müssen. C. Sonneck, Chants arabes du Maghreb, Paris 1904, Vol. 1, S. FA, f4 lesen wir in der Beschreibung der Geliebten: من بلار المهاديد تحكم سيقانها 10 "ihre Beine sind wie Kristall, den man zum Geschenke gibt", es ist also denkbar, daß unser Stoff irgend ein Mineral ist. Da nun balant (nach dem Qāmûs s. v. balnat) offenbar ein Fremdwort ist, fast alle arabischen Steinnamen direkt oder indirekt aus dem Griechischen oder Indischen kommen, so werden wir nicht fehlgehen, 15 wenn wir unser Wort mit dem griechischen, aber nur bei Plinius vorkommenden βαλανίτης identifizieren. Die arabische Umschreibung ist absolut genau, nur die Endung -ης, trotz der Länge ihres Vokals ausgelassen, wie in فليط  $= au v \varrho \mu \acute{a} \varrho \chi \eta \varsigma^1$ ), فليط =  $\pi \eta \lambda \acute{\eta} \tau \eta \varsigma^1$ ). نين =  $\lambda \dot{\eta} \sigma \tau \eta \varsigma^{1}$ ), نغنسخ =  $\dot{\alpha} \nu \alpha \gamma \nu \dot{\omega} \sigma \tau \eta \varsigma^{2}$ ) usw.

Plinius sagt von diesem Stein (Hist. nat. 37, 149, ed. Mayhoff): Balanitae duo genera sunt, subviridis et Corinthii aeris similitudine, illa a Copto, haec ab Trogodytica veniens, media(s) secante flammea vena. In unserer Stelle wird die zweite, wohl gelbe Variation gemeint sein — die Hautfarbe der Beduinen ist an den von den Kleidern geschützten Stellen in der Tat ein mehr oder weniger dunkleres Gelb. Zur Bestimmung des balanites gibt uns außer der Beschreibung des Plinius die Etymologie des griechischen Wortes einen Anhaltspunkt. Man darf nämlich daraus schließen, daß unser Mineral als Mandeln vorkam und ich glaube nicht zu irren, wenn ich annehme, daß βαλανίτης eine onyxartige Chalzedon-Varietät bezeichnete<sup>3</sup>).

## IV. Zu F. Hirth & W. W. Rockhill's Chau Ju-Kua.

S 102 des Buches "Chau Ju-Kua, His Work on the Chinese and Arabic Trade in the twelfth and thirteenth Centuries, entitled 35 Chu-fan-chi, Translated from the Chinese and annotated by Friedrich Hirth and W. W. Rockhill. St. Petersburg 1911" übertragen die Herausgeber an einer Stelle die auf Chou Kü-fei's Lingwai-tai-ta, geschrieben 1178, zurückgeht, das chinesische

<sup>1)</sup> Siehe ZDMG. 51, 343 ff.

<sup>2)</sup> ZDMG. 51, 470.

<sup>3)</sup> Über Chalzedon s. C. Hintze, Handbuch der Mineralogie, 2. Abteil., Leipzig 1915, S. 1469 ff.

Ta-ts'in, das sonst das Römerreich im Orient bezeichnet¹), mit  $Bajd\hat{a}d$ . Für die Richtigkeit dieser Identifikation, die die Herausgeber recht wahrscheinlich machen, glaube ich nun aus dem Arabischen einen Beweis bringen zu können, der um so mehr zu beachten sein dürfte, als auch Chóu K'ü-feï's Angaben gewiß auf dem 5 Berichte arabischer Kaufleute beruhen (s. o. c. 22). Bajdâd wird heute in Zentralarabien, speziell in el-Gaşîm auch Taḥt er-Rûm genannt, was "Hauptstadt der Römer oder des Römerreichs" bedeutet. Über den Ursprung des Namens wurde mir kein Aufschluß gegeben und ich vermag auch nicht herauszufinden, warum Bajdâd 10 nach obigem wohl schon im 12. Jahrhundert diesen Namen hatte.

#### V. Zu den Ta-shi des Chau Ju-Kua.

Bezüglich der chinesischen Bezeichnung der Araber Araber Ta-shī (im Dialekte von Kanton. der altertümliche Lautverhältnisse aufweist: Tai-shīk), von der Hirth & Rockhill S. 119 o. c. 15 sagen, daß ihre wahre Bedeutung "apparently quite uncertain" sei, möchte ich auf Hübschmann, Persische Studien, S. 46 und 226 hinweisen, wo gezeigt wird, daß pehl. Taiik, armen. Taiik, neupers. Taijik, Tajik, Tazi vom arabischen Stammesnamen Laiji' abgeleitet ist') und also eigentlich Taijit bedeutet. Die Perser, für 20 welche wohl (wie für die Syrer) der Stamm Taiji, der früher im Gebiete der heutigen Sammar bis nach Taima' hin wohnte'), der mächtigste der arabischen Völker war, benannten alle Araber nach demselben. Der Umstand, daß die Chinesen die Araber Tai-shik nannten, beweist, daß jenen die Kenntnis dieses Volkes auf dem 25 Landwege über Persien vermittelt wurde.

In Mittelasien ist diese alte Benennung, wie man dies bei Völkernamen so oft beobachten kann, auf ein anderes Volk übertragen worden. Im Norden Turkestans werden die in Mittelasien lebenden Perser, im Süden aber die persischen Ureinwohner Mittel- 30 asiens Taýik تاجيك genannt. Da diese Taýik sich als Nachkommen der Araber betrachten, die im 1. Jahrhundert der Higra

<sup>1)</sup> F. Hirth, China and the Roman Orient, Researches into their ancient and mediaeval Relations as represented in old Chinese Records. Leipzic & Munich, Shanghai & Hongkong 1885. S. VI.

<sup>2)</sup> Zu dem suff. pehl.  $\check{cik}$ , neupers.  $\check{gik}$ ,  $z\bar{ik}$ ,  $\check{gi}$ , zi s. Grundriß der Iran. Philologie I, 1, S. 279, I, 2, S. 187.

<sup>3)</sup> Die später nach Mesopotamien ausgewanderten Taij existieren noch heute in zwei von einander getrennten Gruppen, teils im Norden des  $Sing\acute{a}r$ , in der Umgebung von  $Nes\"{i}bin$ , teils in der Ebene, die vom Größern und Kleinern  $Z\acute{a}b$  und den Kurdischen Hügeln begrenzt wird (Layard, Discoveries in the Ruins of Niniveh and Babylon, London 1853, S. 172 ff. und v. Oppenheim, Vom Mittelmeer zum Persischen Golf II, 29, 55, 76, 141, 146).

<sup>4)</sup> Dschagataisch, Osmanisch, Osttürkisch s. Radloff, Versuch eines Wörterbuches der Türksprachen 3, 913.

5

Zentralasien unterwarfen, so wird vielleicht eine Blutmischung zwischen den beiden Völkern der erste Grund dieser Bedeutungsübertragung gewesen sein, die sich schon im uigurischen Tägik "Perser" (Kudatku-bilik 19, 21)<sup>1</sup>), also im 11. Jahrhundert vorfindet.

### VI. Zu Herodot IV, 2.

Herodot sagt IV, 2 von den Skythen "Sie nehmen aus Knochen verfertigte Blaseröhren, die ganz die Gestalt von Flöten haben. stecken dieselben in die Geschlechtsteile der Stuten, blasen mit dem Munde hinein und während der eine bläst, melkt der andere". 10 Schon Niebuhr (d. h.: Carsten Niebuhr's Reisebeschreibung nach Arabien und andern umliegenden Ländern. 1. Band. Kopenhagen 1772. 40.) hat S. 165 einen ähnlichen Gebrauch beschrieben (und mit unserer Stelle verglichen), indem er sagt: "Zu Basra hörte ich und sah es einmal selbst, daß wenn ein Araber eine Büffelkuh 15 melket, ein anderer ihr die Hand bis fast an den Ellenbogen in die Vulva steckt, weil man aus Erfahrung gefunden haben will, daß sie mehr Milch geben, wenn sie auf diese Art gekützelt werden", und ich habe von Zentralarabern gehört, daß diese ihnen höchst auffallende Art des Melkens noch jetzt im 'Iraq gebräuchlich ist. Es läßt sich nun aber eine vollkommenere Parallele zu der angeführten Herodotstelle beibringen aus den Sitten der Tigre-Stämme, die uns durch Littmann's großes Werk: Tales, Customs and Dirges of the Tigre Tribes (bis jetzt vier Bände) im weitesten Umfange bekannt geworden sind. Es heißt daselbst Band 4,548 25 Anm.: "Die Hirten pflegen in die Vulva der Kuh zu blasen, damit sie eher Milch geben soll\*, und es wird gesagt, daß der Tigreausdruck für diese Handlung lautet: "die Kuh anblasen". Diese Mitteilung Littmann's ist ein neuer Beleg für eine merkwürdige Sitte und für die Glaubwürdigkeit des Vaters der Geschichte.

<sup>1)</sup> Radloff, o. c. 3, 1096.

### Elohim als Elativ?

Von

### Wilhelm Caspari.

Im Mittelalter konnte jemand, der sich recht arm vorkam, das Adjektiv, das den Mangel ausdrückte, durch die Zusammensetzung mit "Gott" eindringlicher machen und erzählen, er sei "gottesarm". Analog finden sich noch heute teils in Dialekten, teils in der Schriftsprache die Zusammensetzungen "gotteserbärm- 5 lich". "gottverlassen", "gottesjämmerlich". Diese haben manchmal die Meinung erweckt, der Gottesname diene hier zum Ausdrucke einer Steigerung über das durchschnittliche und menschliche Maß hinaus; er wurde als ein elativischer Bestandteil aufgefaßt. Man weiß jedoch, daß das christliche Mittelalter und Spätere unter Gott 10 oft schlankweg Christus, auch Christus am Kreuze, verstanden. "Gottverlassen" ist die Zusammendrängung des Ausrufs Christi am Kreuz in ein Adjektiv: so verlassen, wie sich Christus damals verlassen fühlte. Mit diesem Adjektiv haben die drei anderen das gemein, daß auch sie einen Zustand der Erniedrigung und des 15 Elends angeben. Darin war Christus für die mittelalterlichen Asketen vorbildlich. Jemand fühlte sich so erbarmungswürdig, wie es der leidende Christus war, oder er fand sein Hab' und Gut so knapp, daß selbst Christus in seiner vom Mittelalter als vorbildlich angesehenen apostolischen Einfachheit nicht weniger hätte haben 20 können. Sollte aber in "gotteserbärmlich", "gottesjämmerlich" nicht eine Beziehung des Gedankens speziell auf Christus vorausgesetzt sein, so müßte damit immerhin eine bejammernswürdige, erbarmungsbedürftige Lebenslage benannt sein, die Gott dahin bringen wird, daß ihn des betreffenden Leidenden jammert, daß er sich seiner 25 erbarmt. Auch dann also beruhen die genannten Zusammensetzungen auf einem Fundamentalsatze des christlichen Dogmas, der Barmherzigkeit; daß abgesehen von dieser spezifisch christlichen Herkunft und Beziehung der Gottesname zum Ausdrucke einer Steigerung vorangesetzt worden sei, bestätigen sie uns nicht. Hierzu wäre 30 erforderlich, daß er an beliebige steigerungsfähige Begriffe angesetzt werden könnte, ja auch an solche, welche etwas Gottfremdes oder Gottfeindliches bezeichnen.

Auf eine deutsche sprachliche Analogie wird sich also die rabbinische Exegese von Qimhi bis Ehrlich nicht berufen können, wenn sie die Verwendung des Genitivs ברדים im AT., falls andere Auffassungen des Genitivverhältnisses versagen, als die Anbringung einer Intensitätsmarke beurteilt, die, statt dem Inhalte des übergeordneten Begriffs ein neues Moment hinzuzufügen, nur den Grad der bereits vorhandenen Begriffsmomente über das Durchschnittsmaß hinaus steigern solle. Nach Baumgärtel¹), der sich diesem Kurse anschließt, geschieht das mit den Worten:

- 10 a) Schrecken Gottes, b) Feuer Gottes, c) Weisheit Gottes.
- a) I. Die erste dieser Wortverbindungen kennt im AT. neben sich noch den Jahweschrecken (7 mal); unter diesem läßt sich stets ein Schrecken, der durch den Beobachter auf Jahwe als Verursacher zurückgeführt wird, verstehen. Baumgärtel stellt ihr den Schrecken Gottes, von dem Ps. 36, 2 redet, noch ganz nahe (a. a. O. S. 24, 30). Vor der Gottheit als dem Richter fürchteten sich die "Gottlosen" nicht: die Strenge des Richters wäre aber dazu bestimmt, den Skrupellosen einzuschüchtern. Die Deutung hätte allerdings noch dagegen versichert werden können, für gen. obj. zu gelten. Denn es ist immerhin mißlich, wenn gen. obj. und auct. für einander eintreten müssen. Und doch kann Ps. 36, 2 b den in V. a beschriebenen Vorgang erklären: der Gottlose hat eben noch keine Einschüchterung seitens Gottes erlebt.
- a. II. Es ist nicht recht ersichtlich, warum die bis hierher 25 durchgeführte Deutung von Chron. versagen soll. Dies könnte nur dann eintreten, wenn sich ergäbe, daß dieser spate Schriftsteller inzwischen einer Veränderung des Sprachgebrauchs unterworfen sei. die aus dem gen. auct. etwas anderes gemacht habe. Dies Andere müßte, der psychologischen Art des "Schreckens" entsprechend, der 30 gen. obj. sein: nach dem Siege Josafats "entstand Gottesfurcht bei allen Königreichen, sobald sie vernahmen, daß Jahwe gegen Israels Feinde Krieg geführt hatte". Statt Gottes furcht hätte der Chron. um das Plötzliche und Heftige ihres Auftretens, vielleicht auch das Dumpfe und Ungeklärte daran auszudrücken. Gottesschrecken 35 gesagt. Dessen Motivierung würde aber an dieser Stelle (II Chr. 20, 29) genau so erfolgen, wie in der Regel im Daniel, wenn dieser wieder einen neuen Triumph in Hof und Staat davon getragen hat. Obendrein liest man ungefähr dasselbe in II. 17, 10, nur daß dort geradewegs von Jahweschrecken berichtet wird. Baumgärtel will, 40 man solle sich nicht von II. 17, 10 leiten lassen; was er aber tut. um die Verwandtschaft beider Stellen bestreiten zu können, versagt2). Er meint: in 2, 20, 29 würde der Sinn3) verloren gehen, wenn man den Schrecken von Jahwe ausgehend dächte; aber der

<sup>1)</sup> Beitr. zur Wissensch. vom Alten Testament. Heft 19, S. 28 ff.

<sup>2)</sup> Von mir gesperrt.

<sup>3)</sup> Übrigens verwechselt B. beide selbst S. 31, Zl. 12 f. v. u.

Sinn, den er da offenbar im Auge hat, ist nicht so deutlich, daß wir nicht eine genauere Umschreibung desselben wünschen müßten: "Jahwe bewirkt die Unterwürfigkeit der Nachbarvölker." Gegensatz zu 17, 10 ist dies nicht. Die Kunde vom Siege Jahwes durch Josafat kam den Nachbarvölkern auf dem Wege aller Nach- 5 Den Eindruck aber, den die Kunde hervorrief, erweckt sie nicht durch sich selbst; Trotz, Gegenmaßregeln, Kriegserklärung hätten folgen können. Aber Elohim schüchterte sie ein, so daß sie es ließen. Daß schließlich die Namen Gottes in beiden Stellen wechseln, ist durch den Charakter der Chr. als eines Sammelwerkes, 10 das seine Vorlagen aus verschiedenen literarischen Perioden bezieht, genügend gerechtfertigt. Wenn wir sagen können, daß Elohim statt sonstigen "Jahwe" in dieser Verbindung auch berechtigt sei, haben wir das Nötige getan, um "den Sinn" zu prüfen. 20, 29 a redet von einer Beziehung zwischen Gott und Völkern außerhalb 15 der Jahwe-Religion; die Bezeichnung Gottes durch Elohim war hierfür das Gegebene 1). Sie hatte sich als neutraler Verständigungslaut im Gespräche der Angehörigen verschiedener Religionen eingebürgert. In (20, 29) b hingegen wird ein sozusagen bekenntnismäßiger Satz des Jahwismus reproduziert:

## נלתם יהוה פם איבי ישראל

Denselben hat der Vf. schwerlich neu formuliert. Seine Literatur mag ihn viel öfter enthalten haben, als wir wissen. Aber als prunkvollen Schluß eignet er ihn sich an.

a. III. Einen Gottesschrecken erzählt endlich eine alte Quelle 25 I Sam 14, 15. Es ist ein guter Königserzähler, im Stoffe nahe verwandt mit I. 9—11, doch immerhin durch einige Voraussetzungen, die er macht, bzw. nicht macht, von jenem getrennt. Nennen wir ihn also — nur wegen des Fundorts — den zweiten Saul-Erzähler. Die Möglichkeit einer langen sprachlichen Vorgeschichte und Um- 30 deutung des Ausdrucks "Gottesschrecken", wie zur Chron. ausgeführt, fällt für ihn, wir dürfen sagen, aus. Dem Satze vom Gottesschrecken geht ein kurzer Satz voraus: da erbebte die Erde (?). Daraus folgert Baumgärtel, die Gottheit werde hier nicht als Ursache des Schreckens betrachtet; Erde und Gottheit sei ja zweierlei. 35 Gibt das aber ein Recht, die Erde selbst als Erzeugerin des Schreckens anzusehen und

נַתְרָצַ הָאָרָץ נַתְּהִי לְהֶרְצַם אלהים

im zweiten Satze zu umschreiben: sie erzeugte einen Gottesschrecken?

Baumgärtel klammert diese Auffassung vor allem an das 'vor בּיִבְּיב. Da er zugeben muß, daß es in LXX nicht vorgesehen,

<sup>1)</sup> Er will hier auch nicht dahin mißverstanden werden, als müßten die Fremdvölker zu einem Bekenntnis zu Jahwe gelangt sein, weil Furcht vor Jahwe (gen. obj.) eine gewisse Kenntnis dieses Gottes einschließt. Sie setzt eine bewußte Vorstellung vom Wesen Jahwes voraus.

20

25

möchte er das Fehlen als berechtigte Eigentümlichkeit ihres Übersetzungsverfahrens abtun, das keinen Schluß auf den Bestand des Satzes in ihrer hebräischen Vorlage zulasse. Nun ist aber fem. בּחָבֵּי nach einem subj. fem. im vorigen Satze textlich nicht gesichert. Z. B. nachdem von einer Frau die Rede war, fährt Ide 11, 39 fort: בְּחָבִי Man hat sich dort seit längerem entschlossen, wieder herzustellen. So wenig ist es also auch in I Sam. 14, 15 gesichert, daß zum dortigen בְּחָבִּי die Erde aus dem vorigen subj. sei. Man darf damit rechnen, es sei einfach wie im Schöpfungsto berichte und unzählige Male sonst herzustellen, ein nahezu impersonales Verb: "so kam es zu einem Gottesschrecken").

Behält man trotz Ide das fem. בְּחָבָּה bei, so ist es durchaus nicht so ausgeschlossen, wie Baumgärtel wünscht, daß בְּחָבָה dazu subj. wäre. Es ist keineswegs eine Einzelentscheidung auf Grund 15 rein örtlicher Bedingungen, ob e dem Original angehört habe oder nicht. Vielmehr versetzen uns die im A. T. überlieferten Paralleltexte in eine Lage, in der wir uns vergewissern können, ob von Anfang fester Bestandteil des Textes ist. Es genügt, gegenüberzustellen:

לְּבֶּבֶּר Jos. 21, 26 1 Chr. 6, 55 בְּבֶּר II Sam. 3, 3 1 Chr. 3, 2 בְּבָּר 1 Chr. 11, 2 II Sam. 5, 2 בְּבָּר 1 Chr. 17, 1 II Sam. 7, 23 בְּבָּר 1 Chr. 17, 1 II Sam. 7, 23 בְּבָּר 1 Chr. 17, 9 II Sam. 7, 10 בְּבָּרִים 1 Chr. 18, 2 6 II Sam. 8, 2. 6 בְּבָּרִים 1 Chr. 18, 2 6 II Sam. 8, 2. 6 בְּבָּרִים II Sam. 10, 18 1 Chr. 19, 18 בִּבְּרִים II Sam. 10, 3 1 Chr. 19, 3 בְּבָרִים II Sam. 24, 16 1 Chr. 21, 15 בִּרְרִשַּׁבַּרִים בַּרִּים בַּרִּים בַּרִּים בַּרִים וּצִּבְּרִים וּצִּבְּרִים בּרִרִּשְׁבַּרִים בּרִרִם וּצִּבְּרִים בּרִרִּשְׁבַּרִים בּרִרִּשְׁבַּרִים וּצִּבְּרִרִם בּרִרִּם בּרִרִּים בּרִרִּם בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִים וּצִּבְּרִים וּצִּבְּרִים וּצִבְּרִים וּצִבְּרִים וּצִבְּרִים בּרִרִּים בּרִרִים בּרִרִּים בּרִרִים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִים בּרִרִּים בְּרִיבִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִּים בּרִרִּים בּרִרְיִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִרִּים בּרִּים בּרִּבְּיבְּיִים בּרִּים בּרִיבּייִּים בּרִּיבְּיבִּיבְּיִים בּרִּים בּרִים בּיבְּיִים בּרִים בּיבְּיבִּיבְּיִים בּיבְּיבּיבְּיבּי בּיבְּיבְיבִּיבְּיִים בְּיִּיבְּיִים בּיבְּיבִּיבּיבְיּיבְּיבְּיִּיבְּיִּיבְּיִיבּיִּיבְּיִּיבְּיִּיבּי בּיּבְיּיבְּיבּיבְּיבּיבְיּיבּיבּיבְּיבּיבְּיבּיבּי בּיבְּיבּיבּיבּיבְּיבּיבּיבְּיבּיבּי בּיבְיבִּיבְּיבּי בּיבְּיבּיבּיבּיי בּיּיבְּיבּיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיבּיבְייִיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיִּיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיבּיבְּיבִּיבְּיבִּיבְּיבּיבּייבּיבּייִּיבּייִּיבְּיבּיבּיבּייי

Diese Übersicht zeigt die Vermehrung durch bald in einem, so bald im andern Zweige der Textüberlieferung. Oft genug ist Sam. der vermehrte. Ob sich die Vermehrung hüben oder drüben findet, jedesmal ist sie nach Wellhausen's noch nicht genug geschätzter Regel<sup>1</sup>) zu beurteilen, daß Hinzuzufügen leichter sei als Weglassen. Alle diese sind nachträgliche Verfeinerungen am so originalen Satzbau<sup>2</sup>).

Beachtung verdient neben der oben gegebenen Reihe eine zweite; in ihr stehen die verschiedenen sonstigen Redeteilen, doch nicht einem Nichts gegenüber:

<sup>1)</sup> Wellhausen zu I Sam. 19, 22.

<sup>2)</sup> Ps. 69, 11 — mit ? — (ich weinte[?] unter meinem Fasten), "aber es ward mir Beschimpfung daraus", so Kittel, ohne die Seele zum subj. zu machen, wie es analog Baumgärtel's Auffassung von I Sam. 14, 15 versucht werden müßte.

```
בתהְבְּשְׁבְּישֵׁל 1 Chr. 6, 42 Jos. 21, 6 תְּבְּשְׁבָּישָׁל 1 Chr. 3, 3 II Sam. 3, 4 בְּבְּבְּשָׁל 1 Chr. 3, 3 II Sam. 3, 4 בְּבְּבְּשָׁל 1 Chr. 6, 6 II Sam. 6, 2 בְּבְּבָּדְּ als gen. בְּבָבְּי 1 Chr. 17, 22 II Sam. 7, 29 בְּבָרָ 1 Chr. 21, 18 II Sam. 24, 18 בְּבָרָ.
```

Die zweite Reihe gewährt insofern ein einheitlicheres Bild als die erste, als sie das pieweils in der Chron, die unter sich nicht übereinstimmenden Äquivalente aber über die sonstige Literatur verteilt zeigt. Man entnimmt ihr also, daß dem pein Geschmack huldigte, dem literaturgeschichtlich immerhin Grenzen 10 gezogen waren. Die Äquivalente des pisind teils jung und dem Original hinzugefügt, teils können sie von jeher so gelautet haben, wie in II Sam. 6, 2; 24, 18. Aber vor dem Schlusse, daß das peine berechtigte Eigentümlichkeit der Chronik allein sei, bewahrt uns die erste Reihe; es dringt auch in die von der Chronik beeintlußte Literatur ein; beeinflußt ist nicht etwa nur die später als die Chronik entstandene, sondern auch die ihr inhaltlich verwandte, deren Überlieferungsweg nahe genug an der Chronik vorbei geführt hat.

Trotz Baumgärtel ist der textkritische Zweifel am לְ I Sam. 14, 15 wohlberechtigt. Behält man בְּחָהֵי bei, so entsteht ein Satz 20 wie II. 21, 15. 20: בַּחָהֵי מִלְּחָמָה. Dieser hätte ohne Versündigung am Stil auch mit בַּיְהֵי anfangen dürfen. Vgl. noch I. 14, 15 a; 19, 20 b. 23 ¹).

Es ist etwas anderes, wenn Hez. 17, 6 von der Pflanze erzählt: sie wurde zu einem Weinstock בְּהָבֶּה, nachdem vorher weitläufiger 25 vom Wurzelkomplex die Rede war. Obwohl übrigens auch dort die Übersetzung: "daraus wurde ein Weinstock" hingenommen werden könnte.

Zwar beansprucht der fragliche Satz in I Sam. 14, 15 eine ahnliche zusammenfassende Rolle gegenüber den ihm vorausgegangenen; man möchte ihm, damit er nicht tautologisch 2) nachhinkt, eine ge- 30 hobene Funktion im Gesamtgemälde zusprechen. Ob aber diese Prominenz in einer Steigerung, die in den Satz hineingelegt wird, bestehen müßte, darf man bezweifeln. Nacheinander wird angegeben: das Lager regte sich auf, Posten und ausgeschwärmte Abteilungen regten sich auf, das Land erregte sich — die einzelnen Sätze beschreiben ein Phänomen von so überraschender und weiter Verbreitung, daß es der Denkweise der alten Erzähler entspricht, zuletzt die Gottheit dafür verantwortlich zu machen; es ist ein Satz, der die in den vorigen Sätzen durchmessene Ausdehnung erklären

<sup>1)</sup> Gen. 19, 26: sie wurde eine Salzsäule — ohne

<sup>2)</sup> Grätz, Gesch. der Juden I, S. 177, Anm. 2 ist geneigt, unter TITT. I schon einen physischen Vorgang, Erdbeben, zu verstehen. Doch wie sollte gleich danach die Wortbedeutung ins Psychische übergehen können, ohne daß für eine Vorbereitung des Wechsels gesorgt würde?

soll; ebenso durch reingeführt wie II. 16, 23. Wo an verschiedenen Orten und ohne daß eine Abhängigkeit des einen vom andern beobachtet werden konnte, das Gleiche, vom normalen Zustande Abweichende eintritt, da beugt sich der antike Mensch vor der 5 Gottheit. Er zwängt die Phänomene nicht in eine gedachte Kette von Kausalitäten hinein: Gott bewegte die Erde, darum war der Schreck ein von Gott bewirkter. Dies wäre mehr eine Auffassung nach schulmäßigen theologischen Kategorien, die ich dem Erzähler um so weniger nachsagen möchte, als ich andernorts meinen Zweifel, 10 ob überhaupt an unserer Stelle von einem Erdbeben die Rede sei, dargelegt habe 1). Der Erzähler verweilt nur auf dem sozusagen konzentrischen Zusammentreffen der Umstände und schließt daraus, daß die Hand der Gottheit im Spiele sei. Die Gottheit mag er hierbei immerbin mit dem gewissermaßen undogmatischen Ausdruck 15 Elohim benennen. Wenn er sich dabei etwas Besonderes gedacht hat — vgl. V. 45 b bei demselben Schriftsteller —, so bestimmt ihn eben die Rücksicht darauf, daß er die von dem Schreck betroffenen nicht als Kenner und Bekenner Jahwes erscheinen lassen wollte. Wenn die Erzählungen aus den Philisterkriegen schildern, 20 was auf der nichtisraelitischen Seite vorgeht, verwenden sie gern die neutrale Gottesbezeichnung. Man darf wohl annehmen, daß sich in dieser Hinsicht ein relativ beharrlicher Stil ausgebildet hatte, den der Erzähler von I, 14 in diesem Verse befolgt hat. Ob er sich dabei noch bewußt war, damit etwas Pointiertes auszudrücken, 25 darf man dahingestellt sein lassen.

b. "Feuer Gottes" ist eine Wortverbindung, die ebenfalls die bestimmtere "Feuer Jahwes" neben sich hat. Im 2 Reg. 1, 12 b drängt sich במהום חוד nur im Mas. zwischen שמ und עות יה in V. a stehen letztere beide unmittelbar neben einander. LXX sind 30 also im Recht, wenn sie in b אלהים אותר nicht anerkennen. Eine spätere Hand wollte die überirdische, in dem Hinweis auf den Himmel nur angedeutete Macht unverhüllt genannt haben. Elohim ist hier also ein rezensorischer Beitrag, der etwa in die Zeit der elohistischen Rezension im Psalter fallen kann und mithin unter den Materialien zur gegenwärtigen "Elohim"-Frage an anderer Stelle gebucht werden muß. Eine besondere Wortbedeutung von Elohim ist an dieser Stelle schon gar kein Bedürfnis.

Ebenso wie in der Mas.-Bearbeitung der zuletzt besprochenen Stelle, lautet die Hiobspost (Hi. 1, 16) "Feuer Gottes ist vom 40 Himmel gefallen". Auch hier wäre es eine unfruchtbare Beschäftigung, zu versuchen, ob Himmel und Gott sich gegenseitig als Ursache des Feuers ausschließen; es steht nicht so: weil das Feuer vom Himmel komme, könne es nicht von Gott kommen. Was der jahwegläubige Verfasser von seinem Gotte für möglich hält 45 — z. B. 1 Reg. 18, 36 ff. —, das setzt er von der Gottheit Hiobs

<sup>1)</sup> Z. Wiss. Theol.

und seiner Leute, die ja überdies der seinigen so nahe gerückt ist, daß er seinen Jahwe immer für sie einsetzen kann, stillschweigend voraus. Er hat es nur hier in die mit Nichtisraeliten übliche Sprechweise übersetzt, die er im erzählenden Vorspiele, soweit Nichtisraeliten das Wort haben, für angemessen hält.

c. Den Abschluß der Lehrerzählung über das salomonische Urteil macht der Satz: denn sie hätten gesehen, daß eine Weisheit Gottes in seinem Innern war, Recht zu tun. 1 Reg. 3, 28. Natürlich kann auch in dieser Aussage wieder eine Spannung gefunden werden; einesteils werde Salomos Inneres als Quell der Weisheit 10 betrachtet, andernteils Elohim; da beides nicht gleichzeitig nebeneinander bestehen könne, müsse Elohim weiter nichts als den Grad der vorhandenen Weisheit bezeichnen, also eine Art gen. qualit. sein. Es wäre jedoch nicht einzusehen, warum dies von einem gen. Jahwe an analoger Stelle nicht ebenso gelten müßte; z. B. Jes. 61, 1:

der Geist Jahwes ist bei mir (בָּבָּי), -

zwischen dieser präp. und בקרב könnte schwerlich ein wesentlicher Unterschied in der Vorstellungsweise durchgeführt werden. 1 Reg. 3, 28 aber ist in Anlehnung an V. (11) 12 כב הבם geschrieben, wo dieses der Gegenstand einer Bitte des Salomo ist, die ihm erfüllt 20 worden ist. Wirklich findet sich in der dortigen Erzählung אלהי V. 2 und אלהים 5 b. 11 Mas.; letzteres rivalisiert freilich mit יהוה (LXX u. a.); nötig ist keines von beiden. In V. 28 ist ההוה nicht bezeugt; man muß annehmen, der Text habe von jeher gelautet: מלהים. Vorangegangen ist eine Gerichtsanekdote: sollte 25 der Verfasser etwas besonderes haben ausdrücken wollen, als er Elohim gewählt hat. Bei Wellhausen ist es anerkannt und Baumgärtel hat das Einschlägige in einem eigenen Abschnitte gebucht: Elohim ist gelegentlich die Gottheit als der Garant des fas. Wenn man die Wahl nur zwischen den beiden Auffassungen hat, 30 ob 1 Reg. 3, 28 Elohim wegen der richterlichen Anwendung der Weisheit Gottes gesagt sei oder um eine quantitative Steigerung des Begriffs Weisheit in beliebige Richtungen hinaus auszudrücken, kann man sich kaum vergreifen.

Die von der Synagoge geerbte Deutung wirkt an manchen 35 Stellen, z. B. I Sam. 14, 15 nahezu rationalistisch. Die synagogale Exegese hat immer einen starken Zug zum Rationalen gekannt, der ihr durchaus nicht immer zum Nachteile ausschlagen mußte. An der genannten Stelle jedoch kann man sich mit ihr deshalb nicht befreunden, weil das, was der Erzähler eigentlich sagen wollte, ver- 40 schoben würde. Er hegt eine derartige Gottesvorstellung, daß er die Ereignisse und Wechselfälle des Krieges in einer recht unmittelbaren Weise von Gott ableitet, ohne dafür an den bekenntnismäßigen Gottesnamen gebunden zu sein. Dagegen denkt er seinen Gott nicht in einem so unbegrenzten Wirkungskreis, daß er be- 45 lie bige Phänomen als durch Gottes Beteiligung gesteigert ansehen,

oder ihre Größe an ihm messen könnte. In diesem Sinne ist die synagogale Deutung hier anachronistisch; sie stellt die in der Erzählung vorausgesetzte Denkweise und Auffassungsart auf eine vom Erzähler noch nicht erreichte Entwicklungsstufe<sup>1</sup>).

Tatsächlich wird eine Steigerung eines verbreiteten irdischen Begriffs durch eine Verknüpfung desselben mit der Gottheit angestellt, z. B. in dem bekannten Satze Jon. 3, 30: Ninive war eine Großstadt לאכהרם oder Gen. 10, 9: Nimrod war ein Jagdheld vor Jahwe. Beide Ausdrucksweisen decken sich nicht mit dem Genitiv, 10 der an den oben behandelten Stellen verwendet ist, und sind unter sich verschieden. "Groß" ist ein Relationsbegriff und wird so oft mit לפבר (Hi. 1, 3). לפבר verbunden, daß man jenes מאלהרם wohl als Kürzung dieser Ausdrucksformen ansehen darf. In Gen. 10, 9 steht noch בבר Mag es den Nimrod - oder die Stadt Ninive -15 nun als solche bezeichnen, die dadurch Größe geltend machen, daß sie sich um Gott nicht kümmern, so ist doch in לָּבֶּבֶּי Gott als ihr Beobachter eingeführt, der ihre Größe beurteilt und mißt. Dies ist noch immer das Recht der ältern Übersetzung: ein Jagdheld vor Jahwe, neben der neuern: trotz Jahwe. Soll in Jos. 3, 3 20 "Elohim" ein quantitatives Moment beibringen, dann ebenso "Jahwe" in Gen. 10, 9. Eine spezifische Bedeutungsfunktion von Elohim liegt also nicht vor. Im übrigen ist der besondere Gedankenweg, der an solchen Stellen eingeschlagen ist, um den Begriff einer mehr als relativen Größe hervorzurufen, leicht zu überschauen und von den 25 Vorstellungen der Verse Ps. 36, 2; 2 Chr. 20, 29; I Sam. 14, 15 charakteristisch verschieden.

Über Sinn und Verbreitung der Gottesbezeichnung Elohim im A. T. stellte Baumgärtel im Hinblick auf den Einwand eine Untersuchung an, der sich gegen die hergebrachte Pentateuchkritik auf Grund der Gottesnamen richtet. Der Einwand scheint auch mir der gewichtigste, der bisher gegen die Pentateuchkritik erhoben wurde; denn er bemängelt die Sorgfalt in der Aufstellung ihrer statistischen Grundlage. Nur kann man nicht übersehen, daß z. B. die Aussonderung einer deuteronomischen und einer ritualgesetzlichen Literatur aus dem Pentateuch nicht auf dem Wechsel der Gottesnamen fußt und daher auch nicht von einer Veränderung in ihrer statistischen Verbreitung in Mitleidenschaft gezogen wird. Der Einwand erstreckt sich von vornherein nur auf eine Einzelfrage der Literarkritik, die Auflösung des sogenannten 40 jehovistischen Geschichtswerks. Auch ihr kann er ihre Grundlagen höchstens modifizieren, nicht aber wegziehen. Ich denke

<sup>1)</sup> Fester begründet wäre die abgewiesene Meinung, wenn im A. T. gefunden würde: Fels Gottes, im Sinne von: ungewöhnlich großer oder harter Fels; Reichtum Gottes, s. v. a. Riesenvermögen; oder: Saul geriet in einen Zorn Gottes — heftigen Zorn.

daher, die hergebrachte Pentateuchkritik kann sich seiner im ganzen sehr wohl erwehren. Nur Einzelberichtigungen mögen ihm noch gelingen. Gleichwohl ist eine Verfolgung der umstrittenen Gottesnamen in außerpentateuchisches, mithin neutrales, Gebiet hinein beim gegenwärtigen Stande der alttestamentlichen Wissenschaft umburgänglich. Ich denke mir diese Verfolgung jedoch als eine großzügige Textkritik und als eine systematische Stilistik. Auslegerische Funde werden die Aufgabe weniger fördern.

Es ist z. B. oft genug eine zwiespältige Überlieferung vorhanden; I Sam. 23, 14: Saul stellt ihm nach, aber Elohim Mas.

Jahwe LXX gab ihn nicht in seine Macht. Der Satz gehört nicht zu den Beweisen dafür, daß LXX zvoiog für Elohim setzen; auch I. 26, 8: beschlossen hat Elohim Mas.

Jahwe LXX deinen Feind in deine Hand. Sie haben sich höchstens nach I. 24, 19 gerichtet, wo von Jahwe als Davids besonderem Schutzherrn dasselbe ausgesagt wird, haben also bewußt 15 den Gottesnamen verändert. Aber damit ist die Ursprünglichkeit des Elohim bei Mas. nicht gesichert. In 26, 8 kann ohne Änderung des Konsonanten-Textes auf jeden Gottesnamen verzichtet werden; in 23, 14 ist für יְּדָנֵר ein Niqtal immerhin möglich, da dieses in Samuel noch dreimal verwendet ist. In dem Gleiches besagenden 20 Satze 23, 7 wird man auch aus andern Gründen lesen: בָּקָבֶר, so daß der Gottesname wiederum überflüssig ist. In II. 9, 3 ist Davids Vorsatz "ich will ihm Huld (Gottes) erweisen" offenbar erst spät in die religiöse Sphäre gerückt worden, seitdem man angefangen hatte, David als personliches und rein menschliches Frommigkeits- 25 vorbild zu lesen. Die Parallelstelle II. 2, 5 zeigt uns, wie der Zusatz Elohim in die Redensart einstweilen in einem Zeugen eindringt (Vaticanus und Mas. nur τοῦτο; Alex. Θεοῦ); die andere Parallelstelle I. 20, 14 zeigt Mas. und Vaticanus in Zwiespalt; jener sagte יהוה, dieser nur έλεος. Hinzufügen ist leichter vorstell- 30 bar als Weglassen. Auszugehen von II. 9, 3, weil dort die vorhandenen Zeugen im Wortlaute geeinigt sind, und dieser Stelle zuliebe II. 2, 5 nach Alex. zu lesen, I. 20, 14 aber gegen Vaticanus, wäre eine "wenig rätliche" Textkritik. Denn warum soll diese im Zweifelsfalle für das plus, sowie für das Uniforme eintreten? — In 35 I. 22 kann man noch zusehen, wie die Beziehung der Priester, deren Ermordung dort erzählt wird, auf Jahwe immer lückenlosen durchgeführt wird: V. 18 nennen sie LXX Jahwepriester, Mas. spricht nur von "den Priestern". Hat das Original sie noch seltener als unsere jetzigen Zeugen Jahwepriester genannt? War Nob damals 40 damals kein Jahweheiligtum? Dahin käme man möglicherweise durch Verlängerung der in den Zeugen bemerklichen Tendenzlinie nach rückwärts. Die Textkritik könnte so zu einschneidender Anderung des überlieferungsmäßigen stofflichen Bildes führen.

# Was ist עליל?

### Von E. Baneth.

In dem sonst so klaren Psalmverse: אמרות בהרות שהרות שהרות ב das einzige Wort, ביליל מזקק שבעתים das einzige Wort, das trotz aller Fortschritte der hebräischen Sprachwissenschaft heute noch ebenso dunkel ist wie in den ersten Anfängen der Bibelexegese 5 (s. ZATW. 16, 295 f., 17, 93 ff. und 189). Wir stehen hier einem ἄπαξ λεγόμενον gegenüber, dessen Wurzel uns in all ihren mannigfachen Bedeutungen sehr vertraut ist, von denen gleichwohl keine einzige an dieser Stelle zu passen scheint. Das Targum übersetzt es mit בכררא ("im Schmelztiegel"), was etymologisch schwer-10 lich zu rechtfertigen ist; denn die von Jona ibn Ganah in seinem Kitāb ul-Uṣūl s. v. versuchte Begründung (s. auch Raschi z. St.), nach welcher בלרל das "Vorzügliche" bedeutet und ארץ hier im Sinne von אדמה steht, so daß כל לארץ = יליל לארץ ebenso wie מכבה הארמה (1 Kön. 7, 46) den Schmelztiegel bezeichnet, 15 weil er aus bestem Ton hergestellt wird, kommt um so weniger in Betracht, als der Beweis für die Gleichung غيه = عزدز = "vorzüglich" ebenfalls als mißglückt angesehen werden muß. Immerhin gibt die Übersetzung des Targum wenigstens einen erträglichen Sinn, wenn auch der Zusatz (נכל ארצא) in diesem 20 Zusammenhange ziemlich störend wirkt. Den "Siebzig", die בינליכ mit δοκίμιον ("Prüfung, Läuterung, Bewährung") wiedergeben, kann man nicht einmal diese Anerkennung zollen.

Wie in der Bibel kommt auch in der Mischna der Ausdruck בדליל nur an einer Stelle vor (Roš haššana I, 5), und auch hier 25 ist seine Bedeutung zum mindesten zweifelhaft. Es handelt sich da um den Neumondstag, der in früheren Zeiten auf Grund von Zeugenaussagen über das erste Erscheinen der jungen Mondsichel von Monat zu Monat durch die zuständige Behörde festgesetzt wurde. War es ein Freitagabend, an dem der neue Mond zum ersten Mal 30 sich zeigte, durften die Beobachter den Sabbat entweihen, um rechtzeitig am Sitz der Behörde eintreffen zu können. An diese Bestimmung knüpft sich nun die folgende Meinungsverschiedenheit: בדי יוסי ארבר בליל מחללין כליו את השבת בין שבראה בעליל בין שלא בראה בעליל מחללין כליו את השבת כלים ארבר אם בראה בעליל מחללין כליו את השבת פאפר die Ansichten darüber auseinander, ob die Sabbatentweihung den Zeugen selbst dann gestattet ist, wenn sie annehmen können, daß ihre Wahrnehmungen auch am Orte der Behörde von jeder-

mann gemacht werden mußten. Was ist aber mit בעליל gemeint? Jeruschalmi z. St. antwortet auf diese Frage, es bedeute so viel wie בפרהסיא ("frei") gemäß dem Worte der Schrift: כסת צרות בער כארץ. Ähnlich der babylonische Talmud z. St. (21b): Woraus ist zu entnehmen, daß בעליל dasselbe wie "offen" aus- ז drückt? Das folgt, meint Rabbi Abahu, aus dem Bibelverse: פסק צרות בעליל לארץ. Beide Talmude scheinen ארות בעליל לארץ nicht als geläutert aufgefaßt zu haben — das ist erst das folgende מזקק - sondern nur als gediegen; daher בכליל frei oder offen, d. h. mit unedlen Metallen nicht vermengt, von anderen Mineralien 10 nicht eingeschlossen. Demnach wäre בדליל לארץ im Psalmverse gediegenes Silber, unverhüllt in der Erde und בדליל in der Mischna die unverhüllt geschaute Mondsichel, mit anderen Worten: ein freier oder offener Mond, der weder von einer trüben Atmosphäre verdunkelt, noch durch 15 leichte Wölkchen verschleiert wird. Allein mit welchem Rechte können wir dem Worte בשלים den ihm vom Talmud beigemessenen Sinn wohl zuerkennen? Aus der Fragestellung, insbesondere des babylonischen Talmud, ist ersichtlich, daß dieser Ausdruck dem allgemeinen Sprachschatz nicht angehörte und seine angebliche Be- 20 deutung nur aus dem Zusammenhange erraten wurde. Die Antwort aber zeigt uns, wie die Exegeten und Lexikographen, auch die modernen, in einem circulus vitiosus sich bewegen, wenn sie zur Erklärung des Psalmverses die talmudische Auffassung der in Rede stehenden Mischnastelle heranziehen. Es ist meines Wissens noch nicht ge- 25 lungen, für בעליל die Bedeutung frei oder offen etymologisch sicherzustellen.

Seltsamerweise haben selbst die alten jüdischen Schriftausleger eine Baraita sich entgehen lassen, in der wir dem Worte zum dritten Male begegnen, und zwar in einem Zusammen- 30 hange, der über den wahren Sinn dieses Ausdrucks kaum noch einen Zweifel aufkommen läßt. Nach Deut. 21, 2 soll, wenn ein Erschlagener auf freiem Felde gefunden wird, die nächstgelegene Stadt, die ein Sühnopfer zu bringen hat, durch Messung ermittelt werden. Im Hinblick auf diese Vorschrift sagt die Tosefta (Sota 35 IX, 1; s. auch Talm. bab. das. 45 a oben und Jer. das. IX, 2): Wenn auch der Erschlagene בעליל העיר (in beiden Talmuden ist die Lesart: בעליל לעיר) gefunden wird, muß doch gemessen werden. Hier ist es klar, daß כליל לביר den Eingang zur Stadt bedeutet. Wenn der aramäische Ausdruck an Stelle des hebräischen gewählt 40 ist, so erklärt sich das daraus, daß מברא in der Sprache der Mischna und Baraita eine Gasse bezeichnet, was hier zu einem argen Mißverständnis führen würde; denn nur, wenn der Leichnam außerhalb der Stadt lag, und wäre es auch hart an ihrem Eingange, wurde gemessen, nicht aber, wenn er in einer ihrer Gassen gefunden wurde. 45

Wenden wir uns nun der Mischna in Roš haššana zu, so ist dort כליל vermutlich ein astronomisches Lehnwort zur Bezeich-

nung des Sonnenuntergangs, eine Abkürzung für מיכל שבשא (vgl. Dan. 6, 15) wie מזרח שמש für שמה Wenn der neue Mond bei Sonnenuntergang schon sichtbar ist, muß er vom Tagesgestirn bereits so weit entfernt sein, daß er im ganzen Lande von einem 5 normalen Auge wahrzunehmen ist; wurde er dagegen erst mit zunehmender Dämmerung erblickt, dann ist sein Licht noch so matt, daß die Zeugen annehmen dürfen, er könnte der Aufmerksamkeit anderer Beobachter entgangen sein. Darum meint Rabbi Jose, den Zeugen sei nur in diesem Falle gestattet, den Sabbat zu entweihen, 10 um sich nach dem Sitz der Behörde zu begeben und dort vernehmen zu lassen; haben sie aber den neuen Mond schon während des Sonnenuntergangs oder gar vorher wahrgenommen, dürfen sie am Sabbat die Reise nicht antreten, da sie sicher sein können, daß man auch am Orte der Vernehmung dieselbe Beobachtung gemacht hat. Die 15 Gegenansicht will diesen Unterschied nicht gelten lassen, weil die Zeugen nicht wissen können, ob die meteorologischen Bedingungen am Sitze der Behörde ebenso günstig waren.

In Ps. 12, 7 dürfte nun בליל ein Kunstausdruck des Bergbaues sein und sowohl den in den Felsen gehauenen Stollen als den in 20 die Erde gegrabenen Schacht bezeichnen. Es wäre demnach zu übersetzen: Gottes Worte sind reine Worte, sind Silber, schon im Eingang zur Erde gediegen und dann noch siebenfach geläutert. Das Silber liefert uns die Natur mitunter in gediegenem, aber niemals in ganz reinem Zustande, frei von allen mineralischen An-25 haftungen. Verbindet sich mit קרף kein engerer Begriff als der der Gediegenheit, so entspricht das Bild hier der Wirklichkeit; bedeutet das Wort aber, worauf die nahe Verwandtschaft mit מרכו und ברב schließen läßt, zunächst geschmolzen und dann geläutert oder lauter, so liegt hier eine dichterische Freiheit vor, 30 durch die der Gedanke desto schärfer und wirkungsvoller hervortritt. Dem Zusammenhange nach sind freilich unter Gottes Worten seine Verheißungen zu verstehen. Da aber Silber und nicht Gold zum Vergleiche gewählt wird, scheint der Vers doch noch einen allgemeinern Sinn zu haben. Silber war in alter Zeit die gangbarste 35 Münze. Vielleicht will das Bild neben der Lauterkeit des Gotteswortes auch seine Unentbehrlichkeit betonen, und der Zusatz ביכלים auf die mühelose Gewinnung hindeuten (vgl. Deut. 30, 11—14).

Merkwürdig ist, daß Jona ibn Ganah an der Auffassung von בלכל als "Eingang" so nahe vorübergeht, daß er sie fast streift.

40 Unter anderen Erklärungen bietet er a. a. O. auch die, daß שליל dem arab. دخيل entspricht; aber statt nun "im Schoße der Erde" zu übersetzen, meint er, בליל stehe für שליל und sei eine Apposition zu שליל, das darum als سخيل الشراب (das Innere der Erde) bezeichnet werde, weil das Silber aus den Mineralien gewonnen werde

(اي انه مأخوذ من المعادي) 45.

## Gothanus 643

ist nicht

'Abd al 'azīz al Nasafī's Kifājat al fuḥūl fī 'ilm al usūl, sondern ein älterer Kommentar zu 'Omar al Nasafī's 'Akāid.

Von

### C. F. Seybold.

Wenn selbst so guten Kennern und gewissenhaften Arbeitern wie Pertsch und Rieu in ihren mustergiltigen und meisterhaften monumentalen Katalogen arabischer, persischer und türkischer Handschriften je und je kleinere oder größere Fehler passierten, so ist dies bei dem so schwierigen Gebiet orientalischer Handschriften- 5 beschreibung, bei dem ja mehr als von andern das Dies diem docet gilt, und bei der nach Tausenden zählenden Masse genau zu beschreibender Manuskripte zu Gotha und Berlin und im Britischen Museum, nicht zu verwundern. Aber auch hier muß die Wissenschaft im Großen und Kleinen immer weiter schreiten, und es sei 10 mir gestattet auf einige feinere und gröbere Flüchtigkeiten hinzuweisen, welche sich Pertsch bei Nr. 643 seines riesigen "Catalogue raisonné": Die arabischen Handschriften der Herzoglichen Bibliothek zu Gotha, 5 Bände, Gotha 1872—92 zu Schulden kommen ließ. Seine Beschreibung im 2. Band (1880) lautet S. 3f. also:

### .643.

(arab. 1004; Stz. [Seetzen] Kah. [Kairo] 486.)

Diese Handschrift enthält, am Anfange defekt, ein Werk über die Grundzüge des Glaubens, المدول الدين, und deren philosophische Begründung. Die Darstellung geht von einer Definierung des Be-20 griffes des Wissens oder der Wissenschaft, الكلام في تحديد العلم, aus. Wenn die dem jetzigen Anfange der Handschrift von fremder Hand 1) beigeschriebene Bemerkung:

<sup>1)</sup> Und zwar allerdings von der sehr unzuverlässigen Hand, welche viele unserer am Anfange defekten Handschriften mit Phantasietiteln versehen hat.

انتس صفحة Recht hat, so dürften wir das von Ḥ. Ch. V, 219, 10785 erwähnte Werk المورك علم الاصول von كفاية الفحول في علم الاصول von عبد العزيز بن عثمان الفصلي لخنفي المعروف بالقاضي النسفي († 533 [1138]) vor uns haben. Ob die zitierten Schriftsteller sämtbich älter sind, als der genannte Gelehrte, dürfte freilich erst zu untersuchen sein; gleich der zuerst zitierte بالمعبى ابو القاسم البلخي المعروف starb im Jahre 319 [931].

Anfang: اللّه شرحا سهل الماخذ قريب المتناول يصل بواسطه 71 Blätter (19,5 × 14 cm); ziemlich altes, schönes, mit vielen 10 Vokalen versehenes Naschi; die Seite hat 13 Zeilen. Abschrift (املايه—علّقه) von الزفاوى von الملايه—علّقه) an einem Dienstag, 14. Muḥarram 733, vollendet. Eine noch folgende, von anderer Hand geschriebene Bemerkung sagt, daß das Exemplar für die Bibliothek (خزانة) einer Moschee, und zwar المجلس العالى الكبيرى العالمي العالمي الكبيرى العالمي العاملي الذي النصيري الماليوي ال

Statt des bloßen "am Anfange defekt" ist über die Defektheit der Handschrift viel genauer zu sagen: das Buch bestand aus acht 20 Heften — Kurrāsen zu je 10 Blatt (das letzte 8. aus 8 Blatt), also 78 Blatt, wie die von Pertsch unbemerkten, meist verstümmelten Bezeichnungen von erster Hand oben links zu Beginn jeder Kurrāse ausweisen: الكرّاسة الثانية الثانية الثانية الثانية Beginn jeder Kurrāse ausweisen: الكرّاسة الثانية الثانية Beginn jeder Kurrāse ausweisen: الكرّاسة الثانية الثانية Beginn jeder Kurrāse ausweisen: الكرّاسة الثانية Beginn jeder Kurrāse ausweisen: الكرّاسة الثانية Blatt 6: Das erste Heft hat jetzt 5 (2 + 3) Blätter statt 10; es folgt daraus, daß zu Beginn 3 Blätter, nicht bloß eine عند بين بين und nach 5 noch 2 Blätter ausgefallen sind. Kurrāsa 3 beginnt mit Blatt 16 (links oben noch sichtbar عند الثانية ) und zählt nur 5 + 3 = 8 Blätter: es sind vor Blatt 24 (links oben von الرابعة ) nur noch ein schwarzer Punkt übrig!) 2 Blätter ausgefallen. Von hier an ist die Handschrift vollständig: 30 Blatt 34 الساابعة ألى المنابعة ألى

Außer der von roher Hand dem Ganzen jetzt vorangesetzten Notiz, s. oben, ist auch von derselben Hand die Außehrift auf dem oberen Schnitt zu beachten: النسفى في اصول الدين. Vorschnell, ohne jeden sachlichen Anhaltspunkt hat nun Pertsch für unser titelloses Kelämwerk auf das sonst uns des Näheren ganz unbekannte

Kitāb Kifājat al fuhūl fī 'ilm al usūl aus HH. V, 219 (wozu 229 zu vergleichen) geraten; die fol. 1 (s. unten) genannten سُلُف مشايخ des Titels von الفحول des Titels von 'Abd al 'azīz al Nasafī's Kelāmwerk erinnert und anknüpfen lassen, statt ihn auf das berühmte Glaubensbekenntnis seines berühmteren 5 Landsmanns und Zeitgenossen, die 'Akāid des Negmaldīn 'Omar al Nasafī, † 537 = 1142, hinzuweisen. Brockelmann, Geschichte der arab. Litteratur 374 folgt nun, allerdings mit Beifügung von Pertsch's Fragezeichen, einfach diesem und fügt noch die Stelle aus Ibn Kutlūbugā's Tāg altarāgim 105 bei; warum er aber den 10 Abū Muhammed (oben) zu einem Abū Bekr macht, ist unerfindlich; ebenso ist seine einzige Charakterisierung des Mannes .stellvertretender Qādī und Muftī in Horāsān" denn doch schief: es soll Übersetzung sein von den Worten der eben genannten Biographie: في القصاء بخراسان وانفرد بالغتوى, was aber nur heißen soll: er 15 war abwechslungsweise (an verschiedenen Orten) in Horasan Kadī, und seine Spezialität war das Erteilen von Fetwas1); vgl. noch Laknawī: al fawāid al bahīja fī tarāģim al hanafīja (Kairo 1324) p. 98, der ihn fälschlich 563 = 1167/8 sterben läßt (الله النام , lies ebenda , گلوائي, Ibn Ķuṭlūbuġā 104); auch Caetani's monumentales 20 Onomasticon arabicum I, 182, Nr. 2716, wo für Luknawi besser Laknawi, wie vorn pag. [19], und Qutlūbugā zu lesen ist; warum zu 'Abd al 'azīz b. 'Uthmān b. Gabala noch [† 539] beigefügt ist, während doch sieben Linien vorher richtig steht "[† 221 o 225 o 229]", ist unklar.

Treten wir der Handschrift selbst näher, so zeigen schon die ersten erhaltenen Worte und die erste Seite, daß wir es nicht mit einem selbständigen Werk, wie es die Kifājat al fuḥūl sein wird, sondern mit einem Kommentar zu tun haben. 1<sup>b</sup>—2<sup>b</sup> handelt sodann erkenntnistheoretisch über das Wissen überhaupt. 2<sup>b</sup> unten 30 folgen dann als مَتْنَ -Text wörtlich die Anfangsworte von العقائد العام القال العلم الحقايق الاشياء ثابتة والعلم بها متحقق النسفية فال العلم للقال علية تلاثة المناسفسطايية والعلم العلم للخلق ثلاثة للواس العلم للخلق ثلاثة للواس العلم للخلق ثلاثة للواس العلم للخلق ثلاثة المناسفسطاية

فصار مرجوعا اليم في الفتاوي 336 S. 113, Note 336 و اليم في الفتاوي Vgl. Ibn Kuṭlūbuģā S. 113, Note 336 . . امام الدنيا في وقتم ببخاري 28 Laknawī والوقائع وكان قاضيا ببخارا

والنجر الصادق والعقل , dann Kommentar usf. Der Text von 'Omar al Nasafī's 'Akāid ist herausgegeben im Anhang von عمدة عقيدة 'Akāid ist herausgegeben im Anhang von السُنة والماء خاصة بالسُنة والماء بالماء بالسُنة والماء بالسُنة وال

Unser 'Aķāidkommentar ist jedenfalls insofern ein Unikum, als 10 es der älteste bekannte šarķ zu Nasafī's Metn ist; als ältesten Kommentator hat ḤḤ. IV, 226 den Maḥmūd b. 'Abdarraḥmān b. Aḥmed al Iṣfahānī Šamsaddīn, † 749 = 1348/9 (vgl. Berlin 1979<sub>1</sub>). Da unser Gothanus 733 = 1332 geschrieben ist, könnte es eventuell dieser Kommentar sein, doch halte ich ihn für älter.

Die erste zur Einleitung gehörende Seite des wichtigen Werkchens — einzelne Worte sind abgerieben — lautet: الله شرحًا [1ª] الله شبهل المَاخَذ قريبَ المتناوَل يصل بواسطته (بواسطة الله الله مطالبه سهل المَاخَذ قريبَ المتناوَل يصل بواسطته (بواسطة الله الله مطالبه المهم المحصلين ويقف على مقاصدها اذهان المبتدين بلا صعوبة مع كلّ مُشْكلاتها وابين ما كان يعتمد من سَلف مشايخ اهل السنة ولإماعة قدّس الله ارواحهم لنصرة مذاهبهم وابطال مذاهب خصومهم ولا من المعانى للملية والنكت القوية معرضا عن الاشتغال بايراد ما دق من الدلايل ولطف من المسايل سالكا طريقة المتوسط في العبارة بين الاطناب والانتجاب ولا يتعذّر على من اراد مطالعة ما فيه الوقوف على ما تضمنته ألفاظه من معانيه فحملني على الاقدام على المتلوب ما انا مجبول عليه من ايثار الاسعاف وان كان يصدّني ومُعين مَن توكّل عليه في امر دينه ودنياه وحسبنا الله [1ª] ونعم ومُعين مَن توكّل عليه في امر دينه ودنياه وحسبنا الله [1ª] ونعم الكيل الكلام في تحديد العلم ومُعين مَن توكّل عليه في امر دينه ودنياه وحسبنا الله [1ª]

<sup>1)</sup> Rot in größerer Schrift: Tult.

فزعم ابو القاسم البلختى المعروف بالكعبتى (1 من المعتزلة انه اعتقاد الشيء على ما هو به وقيل انه باطل باعتقاد العامّى الذي اعتقد حدوث العالم وثبوت الصانع ووحدانيّته وهمّة الرسالة المن.

1 letzte Zeile wird erwähnt: القاضى ابو بكر محمد بن الطّيب الطّيب الطّيب الطّيب الماقلاني من جملة الأشعرية الأشعرية , † 403 = 1012, Brockelmann I, 197. 5 wo der Kairoer Druck des كتاب الحجاز القرار vom Jahr 1315 = 1897 nachzutragen ist. 2ª und öfter wird der hanafitische الشيخ angeführt (Brockelmann I, 195). 4b, 5ª werden auch Lehren der indischen السّمنية beigezogen. 5b letztes Wort (im zitierten 'Akaidtext) (vor Lücke) falsch الشّنة für النّسنة والماقدة المحدود الماقدة المحدود الماقدة المحدود الماقدة المحدود الماقدة المحدود ا

Der auf 71° unten durch Ausreißen verstümmelte Schlußsatz lautet: وقد روى ذلك عن ابى حنيفة رحمه اللّه انّه قال كلّ مجتبد أمصيب ولخق عند اللّه واحد ومعنى الكلام ما قلنا ورسل البشر افضل من رسل الملايكة ورسل الملايكة افضل من عامّة البشر.....

Schluß und Kolophon auf 71<sup>b</sup> lauten:

والله اعلم بالصواب والله المرجع والمآب (والماءب H.)

للمد نلّه الذى بنعمه تتم الصالحات والصلوة على نبيّه محمّد ووَلَه وازواجه الضاهرات وقع الفراغ من املايه يوم الثلثاء المبارك رابع عشر المحرّم سنة ثلث وثلثين وسبعماية

Siehe HH. I, 491, 1468, Berlin 1921<sup>1</sup>; Jāķūt 2, 742; Steiner, 61, 81;
 Galland 88; Onomast., Nr. 10648; Horten öfters, besonders "Die philosophischen Systeme", S. 381—400.

Das von Pertsch mehrfach gründlich verlesene und mißverstandene schöne Kolophon von جرسم an ist nicht von anderer Hand, sondern von derselben gewandten Gelehrtenhand und mit gleicher Tinte, nur in großer Tultschrift, gegenüber der kleinen 5 Neshischrift sonst, als lapidare Unterschrift geschrieben.

Bei الدُّخْرِيّ ist eigentlich nur إِنْ im ausgefressenen Loch ganz verschwunden, alle andern Buchstaben und Zeichen sind. wenn auch zum Teil nur in Resten, deutlich zu erkennen, am Wort ist keinerlei Zweifel, vgl. Dozy, Supplément s. v. Von المُقَرِّ ist eigentlich nur 10 g und oberer Teil von Jaus den Löchern sichtbar, doch ist die vgl. die Indices طقندم und طقندم vgl. die Vgl. zu Weil, Chalifen V. und Ibn Iyās. الملكى الناصري erscheint auch البوفتاوي gibt es nicht, es ist wie Goth. 2485 البوفتاوي von وَفتنا, Ziftā im Delta zu lesen¹). Die Handschrift ist also am 15 4. Oktober 1332 von Ahmed b. 'Abdalhālik b. Mustafa von Ziftā geschrieben, im Auftrag der = für die Bibliothek seiner hohen Exzellenz des Maulà, des großen, gelehrten, frommen Emīrs, des Horts, des Helfers, der Zuflucht, der (Schatz)-Höhle al Saifī (zu Sultān Saifaldīn gehörig) Bektemur, Schatzmeisters seiner Hoheit 20 al Saifī Țaķuzdemurs.....al Malakī al Nāsirī (zu Sulţān al Nasir gehörig), möge Allah sie (die Bibliothek) blühen und gedeihen lassen!2) Die oft künstliche Häufung der Nisben (oft für Genitive) gehört zum Kanzleistil unter den Mamlüken, vgl. die bei Dozy zitierten Stellen aus Amari's Diplomi arabi; von einer Moschee-

in V, 450 ist also zu streichen: das (ohne Punkte) ist noch mehr angedeutet als das بن in المبارك in der Linie darüber, das wie المبارك aussieht, da auch das Bögchen im Kāf weggelassen ist!

<sup>2)</sup> Eigentümlichkeiten der Handschrift finden sich bei Nichtsetzung und Erweichung von Hamza: vgl. oben المُنَفَى und المُنْفَى für المُنْفَى und المُبتدئين für المُبتدئين , الأطناب wie in unerwarteter Schreibung des Hamza meist oben الأعتقال , الأسعاف , الأقدام , بالأشتغال , دلايل , مشابخ عدا و معرب vgl. oben وفي für فاعن ; السوفسطايية , مسايل .

stiftungsbibliothek ist nicht die Rede, es wird also die Privatbibliothek des Schatzmeisters Takuzdemurs, Bektemur gemeint sein. und as siehe in Dozy's Supplément.

Zu obiger Unterschrift vgl. die Inschrift auf einem tauschierten Eisenschwert des Sultans Soliman vom Jahr 1527 in "Die Aus- 5 stellung von Meisterwerken muhammedanischer Kunst in München 1910. Hg. von Sarre und Martin", I, S. 20, Nr. XII:

برسم خزانة السلطان الاعظم الاعدل الاكرم مالك رقاب الامم مولى ملوك الترك والعرب والعجم ناصر الكر[ا]م البررة قاعر الكفرة والفجرة كهف الاسلام والمسلمين ظلّ الله في الارضين ابو (sic) الغازى السلطان ابن السلطان السلطان سليمان بن سليم خان بن بايزيد خان عزّ نصره وخلّد دونته سنة ٣٣٣

Zu الكرام البَرَرة vgl. Sure 80, 15.

Eine Herausgabe des scholastischen theologisch-philosophischen Gothaer Unicums empfehle ich Spezialisten, wie Horten oder Kern, 15 der eine umfassende Sammlung der ältern dogmatischen Literatur vorbereitet. Letzterer schreibt mir, daß z. B. auch Goth. 1149 nicht al Mundirī's Mabsūṭ (Brockelmann 180) ist, sondern al Šāšī's ḥiljat al 'ulamā (Brockelmann I, 391, wo Kairo III, 324, nicht 325 zu lesen ist).

# Zu Ebeling's Aufsatz ZDMG. 69, 89 ff.

#### Von Bruno Meißner.

Ebeling hat drei der von ihm in seinen sehr wertvollen "Keilschriftexten aus Assur religiösen Inhalts" publizierten Inschriften in dieser Zeitschrift 69, 89 ff. umschrieben, übersesetzt und kommentiert. Im allgemeinen trifft seine Behandlung gewiß das Richtige, im einzelnen bieten aber selbst leichtere Stücke dem erstmaligen Verständnis so große Schwierigkeiten, daß man zuweilen anderer Ansicht wird sein können. Ich möchte mir daher erlauben, einige Veränderungs- und Verbesserungsvorschläge hier vorbringen zu dürfen.

Nr. 31, 28 (S. 90, 6) wird ú-ša-lid (( ) gewiß ein Schreibfehler für ú-ša-pi ( ) sein. PA-È-AK ist ja das gewöhnliche Ideogramm für šûpû; vgl. z. B. auch Ebeling, Assur Nr. 18, 25, Rs. 8; auch die Verbindung šûpû ša na(i)rbi ist ja dutzendfach bezeugt.

Nr. 43, 3 (S. 92, 24). Mit der Bedeutung "Lustknabe" für (am.)kulu' wird E. gewiß recht behalten. Er hat übersehen, daß das Wort sich auch in seinem Duplikat der Höllenfahrt der Istar Rs. 6 findet: As-na-me-ir ku-lu-', wofür im alten Text Rs. 12 (am.)assin-nu steht. N. 3354, 20 (PSBA. 1901, 120) heißt es in einem 20 Istarhymnus: alkî itrubî ana bîtini ittikî lêruba sâlilkî tâbu... -bu-bu-ki u ku-lu-'-ú-ki = "Komm, tritt ein in unser Haus, mit dir mag eintreten dein guter Schläfer, dein . . ., dein Lustknabe". Unsicher dagegen ist CT. XXII, Nr. 183, 9: (am.) ku-lu-ú-MES. ib. 22 (S. 93, 1) wird urabbûšî nach Analogie von ilîkûšî (Z. 23) 25 wohl auch als Präsens aufzufassen sein. Beide Formen sind auch Fragen. — ib. 26 (S. 93, 5) ist illi als Präsens zu übersetzen. Der Schluß der Zeile ist nicht ganz gut erhalten; darum ist es nicht sicher, ob ipat St. constr. von iptu (Delitzsch, HW. 112) ist. ib. 27 (S. 93, 6) möchte ich ik-ta par (!) umschreiben. — ib. Rs. 6 so (S. 93, 16). GIS-BAL ist ja bekanntlich auch = pilakku ="Spindel" (aram. אבלבצ); vgl. Delitzsch, HW. 527. — ib. 10 (S. 93, 20). SIG-UZ scheint ja nach dem S. 95 zu Rs. 14 angeführten Duplikat wirklich nur šarati zu lesen zu sein; aber eigentlich bedeutet es doch "Ziegenhaar"; vgl. auch Surpu (ed. 35 Zimmern) V, 103, 110. — ib. 12 (S. 93, 22). Merkwürdig ist

in den Assurtexten die Vorliebe, h durch 'wiederzugeben; hier su-nu-'a neben su-nu-nu-a Z. 7. Ähnlich findet sich im Duplikat von Istars Höllenfahrt Rs. 29, 33 su-nl-li-'-si-ma und lis lis-'si-ma für suluhsima und lis lis-'si-ma ob hier eine der Stadt Assur angehörende dialektische Eigentümlichkeit vorliegt? — ib. 16 (S. 93, 526). Der Text bietet deutlich lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-lis-l

Nr. 26, 5 (S. 96, 9) vermute ich für ug-tam ( vielmehr ug- d. i. gat libbi "Zorn des Herzens". — ib. 9 (S. 96, 17) steht 10 ir-hu(!)-su garnicht in Ebeling's Text, sondern [la] ir-ri(!)su = das Weib seines Herzens ihn nicht mag". — ib. 10 (S. 96, 18) ist KUR-GIR natürlich nicht = (am)KUR-GAR = kurgarû, sondern es ist zu lesen ana kasûd(ad) sibût libbisu = "seinen Herzenswunsch zu erreichen". — ib. Im Text ist la nicht 15 in šú zu verändern, sondern zu lesen a-na gi-mir TI-LA d. i. balâti = "während des ganzen Lebens". — ib. 17 (S. 96, 28). Der Gott An-sar wird durchgängig - daher muß hier - + \_ anders (il isinni?) aufgefaßt werden. — Ob supu ebendort richtig aufgefaßt ist, ist mir fraglich. Einmal be- 20 deutet šûpû nicht passend", sodann ist auch die Schreibung mit I anstatt \_= auffallend. Vielleicht ist zu verbinden ša ana agê ša ilû-ti-šu PU-ú. — ib. 23 (S. 96, 37). Šamaš wird auch sonst als derjenige gefeiert, der die Vorzeichen im Leibe des Schafes hervorbringt. kîpu möchte ich mit kûpu = "Fötus" 25 (Jensen, KB. VI, 1, 342; Hunger, Becherwahrs. 33; Holma, Körpert. 1 f.) identifizieren. — ib. 26 (S. 96, 43) ul ib-bak-ki kann nicht übersetzt werden "sie weinen nicht" (S. 100, 16). Da das Ende der Zeile nicht erhalten ist, wird ip-pak-ki-[du] zu lesen und zu übersetzen sein: "ohne dich werden die Waise und Witwe 30 nicht beaufsichtigt". - ib. 27 (S. 96, 44). Der Schluß der Zeile ist nicht ganz sicher. Man erwartet etwa ta-na[m-din]. Eine Übersetzung: "Worum sie bittet (tirrasu für tirrissu), gi[bst du] in Fülle", ist nicht über allen Zweifel erhaben. — ib. 33 (S. 97, 7) lies für  $\dot{s}i$ -ta vielmehr lim-da = "erkennet, lernet". Der Impt. 35 von *lamâdu* lautet bekanntlich *limad*; vgl. Meißner, Assyr. Grm. § 55 d. — ib. 35 (S. 97, 10) muß am Anfange ungefähr ergänzt werden: "(Versöhnt mich mit) meinem zürnenden Gotte". — ib. 36 (S. 97, 12) wird US-MES-ni durch  $ired\hat{u}-ni = \pi$ sie verfolgen mich" zu umschreiben sein. — ib. 38 (S. 97, 14) muß ibbakû 40 als Präsens übersetzt werden. - ib. 42 (S. 97, 22) erscheint mir die Lesung šum-šú und die Übersetzung "Finsternis" (?) recht fraglich. Vielleicht ist lipit kâti zu lesen. — ib. 44 (S. 97, 25) lies as hur (!), nicht as-har. - ib. 45 (S. 97, 26) ist dan-dis-ti vielleicht ein

Schreiberfehler für dan-na(!)-ti. — ib. 46 (S. 97, 28). Diese Beschreibung des uridimmu wirft ein interessantes Licht auf die zahlreichen Terrakottahunde, die wir aus dem Zweistromlande besitzen (s. Meißner, Plastik S. 149). Ihr apotropäischer Charakter 5 wird durch diese Zeilen klar erwiesen. Nur besteht dieser uridimmu nicht aus Ton, sondern aus Zedernholz, und hatte ähnlich wie manche Stiere (Meißner, Plastik Abb. 81; 96) nach Rs. 9 Inkrustationen aus Gold und Silber. - ib. 57 (S. 97, 43) hat der autographierte Text . . . . ti(!)-šum-ma an Stelle von . . . . din-10 šum-ma, wie Ebeling umschreibt. — ib. Rs. 1 (S. 98, 2). GIŠ-MEŠ ist mesu; vgl. SAI. 4272. — ib. 9 (S. 98, 15). šukkuku wird, wie oben S. 414 zu Nr. 26, 46 gezeigt ist, von eingelegten, inkrustierten Arbeiten gebraucht. - ib. 10 (S. 98, 16). Die Spuren der Zeichen weisen nicht auf (aban) uknû, sondern auf (aban) hulâlu (Br. 11804) 15 hin. — ib. Der Stein heißt KA-MI = .schwarzer KA-Stein"; vgl. Zimmern, BBR. Nr. 11 Rs. 18. Zur eventuellen Aussprache des KA-Steines s. Torczyner, Tempelr. S. 118. Das darauffolgende  $\hat{E}$  (\*) wird wie in der vorhergehenden Zeile als šakâku aufzufassen sein. — ib. 13 (S. 98, 20). Die Spuren des 20 dritten Zeichens deuten nicht auf ur (Br. 5491), sondern auf sil (Br. 5489); zudem ist die Übersetzung "hergestelltes Gehege" mehr als zweifelhaft. Daher wird SIL-SAR hier wie auch sonst (SAI. 3796)  $kas\hat{u} = Kassia^*$  zu lesen sein. — ib. Die Lesung abru für GI-GAB, die Ebeling nach ZZ. 22, 26 einsetzt, wird sich 25 bewähren. — ib. 19 (S. 98, 29). [te]-ri-kam-ma ist hier wie Z. 23 unsicher. Falls die Lesung richtig sein sollte, müßte die Form, wie auch Ebeling annimmt, von  $r\hat{e}ku =$ , sich entfernen" (Delitzsch, HW. 605; vgl. auch Ebeling, Assur Nr. 31 Rs. 3) herzuleiten sein. Man könnte auch daran denken, A als kamâsu aufzufassen; so aber dann bleiben die beiden vorhergehenden unsicheren Zeichen unerklärt. - ib. 20 (S. 98, 31). Hier wie Z. 21 ist kanû, nicht kânu zu umschreiben. — ib. 21 (S. 98, 32). IZI-MAL kommt in den medizinischen Texten nicht selten in der Bedeutung basalu vor; vgl. SAI. 3143. In meinen Assyr. Studien VI, 23, 70 f. ist 35 AL-IZI-MAL = bašlu, NU-AL-IZI- $MAL = l\hat{a}$  bašlu. Nach dieser Stelle möchte ich das von Ebeling in zwei Teile zerrissene und tab-bak gelesene Zeichen auch für AL halten und purzigallu lâ bašlu erklären als "einen Topf, in dem noch nicht gekocht ist". - ib. 22 (S. 98, 34). Die Zeichen tu-ut-ta-ah-bil scheinen recht 40 unsicher zu sein. Man erwartet nach Delitzsch, HW. 302: .weiße [Wolle] und braune Wolle sollst du zusammen spinnen". ib. LAL mit šapāku zu umschreiben, erscheint mir bedenklich. ib. 33 (S. 99, 8). Da sanâku immer in Parallelismus mit tehû steht (Delitzsch, HW. 505), ist hier vielleicht tu-ša-[a]s-n[a]-ka 45 zu ergänzen.

# Anzeigen.

Urkunden des altbabylonischen Zivil- und Prozeβrechts. Bearbeitet von M. Schorr. (Vorderasiatische Bibliothek: Fünftes Stück.) Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 1913. LVI + 618 S. M. 21,—, geb. M. 22,20.

Den drei Heften "Altbab. Rechtsurkunden aus der Zeit der 5 1. babylonischen Dynastie", welche Schorr in den Sitzungsber. d. Wiener Akad. herausgegeben hat, folgt hier die bis zu einem gewissen Maße vollständige Behandlung der Urkunden. Immerhin sind es nur 317 (und einige zwischeneingeschobene) Nummern, während von Ungnads Übersetzung etwa die ersten 1201—1205 Nummern entsprechen 10 (auch einzelne der späteren, so 1232 — ABR.¹), 225). Schorr hat Ungnad oft die Weglassung der Umschrift vorgeworfen: jetzt zeigt sich, daß die Wiedergabe des ganzen Stoffes in Umschrift buchhändlerisch fast unmöglich ist.

In der folgenden Besprechung treten natürlich die Mängel des 15 Werkes besonders hervor. Demgegenüber sei betont, daß das Buch durch die Auswahl und Ordnung des Stoffes und die praktischen Einleitungen für die auf diesem Gebiet arbeitenden Philologen. Historiker und Juristen unentbehrlich ist. Aber es hätte über die andern und Schorr's eigenen Vorarbeiten hinaus mehr geboten und 20 viele der zahllosen Flüchtigkeiten vermieden werden können. Wegen des Wertes einer zuverlässigen Umschrift habe ich zu Anfang alle Fehler Schorr's gesammelt; aber die Menge der falschen, willkürlichen und unvollständigen Lesungen schwoll so an, daß eine Berichtigung der Umschrift unmöglich ist. Oft ist ein beschädigter 25 Keilschrifttext so zusammengeflickt, daß er, wenigstens für bescheidenere Ansprüche, ein leidliches Aussehen gewinnt, ohne daß der Leser etwas von dem Überspringen der Lücken und der Umdeutung der Zeichen erfährt. Mehrfach scheint Schorr eine zusammenhängende Umschrift ohne die Vorlage auf gut Glück in die 30 einzelnen Zeichen aufgelöst zu haben, wie S. 549, Zl. 2 girrisu für har-ra-ni-šu: Nr. 157 19 ma(?)-at-tum für deutliches Mat-tum

ABR. = Altbabylonische Rechtsurkunden. - Andere Abkürzungen:
 BB = Ungnad, Babylonische Briefe aus der Zeit der Hammurapi-Dynastie (VAB,
 Stück), 1914. - Landsb(erger) zu BB (folgt die Nr.) = Bemerkungen zur altbab. Briefliteratur, im 4. Heft dieses Bandes. - Andere Abkürzungen wie Schorr.

(Ungnad's Fragezeichen zu Mattum bezieht sich nicht auf die Paläographie, sondern die Polyphonie); S. 556 šu-ku-ut-ti, für kut oder vielmehr tar, s. u. Anderes wird der assyriologische Leser sofort bemerken, wie ma-har 72 11; nan-nar 171 28. 5 zusammengefallenen Zeichen und die verschiedenen sumerischen Lesungen werden meist nicht unterschieden, sondern gewöhnlich die Lesung gegeben, welche der Assyriologe im ersten Semester anzuwenden pflegt, wie ku-da statt zid-da Mehl, ka-sar = kisrustatt ka sir usw. Wo es sich nicht um das Zeichen, sondern nur 10 die Lesung handelt, mag ein gi-mal für gi-pisan, gar für ag oder nig noch hingehen. In andern Fällen wie mâr pisan-dub-ba-a und durchgehends in den von Poebel umgeschriebenen sumerischen Texten schreibt Schorr wieder richtig. Häufig sind die Nachlässigkeiten, wo das Auge oder das Ohr eine Sache nur halb erfaßt hat, 15 wie die stete Bezeichnung der Verba ה"כ (d. h. כ"ה oder כ"ר) als מ"כ (das wäre ה); oder der in Ungnad's Übersetzung etwa gedankenlos *Útašumúndib* gelesene Name bei Schorr immer (S. 477, Nr. 55 s; 165 s) Utašu-mundib; statt kûnu das dem Ohre geläufigere kênu; immer sun statt zun; rê'um statt wie S. 548 rê'ûm 20 (oder rijaum). In andern Fällen ist Schorr wieder genauer als nötig. Der korrekte Semitist wird zwar sîmannum; imqurannî, ilî; dajânû, šîbê, illikû schreiben; bei einzelnen Wörtern wie awilû und an einzelnen Stellen wie CT VI, 47 a 18; VS IX, 183 10f.; TD 29 14 schreibt auch der alte Babylonier so; aber im ganzen 25 deutet der Wechsel zwischen Bezeichnung und Nichtbezeichnung der Vokallänge oder Doppelkonsonanz darauf, daß unbetonte Silben mehr oder weniger gekürzt wurden; selbst in betonten Silben war der Babylonier gegen die Vokalquantität gleichgültig, wie der Wechsel von Vokallänge und Doppelkonsonanz zeigt.

Zur Umschrift der Zeichen ist zu bemerken, daß es die von Schorr S. IV vorausgesetzten üblichen Transkriptionsregeln nicht gibt, ja daß auch innerhalb des Buches die Transkriptionen sich öfter widersprechen. Ich mache es freilich im folgenden nicht besser, indem ich mich bald an Schorr, bald an Streck, bald, weil st dieser bei weitem nicht genügt, an meine bisherige Gewohnheit anschließe, bald, wo es selbstverständlich ist, auf das Unterscheidungszeichen verzichte.

Lassen wir nun beim Durchblättern des Buches hier und da den Blick haften. Einleitung. S. XXII. pisannu als Urkundenhehältnis im Gegensatz zu dem tönernen und hölzernen wegen des Det. ursprünglich aus Rohr, also Korb. — S. XXIII. Über die angeblichen Katasterarchive s. unten zu šašārum und iṣirtum. — S. XXVI. Auch ha, hi, hu für x = z. aš und uš für as und us, aber nicht eigentlich für az und uz; iz wohl nicht iš, sondern dann entweder is zu lesen oder aus dem Zeichen iš verwischt. — S. XXVII f. Die Lesung der sumerisch geschriebenen Redensarten war gewiß großenteils beliebig. Daß die Babylonier mit eigenen vollständig aus-

gebildeten Rechtsinstitutionen in das Land gekommen seien, ist wohl etwas zu viel gesagt. - S. XLIX ff. Jetzt kommt hinzu zu No. 14: einige Urkunden in CT XXXIII, zu No. 18: VS XIII (Figulla), zu B: Amer. Journ. of Sem. Lang. XXIX, 145 ff., 288 ff.; XXX, 48 ff. (Waterman), (auch zu Ed:) Holma, 10 altbab. Tontaf. 5 in Helsingfors (Act. soc. sc. Fenn. 45, 3), C: s. ABR. S. 616, Ed: CT XXIX und in XXXIII, Ungnad, Bab. Briefe (s. S. 415 Anm.).

Urkunden. Leider ist für die "Warka"-Urkunden — übrigens hätte diese falsche Ortsbezeichnung statt Tell Sifr nicht in den Ortsangaben über den einzelnen Urkunden oder in Zusammenhängen 10 wie S. 348 erscheinen dürfen — nicht die zuverlässigere und vollständigere Ausgabe von Straßmeier verglichen worden, sondern nur Meißner, der uns zwar zuerst das Verständnis dieser Urkunden erschlossen, aber den Keilschrifttext subjektiv zurechtgestutzt hat. - Auf die Daten gehe ich nicht ein; sie sind oft nach der, 15 zwar auch noch sehr flüchtigen Datenliste ABR. S. 582 zu verbessern. Einige Daten sind mehrdeutig (z. B. könnte das von Nr. 157 auch das 5. Jahr Samsu-iluna's bezeichnen). — Nr. 27. Mag kaspam einmal getilgt werden oder nicht, jedenfalls ist terhaza nur Nom. oder Akk., wie -atiša im Sing. nur Gen. Dies von Schorr 20 oft versehen. Zl. 2, Anm. Statt isippatum liest Ungnad jetzt tigiltum (k?); lies aber mit Landsberger (s. S. 415, Anm. 1) zu BB 92: natītum. — 3 4 Anm. vgl. unten zu ķibû. 9 ff. 4 š. als den Kaufpreis der E. haben S. und K. erhalten. - 4f. Solche wohl meist nach Ranke und Ungnad gegebenen Zeitbestimmungen 25 sind natürlich oft sehr zweifelhaft. 5 24 ff. Anm. a-d, u. ö.: Ranke's Lesungen brauchen nicht alle auf Kollation zu beruhen; in diesem Fall können einige Namen von Nr. 4 verglichen werden. — 10 27 Abija-magir: Abija SU-HA oder wohl: Abi-jašuha. Aber alle falschen oder zweifelhaften Namen können nicht erwähnt werden. — 30 13 27 i-ta\*-na\*-ši wird (sie) unterhalten. — 13 A 9. Nach dem Wörterverzeichnis unter *šumma* und *palâhu palhu* hier Inf.! Vielleicht ist wirklich der Inf. pa-la\*-hi-ša zu lesen oder ein Subst. palhu pl. anzunehmen und zu ergänzen: "wenn sie die Dienste für sie (dient)". Zur Bedeutung dienen vgl. z. B. VS I, 96 14 17 für eine 35 Schuld jemand palâhu. 15 ff. vielleicht Vermischung mit der Redensart: "ein Feind (oder wie limun sonst erklärt werde) des Samaš, wer ... ändert". — 15 34 Anm. Rēdi šarrim ferner Str 18 33; 97 26; CT XXIX, 43 33; P 23 32; 62 16; TD 232 30; VS XIII, 57 r 5. - 18 2 so kaum möglich. Die letzten vier Zeichen, scheinbar kleiner 40 geschrieben, sind wohl mit Ranke und Ungnad zu übergehen; mārat Nannar-mansum (wie 12) wird verschrieben und nur halb getilgt sein. 13 tap-pu-dingir-ra vielleicht: Tap-pu-um\*. 16 auch

im Wörterverzeichnis so, aber  $ga ext{-}za ext{-}ma$  genauer Subjekt. 17 قرآ oder besser ist karū mit k, einladen, hereinholen, und ketēru, 45 wenn überhaupt vorhanden, hiervon abgeleitet. Die Form i-lu-ša Zeitschrift der D.M.G. Bd. 69 (1915)

scheint Plur. zu sein. 31 úr vielleicht maškim, rābisum? oder radiert. — 20 5 f.; 21 3 f. -ni wird auf den Sohn gehen: zu seiner (in 20 formelhaft statt pl.) Kindschaft. - 21 5 še har-ra jedenfalls nicht zinsbringendes (das wäre máš) Getreide, vielleicht: 5 tumru oder še tumrim (verscharrt) geröstetes Korn, kaum (erū, tēnu): zu mahlendes Korn. In 42 2 geradezu "še har ohne Zins". 12 16 -qar-ra nicht: bestellt, sondern: gehörend; vgl. Landsberger, Der kultische Kalender (in den Leipz. sem. Studien) 50 9, Nr. 3. — 21 20 22 á s. unten zu idum. — 23 46 vgl. mein Althabylonisches 10 Gerichtswesen (in den Leipz, sem. Studien; im Verzeichnis unter ištu). — 24 13 Schorr setzt im Verzeichnis kisal(l)ûtu an, bleibt aber bei der Übersetzung Tempelhofreinigung. Lies mit Ungnad ki-sa-lu-hi-tim, Hofreinigerin. Also die Eliat-inašu; auch nicht eliût, denn -a- bedeutet nur -'a- oder einfach den Vokalwechsel: 15 und nicht inasu, sondern Sing.: . hoch ist sein, des Sonnengottes, Auge" (der Vokal zur Vermeidung der doppeltlangen Silbe könnte auch fehlen: für a vgl. unten zu dem Namen Samaš-tabbašu). -32 10 wohl Ilum-ki-ru-ub\*. — 33 12 das dritte Zeichen ein etwas schlechtes du. - 36 5 12 laputû Adverb? Vielleicht: 20 Berührer. — 37 12 Anm. ellêta ist ganz regelmäßig. 12 Anm. Das Abschneiden der Sklavenmarke ist wohl auch eine Art Scheren. - 38 5 Oder etwa: daß (wie 36 5 wenigstens nach Schorr) man daran denke (wie neubab. tahsistum)? — 39 2 8 das gunierte si; das kann man freilich aus Ungnads Übersetzung nicht sehen. 25 5 Gegen die Änderung in dub-ba-am (übrigens sonst außer vielleicht CT 29, 32 23 mit pa) s. II R 8 60. Jedenfalls fällt Schorr's juristischer Einwand damit hin, daß das mündliche Versprechen hier eben schriftlich nachgeholt wird. Kabū inf. statt subst. oder verb. fin. nach dem Sumerischen. S., besonders für šūzuzu, Landsberger zu 30 BB 158. — 40 Statt ukultum wohl akālu Brot, und 4 Schluß wohl anders (die Zeichen wie  $\dot{U} \cdot Duk \cdot Kam$ ,  $\dot{SIG}^* \cdot GA^* \cdot KAM$ ?). S. 69 unten in U 893 nicht die Stadtmauer, s. u. zu kāru. Desgl. s. u. für (S. 69 unten) ina baltu, (S. 70) Gis Bar (s. zu den Maßen; mešeķum vielleicht mešēgum, zu šēgu? für beides s. die meisten der 35 daselbst genannten Stellen), (72 oben) pihâtum. — S. 72 unten zāzu natürlich kein Ausdruck für die Schuldüberweisung, sondern nur: als Erbteil zuteilen. — S. 73 oben, s. zu Nr. 63. — S. 73 unten U 800: statt: rückständig vielleicht, wie oft, die frühere Herkunft des Geldes. - S. 75. Die Bezeichnung Fruchtwucher oder Kohler's 40 "verhüllter Fruchtwucher" führt irre; die Rücksicht auf den Getreidekurs versteht sich doch von selbst. Ana šipkat ebūrim und das ähnliche ana našpakūtim müßte man, wenn es die Aussaat bezeichnete, was sprachlich auch nahe liegt, nicht Auf-, sondern Ausschüttung übersetzen; eher bezeichnet es mit Schorr zu 49 2 45 die ganze Vorbereitung bis zur Ernte; aber wahrscheinlich entweder: gegen Aufschüttung von Ernte(getreide bei dem Gläubiger) oder: bis zur (allgemeinen) Aufschüttung der Ernte. Ki-lam-al-gub-a,

auf S. 568 richtig: gin; auch für "gub-ba" in 110 ist wohl nur das eine Zeichen gin zu lesen. — 42 2 das deutliche har ist ohne Grund verdächtigt; s. zu 21 5. 9 s. u. zu gub. — 59 2 ana stand wohl nicht da; der Sinn dann ebenso oder: Preis für 5 (von M. an I. verkaufte?) šu'u (oder immeru). 6 ana gabē: hier und 5 95 A 10 wohl die einzigen Stellen, wo "im Auftrage" besser paßt; doch s. u. zu  $kib\bar{u}$ ; also wohl auch hier: hat der  $m\bar{u}kisu$  (s. Schorr im Wörterverzeichnis) I. durch den Sekretär usw. entliehen. Vielleicht handelt hier die Behörde von Sippar für den Beamten, welcher verreist war: 9 wenn I. (wieder nach Sippar) hereinkommt. Wegen 10 der Wortstellung bezieht sich die Vertretung wohl nicht auf M.1). - 63 7 Schorr's Absicht, iqipum als Überweisung zu fassen, trifft wohl das richtige; nur muß es auch richtig durchgeführt werden. Der Gesellschaftskasse könnte es gleich sein, durch wen sie das Geld wiedererhielte; und der Überbringer seiner Quittung ist natür- 15 lich ein neuer Gläubiger des I. Weil I. aus der Gesellschaftskasse seinen Anteil (itti vielleicht: mit, wie bei zittu) abgehoben hat, erklären Samas und M.: einen auf uns ausgestellten Scheck (oder allgemeiner: einen auf uns gezogenen Wechsel) nehmen wir nicht an; den hat künftig I. selbst zu zahlen. 17 Anm. c Mißverständnis 20 von Ungnad's richtiger Erklärung, welche natürlich nigina als phonetische Schreibung für numuna voraussetzt. — 63 A 2 dem Raum nach genügte mu (= aššum) [1] qan. — 64 4 rašū bekommen, also: zu fordern bekommen hat. 9 aššum wohl Konj. 7 11 šibū II, 2 (auch im Wörterverzeichnis III, 2!) trotz der 25 Assimilation? vielleicht Nebenform sibū. 12 lies isbatma (ts würde zz, z). 13 lies Kù-ni-ja, vgl. Kù-na-tum und ähnliche Namen (vgl. Thureau-Dangin, Lettr. et contr. S. 32 b). Zu 13 ff. s. Landsb. a. a. O. zu Ungnad, BB Nr. 136. 29 Deutlich diri-qa "Schaltmonat". — 69 11 läßt er (es die Zeit) überschreiten. — 70 14 ist S. 102 Mitte auf 30 Haftung des Depositars für den Todesfall gedeutet. Oder befreite die Bestimmung nur die Verleihende von weiterer Verpflichtung? Oder nahm sie ihr umgekehrt das Recht einer Ersatzforderung? Sonst bedeutet ul awāzu: er hat nichts zu fordern (G 21) oder: er hat nichts zu leisten (VS VIII, 108). Die Anwendung des 35 Satzes auf einen Verlust ist nicht ohne weiteres sicher. — 71 7 Vielleicht: ka-ma-r[i-im], wenn sowohl die suluppu als auch die kimru so behandelt werden konnten. Vgl. Gesenius, Hebr. Hdwb. zu במר I. — 72 11. awīlē wie 280 32 mitzuübersetzen. — 73 1 12

<sup>1)</sup> Andere Urkunden könnten die Beziehungen der Personen und Ämter vielleicht bestimmen; jedenfalls ist der akil tamkari Ilšu-ibni. Ob aber CT VIII, 8 b 8 nach 14 zu lesen und dieser M. mit unserm M. gleichzusetzen sei, wie auch sonst als "beurkundender" Beamte ein den šatammu vorstehender Schreiber erscheint; ob auch (wie öfter in den Texten mit šatammu) in CT VIII, 8b ein mākisu vorkommt (4 Ša-lu-rum); wer hier den Verkehr mit Babylon vertritt, ebenso in CT VIII, 27b, wo wieder die Behörde von Sippar und ein dub-sar-zag-ga; ein solcher noch in VS VII, 56 — das alles bleibt noch zu untersuchen.

420 Anzeigen.

und Inhaltsangabe. Infolge der nachlässigen Umschrift die falsche Übersetzung; es sind natürlich 180 ka Datteln. Ein Glück, daß Schorr nicht auch nach seiner Umschrift in 75 (und 75 A). 13 übersetzt hat: 180 Söhne des Ibni-Samas. — 75, 75 Anm. 1. Das 5 Zeichen parakku ist anders, z. B. gleich im Datum. Was ist aber qun mer há?, etwa bilat šibbi "Gürtelabgabe" als Fraueneinkommen? Dann stünde wohl der Singular. Also der zu liefernde oder Ertrag bringende Gegenstand? Für das letzte könnte 75 A 7 sprechen: "er hat die empfangene biltu ergriffen", und am Anfang 10 das ana - - - (iš)šaknu nach Schorr's Erklärung (zur Not auch wie Ungnad möglich). Also ist das von der Königstochter den Nachkommen des R. übergebene und jetzt von S. übernommene Kapital 1 Talent mer há? Davon wäre der Zins zu zahlen (ribbāti wohl mit Schorr "Zins" und zugleich mit Ungnad — gegen Ungnad in 15 den Bab. Briefen - "Viertel", nämlich Zinsfuß von 250/0, wie ass.: das Geld a-na IV-ti-šu GAL (oder i-rab)-bi, oder eine sonstige Viertelabgabe; vgl. TD. 34 33 (18), nach der Lesung Ungnad, BB Nr. 191 vielleicht: außer dem Viertel des sapattu-Tages (auch 31 "Teilzahlungen", šá? i-ni-a-tim, vgl. unten zu inītu), und neubab. 20 rabbū, von einer wöchentlichen Lieferung z. B. VS V, 87 f. 1, auch wohl 7; über ribbatu s. jetzt Landsberger zu Ungnad, BB 21). Oder biltu ist selbst die Abgabe, und die Zinsen wohl Verzugszinsen; aus der Säumigkeit der alten Lieferungspflichtigen erklärte sich dann auch der Übergang an einen neuen Unternehmer. 25 Die tadnintu wird nicht von fremden Bürgen geleistet, sondern eben von diesen Nachkommen des R., denn dies ist offenbar die zusammenfassende Bezeichnung für N. mit seiner Familie und die Kinder des I. Das ist an sich wahrscheinlich und erst recht läßt der Schluß keinen Zweifel daran: "Also nicht mehr an das Haus 30 des N. und die Kinder des I., sondern an S. hat sich jetzt der Hof wegen biltu und ihres Zinses zu halten. Demnach ist tadnintu nicht die Sicherstellung durch einen Bürgen (wie auch das von Schorr angeführte kātam dunnunu wohl nicht "bürgen" bedeutet), sondern etwa, wie Ungnad übersetzt: Entschädigung (?), nämlich 35 ein Gegenwert entweder für die biltu oder, wenn dies die Abgabe ist, für das ihr zu Grunde liegende Kapital. — S. 114 b. maškanum s. u. - 82 3 Anm. Wilid bītim ist nicht mār bītim und dies nicht mar ekallim. Wilid bitim bezeichnet 288 s den hausgeborenen Sklaven, ebenso TD 29 14, hier nur wie דָכֵיד בַּרָה 40 Gen. 17 27 kollektiv; ebenso vielleicht an unserer Stelle: die Sklavin ist zu den im Tempel von Dilbat geborenen (Sklaven hinzu) gekauft. Sonst: für den im Tempel von D. geborenen (Sklaven). Wilid bitim wohl nicht, wie vielleicht mar. bitim, der von Hierodulen geborene oder der als Kind dem Tempel geschenkte; noch 45 unwahrscheinlicher, woran man bei dem mar bitim VS VII. 183. I 22 etwa denken könnte, wenn hier und in den ähnlichen Listen das Haus der Tempel wäre, der Sohn-Gott. In VS VII, 183 wäre

andernfalls der Sohn des betreffenden Haushalts gemeint.  $Mar{a}r$ bītim hinter einem Namen, also vielleicht die Herkunft aus dem Tempel oder einen niedern Tempeldienst bezeichnend, wohl VS VII, 96 4 und CT VIII, 45 b 30 = ABR. 263; in CT VIII, 8d 4 folgte vielleicht noch etwas und kann Ibi-Nin-subur, der dumu- 5 nisàn-dub-ba-a von CT VIII, 7 a 12 gemeint sein. Erinnert sei noch an das spätere "Hauskind" (vgl. z. B. Kohler und Ungnad. 100 ausgewählte Urkunden der Spätzeit, S. 75: Klient"). Bitu ist natürlich nicht ohne weiteres  $= \bar{e}kallu$ , wie einigemal  $\bar{r}$  der Palast oder in בני ביתא Aram. Pap. u. Ostr. 1 3. Mar ekallim 10 außer ABR. 95 4 noch CT VI, 46 21, wenn nicht beidemal: Sohn des Bītum-rabi, vergl. Bītum-ra-bi LIH. 9 6; 29 25; 49 2; Str. 5 f. 19. — Zl. 5 13. Ibni Uraš und Mādija (für einen der dreigliedrigen Namen mit  $M\bar{a}d$ ) natürlich zu trennen. — 102 1. Grammatisch besser, den Zeichen nach gleich gut, dem Preise nach 15 weniger wahrscheinlich: Erzstein (SAI, 2562). — 113 9 22. s. u. zu kirbānum. — S. 169 oben die Begründung unverständlich. Der Ausdruck mala mazū (s. u. zu bašū) bezweckt, bei deutlicher Abgrenzung die Mühe und Kosten der genauen Berechnung zu sparen. - 122 14 Anm. s. Landsberger, WZKM. XXVI, 127, auch mein 20 Altbab. Gerichtsw. zu šadādu; zu dem von Schorr hervorgehobenen G 6 = ABR. 156 s. u. - 123 c. Aus der Bestellung eines Kassenboten oder Markthelfers wird der Auftrag eines Kriegers gemacht. - 124 Rand, Anm. Majarum gehört vielleicht nīru "Neubruch", wie majalu zu n-'-l; vgl. aber Meißner, MVAG. 1913, 2 S. 542. 25 — 125 14. Der senkrechte Keil ist 1/5 gur (außer wo, wie LIH. 36 6 kein Mißverständnis möglich ist). Das außen vor še stehende Zeichen ist nichts, auch nicht etwa das neubab. pi. "1/5 kur ist Nachlese"? also etwa bei der Drittelabgabe nicht mitzurechnen? (Vgl. unten zu kirbûnum). - 133 2. Wohl mit Ungnad Name der Flur; jeden- 30 falls ist nicht stillschweigend ugaru als das bestimmte Feld zu fassen. 7 Streich beide oder wenigstens das letzte ekil: zum Bau von Sesam; auch 1 eššēnu ist allgemein das tragende Feld. Danach ist auch S. 172 Abs. d zu streichen. — 136 s Statt pu steht eher im\* (oder ah) da. Šukunnū entweder eine bestimmte 35 oder allgemein die Tätigkeit des Gärtners, das šakānu (dies z. B. VS V, 49 12 "Stecklinge setzen"; andere denken an die künstliche Befruchtung: dann ware ina ilim das Besteigen der Palmen oder, präpositionales Prädikat statt Futurum, das Hochkommen der Blüten, vgl. elū "wachsen", Delitzsch, Hdwb. 61 a Nr. 4; zu šakānu vgl. 40 auch hebr. 300 "pflegen" u. ä.); šukunnū ferner: Ertrag des Gartens, aber wohl von dem erwähnten šakānu, und nicht etwa die Bäume oder gar (so Schorr) die Früchte selbst als Subjekt; šakānu ferner: einen Garten einem Pächter übergeben. Aber alle Versuche - z. B. noch: zur Zeit der Datteln (sonst: zur Zeit der Ernte der Datteln) 45 wird man durch den Gott (durch beeidigte Schätzung) ihm (-šu nicht zu übersehen) den Ertrag bestimmen - befriedigen nicht.

Ebenso 11: ein gán Feld (ist?) Ka-Gar, (davon?) wird er usw. Ka-Gar, wie ich nachträglich in Torczyner's Bespr. von ABR, sehe. noch CT 33, 43 1; vielleicht "reif" o. ä., als Gegensatz zu Ki-Kal: dieses in der Schreibung ti-ri-ik-ta-am VS XIII, 100 15 - hier 5 auch verschiedene Stücke Dattelpflanzung und Feld - zum Nießbrauch des anzubauenden Getreides und Sesams, wogegen das Feld Ka-Gar (in unserm Texte) abgabepflichtig ist. — S. 196. Die mit Ungnad als "Wegmiete" aufgefaßten Urkunden beziehen sich offenbar auf das Tragen der Gotteswaffe bei den Feldmessungen. -10 139 13. Lies nach der Innentafel auch außen: warah ti-ri-im\* i-na usw.; im Datum muß sich Ranke wenigstens innen versehen haben; außen ti-ri spräche für die Betonung tiru. - 144 12 14 und Inhaltsangabe. Eine Anzahlung sonst gerade beim Einzug; demnach ba-ba\*-at (das zweite Zeichen eher ba als ab) kaspi-šu 15 entweder der ganze einstweilen als Schuld angeschriebene Betrag, oder weil hierbei bābtu überflüssig wäre und weil "sein Geld" nicht seine Schuld, sondern sein Guthaben bedeutet, wahrscheinlich von der Anrechnung eines früheren Darlehens an die Hauswirtin, also: die durch "sein Geld" gebildete Differenz. Zu babtum vgl. auch i-ru-ub wohl wegen 13, wie ebenso 140 13 wegen des Datums, mit Schorr für *irrub*: oder trotzdem vorausgenommenes Prät. In 144 wird das Datum vorausdatiert sein. — 145 12 f. Vgl. neubab. *ūru išanni bitqa ša asurrū isabbat* u. ä. Für *ūru* und isir (also כיר oder אים) vgl. noch CT 29, 11° ו3: ú-ru-um 25 si-ir und 17: ki i-si-e-ir-ru, und Delitzsch, Hdwb. 488 unten. 489 oben; das mit si'eru zusammengenannte te'ū hat das Ideogramm  $\dot{s}\dot{u}$ - $\ddot{u}r$ -ra:  $s\dot{i}$ ' $\ddot{u}$ :  $\dot{s}\dot{u}$ - $\dot{u}s$ -sa, dies Ideogramm wohl: anlehnen, niederlegen, niederwerfen" (vgl. emēdu "niederwerfen"); hierzu wieder gehört šeru Straßmaier, Alph. Vrz. 8310 und šerū Delitzsch, Hdwb. so  $688^{b} = is$  und anderseits (išerri) = ir-ri (s. auch Landsberger a. a. O. zu BB Nr. 114). So werden alle diese šerū, šēru, se'ēru zusammenhängen und der obige Ausdruck etwas ähnliches wie das Stützen oder eher das Decken des Daches bezeichnen. -149 5 Schluß wohl: mala[him>, die Schiffer schickten einen Ge-35 nossen als Vertreter. 8 wohl ku-ut\*-ni-e. — 151 15 natürlich ti-ri-im\*; und zwar ist es offenbar der Monat vor dem Elūl, der Ab. Über 139 s. o. - 156 gehört zu den Prozessen, ist wenigstens keine Miete, sondern ein Streit. L. hat wegen der Abmessung (!) des Feldes den I. befehdet (ig\*-ri-e, oder trotz des deutlichen -e 40 dafür -ma?). Wegen des Überschusses (ti-ri[-i]t) des Feldes hat 3 š. Silber von I. L. bekommen. — 161 4 "Bis zum Lösen des Begehrens" grammatisch das Beste; aber sachlich erwartet man: bis zum Lösen des Wünschenden (gen. subj. wohl wie im Deutschen ungewöhnlich) oder: bis zum Lösen-wollen. — 166 11 Ana-Samaš-45 taklāku! — 171 Hier ist nach Straßmaier wieder viel zu verbessern. wie 32 rēdi statt tupšarrum, pāšiš für warad usw. In 16 fügt Straßmaier auch innen vor ilusin ein: bît; also zwei Tempel? -

173 4. Guškin-Sud-A S. 74 oben 1 als "Rotgold" erklärt (so. mit Fragezeichen, Ungnad). Vielleicht "langes Gold, Goldstäbehen"? 17  $b\bar{a}b$  hier wohl das an der Summe fehlende. — 179 10; 181 10 rum wohl ru zu lesen, oder in der Sprache dieses Schreibers  $r\bar{u}$ . — 188 9 "Speichertopf" wohl Mißverständnis von 5 Ungnad's "Vorratstopf". Genauer: Gieß- oder Schütttopf. Erst das Schütthaus ist Speicher wie das Schüttschiff ein Frachtschiff. — 194 s. Vielleicht *fmuškinēti*, das erste Zeichen also sal und maš: außerdem scheint hia gern bei Feminin-Pluralen zu stehen. 17 wa\*tar-ti sonstiges". 35 Ibqu-An[nunitum]. — 196 2 ka graphisch 10 möglich, lies aber [Id-na]-tum. - 282°. Igisū eine bestimmte Zahlung, nicht Schenkung an den Palast. Viele derartige Mißverständnisse wären vermieden worden, wenn Ungnad bestimmte Übersetzungen durch Anführungsstriche vor dem Wörtlich-nehmen geschützt hätte. — 203 1. Hier ist keiner der üblichen Zusätze 15 wie "bebaut" u. dgl. oder "mehr oder weniger" herauszulesen, also vielleicht ein Einschub zu dem Verzeichnis wie: zwei --- steine? 25. Die vielen Seltsamkeiten ließen sich auch durch die späte Zeit nicht entschuldigen; ob von einer Subaräerin\* mit fremdem Namen Uk-su die Rede ist? Hinter dieser Zeile ist, wenigstens nach Ranke, 20 eine größere Lücke vorhanden. 34 ff. ergänze z. B. nach Nr. 194; 38. Sin]-id. - 207 27 Anm. Vielleicht schwören nur die Beschenkten. 33 (auch 245 22). Vgl. mein Altbab. Gerichtsw. bei šakkanakku. Die letzten Zeugen hätten, schon wegen 245, nach Straßmaier hinzugefügt werden können. Die Erinnerung an die 25 bekannten Silli-Ištar und Awīl-ili würde veranschaulichen, daß diese beiden den Grundbesitz bekommen und daß sie in 245 die Auszahlenden sind. — 215 6. Wohl a\*-[ha]-tim. 23 f. Grobe Vertuschung der Lücken usw. — 220 27. ilu Nin-kar-aq. — 221 27. Ob Uš wirklich dasteht? Vielleicht ist S.n. m. Išum-naşir CT 30 VIII. 45° 24 f. und M 96 31 f. gemeint? — 222 9. Lies wohl mār; Sin-imguranni ist Mannesname und in 20 steht das Suffix -šu. — 238 Anm. 1 s. u. zu sihtum. — 240 3 Anm. šapiltu Brünnow 8045 nach Det. und den folgenden Zeilen ein Kleidungsstück o. ä. — 252 17. rêdûm wird richtig sein; dann statt ka 35 wohl sag, wie ukuš-sag wohl noch TD 4 14; LIH. 11 16; 34 4. Nach der Zeilenordnung wird sich diese Bezeichnung auf beide Männer beziehen. — 256. Quartier der Gewürzhändler, eher: des Granatapfelhändlers, vgl. MVAG. 1913, 2 S. 32, doch sind die meisten Zeichen undeutlich (auch einfach Sa armannim wäre möglich), und 40 Sa a. ist nicht reines Appellativum. Die an sich unwahrscheinliche Bedeutung von lapātu "berühren" = "umrühren, einmachen" wird durch neb und neb pi., pa. gestützt; vgl. auch laptu die "Rübe" (und die Granatrübe" lapat armanni), so daß es sich vielleicht um einen Fischsalat handelt. Daß, was sprachlich am nächsten 45 liegt, die Fische "berührt", verdorben waren, wäre sachlich seltsam. - S. 336 ff. Vgl. mein Altbab. Gerichtsw., z. B. für S. 339 f. über

Cug's ungenaue, von Schorr noch einseitiger wiedergegebene These und die vom Zweck beeinflußte Tabelle, oder für den šakkanakku, den Schorr S. 341 nach der üblichen Übersetzung als "Statthalter" behandelt. Ferner für Nr. 259, bes. Zl. 13 ff. (9 Anm.: in dem die 5 direkte Rede einleitenden umma šūma sind keine besonderen Geheimnisse zu suchen. 38 natürlich zwei Namen, der zweite dazu noch durch Personenkeil kenntlich), 260 11 ff., 270, 273, 274 16 ff., 275, 285, 298 30-36 (29 Ubanuil eher eine Waffe als der gelehrte Beiname eines Gottes), 312, 313 19 ff. — S. 345 = LIH. 10 78! (Archivar auch LIH. 9 7 (17) und 27 9). — 261 35 wohl wie Schorr; aber šunūti eos, hos für eorum sehr auffällig. -262 21 31. Warum Ur- hier auf einmal  $Aw\bar{l}$ - gelesen? — 265 13. utterunissu vielleicht: sie holten (Reflexivform) ihn vom Tor der N. zurück", nämlich ehe er schwur. 14 burrū, wie 15 zeigt, das 15 häufige burru, hier in Relativform und am Ende betont, wie in diesen Eidesaussagen oft. 16 ku-nu- wohl einmal Dittographie. - 269 20. 3 bùr gán eglim šá ku-ut-ni-e, vgl. M. 74 5. 24 und 30 unklar, aber wohl zusammenzunehmen; is ku-um gegen die Zeichen, Orthographie und Grammatik; im steht nur einmal da 20 (also vielleicht mahazamma und, seltsam gebildet, auch illagiam Inf.? vgl. 293 10) 30 E (eher wie qiš) Ni kann zwar sein Grundstück" übersetzt werden, nur darf sich der Leser nicht täuschen lassen und bei  $ilde{E}$  an das Feld denken.  $ilde{ar}$  graphisch schlecht, orthographisch wohl unmöglich; wegen 24 wohl ein sehr verlesenes 25 as. Vgl. die (z. T. HW. 399 genannten) Anwendungen von mahāsu VR 17 = CT XII, 42; z. B. hier 42 f. das Schlagen von gitne und von Korn, wie auch VS VIII, 74 4 (KU IV, 1042) mihis harbišunu der (in zwei Teile geteilte) Drusch ihrer Ernte zu sein scheint. obwohl sachlich nur oder auch die Teilung des Feldes vorauszu-30 setzen ist, wie auch in unserm Text das (Niederschlagen der alten oder) Stecken der neuen Grenze passen würde (dann 24 is-ra\*-at\*, wenn es dies Wort - etwa noch in den neubab. Bauinschriften gibt, und 30 sikkatu?, doch beides unwahrscheinlich). Mahāsu "pflügen" hätte hier wenig Zweck. — 272. Über die Pfandung 35 s. u. zu hibiltu. — 276 3 f. s. u. zu kirbānum. — 279 21. Lies vor dem Relativsatz bit; aber besser mit Ungnad: aššum bītum "weil das Haus"; denn die Länge der Zeit begründet öfter, daß nicht das Grundstück, sondern der Preis berichtigt wird. - 282 4f. "Je  $\frac{1}{3}$  Mine sind ihre Gewinne" o. ä.  $t\bar{a}nu$  gibt es wohl nicht; 40 GHr 21 se unklar, ta-na (na etwas verdrückt, aber in dem Spalt davor ist kein Zeichen zu lesen, vgl. die Nachbarzeilen) ware als constr. schlecht. Zu himsātu "Gewinn" vgl. Klauber, Polit.-rel. Texte S. 114. Diese Bedeutung paßt auch G 32 s. Nr. 282 ist also nur die gewöhnliche Rechtfertigung des einen Gesellschafters 45 vor den Hinterbliebenen des andern; Streit erst in 283. — 284 A Anm. 1. Oder beide Urkunden gleichzeitig, 171 die allgemeine Auseinandersetzung und 284 A besonders abgefaßt, um zu den

Grundstücksurkunden gelegt zu werden. Derselbe Ort könnte in 284 A "Hof des Samas", in 171 "Tempel des Samas" genannt sein. Übrigens ist bei Straßmaier beidemal dasselbe Zeichen, freilich in 284 A in andern Zeilen bitu etwas anders; aber dies Zeichen weehselt oft auf derselben Tafel, und das fragliche Zeichen ist 5 Straßmaier 22 1 ff. sicher = bitu. — 292 5. Wohl das häufige mahar N. šakānu, absolut, "(sein Anliegen) vorbringen". 293 2 9 12. Vgl. unten zu bābtum. 5 itti hängt wohl von zittišu ab; sonst: "geriet mit ihnen in Streit"; doch itti fast = "von" beim Passiv 153 11, 154 12, CT VI, 41 a s (CT 29, 3 a 6?). 23 viel- 10 leicht: wegen des Hauses, der Einnahmen und des übrigen (= usw.). vol. watarti 194 17. - 294 Anm. 1. Beide Streitenden sind schon als Söhne des Idin-Šamaš (CT IV, 25a) wohl Brüder. 18 Wenn so mit Ranke richtig gelesen, wechselt Ha-ni-nu-um mit Ha-li-lum für denselben Mann. 26 Schaltmonat! 27 S. 593: Jahr 40 (?)? 15 Aber vielleicht ist dies Jahr 40 (?) das 24 ste. — 295 15 - û-ma, beide Zeichen anders oder wohl gar nicht zu lesen (scheinbar wieder:  $HA-LA-\tilde{s}\tilde{u}$ ). 17 und 20 sind wohl gleich zu lesen, etwa:  $[\times \times e]-le$ nu (20 [x e-l]e-nu) dub-bi\* (bi auch 13) zitti-šú, also kein Ochse. "Das Überschüssige seiner (des *Ibau-Antum*) Teilungsurkunde" wäre zwar 20 grammatisch (-u halb adverbiell, oder st. constr. statt -i?) und stilistisch nicht einwandfrei. 21. Vielleicht [a\*]-bi-el (wie gamel für qamil; auch diese Zeile wohl wie die vorigen wegen der Ecke etwas weiter rechts beginnend) "er hat erhalten"? Vgl. z. B. 308 25. — 296 Anm. 1. Warum erst die 2. Ehe in (oder besser: bei) Babylon? 25 36 Azzījatum. — 302 3. "Durch Feinde" vielleicht mit örtlichem Nebensinn: in Feindesland"; aber wohl nach nagāru ša elippi": ina nagri "durch Schiffbruch". — 306 3 ir-qu-ub-ma wohl keine Dissimilation, sondern weil irubma irumma gesprochen wurde, ub für um geschrieben, wie statt mb nb mit der Aussprache mb ge- 30 schrieben werden kann. — 308 21. SAG-ra-at wäre allerdings ganz wunderlich; aber es steht ka da, also wohl ein Wort  $k\bar{a}rat$  von  $k\bar{a}ru$ (vgl. kīma kargullim 55 10?) wie bābtu "Rechnung" usw. von bābu. — 311 Inhaltsangabe. manahtu wohl nur von Aufwendungen bei der Arbeit und nicht Gerichtskosten. - 316 s. Vgl. CT II, 48 35 39 35 und tadmiqtu GHr 1 17. Vielleicht mit dem vorangehenden unklaren nu: nudammaqam "welchen wir besorgen sollten" o. ä. 28 unverständlich; etwa: "ihm von seiner Bezahlung abziehen", also im Gegenteil: \_ihm geben"? oder: \_für ihn mir abziehen", wie In-Lal sowohl umatti als auch isqui? oder wegen u von einer ganz andern Schuld: 40 auch werde ich ihm die 10 Sekel meines Geldes wegnehmen"? Hier einmal nach siglu der Genitiv. Sonst wohl meist Apposition, wie CT 29, 32 25, R 73 1, CT VIII, 21 ° 1 2, G 6 16 usw., auch beim Flächenmaß Straßmaier 25 6 12 u. ö., beim Hohlmaß CT 29, 35 a sf., 36° 9, VS VII, 35, 2 10, IX, 26 f. 10 usw., beim Stoff CT IV, 26° 5 10 45 21 22 (anders 6 17). Also Schorr's šikil kaspim wohl überall zu verbessern.

426 Anzeigen.

Personennamen außer den schon erwähnten. Statt -ilušu wohl richtiger -ilšu; vgl. phonetisch İš-tár-il-šú TD 81 3 11; Sín-il-šú Reisner, Telloh 193 6; il-šú IVR 17 56; il-ku-nu CT 29, 9b 5; il-ka daselbst 12 4 (daselbst 13 1, 14 1 für das Kingsche Ilumka-5 Samaš natürlich Anu Ilu-um-pi-Samaš). In der Redensart iš-tu (,wa-ar-ki, û-um) i-lu-šá ik-te-ru-(ú-)ši läge sachlich der Sing. näher. Ein Name I-lu-šú-nu CT VIII, 35 c 27. Dagegen könnte es in I-l[u- $\check{s}]$  $\acute{a}$ ?-dMe-ir OLZ. 1914, 112, Zl.  $\epsilon$  nur Sing. sein. Ebenso İ-li-šú-ella-zu AJSL. 30, 69 f., r. s. — Šamaš-pidēma wohl: 10 -wēdēma. — Šamaš-sulūli, möglicherweise: -andulli. — Šamaštappîšu (vorn in 17: -tappûšu), wohl -tabbašu oder wie CT IV, 29 a 7 -tappašu (Nom. u. Akk. wie ummašu usw.). Die andere Form -tab-ba-e wohl so zu lesen u. 1. Pers., vgl. kapp. -tab-ba-i. Tabbilum von Nr. 17 ist wohl Tabbilum aus Tabbi-ilum zu lesen. — 15 Samaš-tatum. Die hier zweifelnd erwähnte Lesung Uttātum (ā nach dUt-ta-a-tum VS XIII, 89 2 15; 5 ohne a) ist ohne Frage die richtige. Auch statt Samaš-a-bi-šu steht da: dUta-a-tum. — Upī... vielleicht nach ZA. 29, 183 Akšak- zu lesen, vgl. den Namen  $A\bar{k}s\bar{a}ja$ .

Wörterverzeichnis. Formen wie i-ša-ad-da-du-ú usw. ohne das 20 folgende -ma geben ein falsches Wortbild. — Auf alles Zweifelhafte kann natürlich im folgenden nicht aufmerksam gemacht werden. — aklum. akil tamkari und die andern Berufsnamen so mit gen. pl. zu lesen, auch wo das selbstverständliche Plur.-det. fehlt. — apsūm statt (oder neben) pāšiš (oder pašiš) apsīm jetzt 25 nach RA X, 81, I 17 gudabzū. — ba'āru I vielleicht das Intransitivum zu burru. Dahin auch die unter barū I und ebēru gegebenen Stellen. Med. & (wie hebr.; vgl. auch TD 35 14 bu-ir-ri-im und 22 bu-ir-tim neben P 52 15 = 53 27 = 54 27 bu-ur-tum'ti) wohl in med. 7 übergegangen. —  $b \bar{a} b t u m$ . b und c eigentlich wohl, 30 vom Tor genommen, Verrechnung, rechnerischer Wert u. dergl., also in 172 statt Schuld vielleicht im Gegensatz zur Kassa Schulden und Forderungen, oder wie wohl CT 33, 39 3 nur die Forderungen; für 144 s. o. In 293 paßt Rest gar nicht; vielleicht, Schorr's Lesung als richtig angenommen, das (bei der Teilung noch nicht 35 greifbare, nur zu verrechnende) Einkommen. In der mit dem Ausdruck ringenden Urkunde 80 wohl wie Schorr. Vgl. das Neubab. Im Gesetz ist wenigstens an dem Fehler des Rindes nichts zu deuten: über die beiden andern Stellen s. mein altbab. Gerichtsw. -baltu. ina baltu u šalmu ippal; vgl. die andere Wendung ki-40 lù-silim-ma-ta ù lù-gi-na-ta šú-ba-ab-te-glpha= itti šalmim u kënim ileggi, und II R 12 50 f. itt[i (šalme u?) b]alti [ilakki], wo dem balti sum. t |i-la entspricht. Gegen die übliche Übersetzung ist natürlich lu... persönlich und subabtenga futurisch zu fassen, also: der Gläubiger wird das Geliehene (oder wie in ABR. 106 die 45 Ziegel, in U 1004 = VS IX, 31 die Arbeiter; hier 15 vielleicht erst ina baltu und darüber das sumerische geschrieben?) von dem Rechten und Ehrlichen nehmen? oder: von dem, der sich wohl und

recht befindet?, wie die andere Redensart: der Schuldner wird. wenn (ina. aber nicht zeitlich, denn die Frist wird daneben angegeben) er (grammatisch auch Plur, möglich) lebt und es ihm wohl geht, wird er zahlen. Ob damit Tod und Not den Schuldner von der Zahlung befreien sollte? Der rechtsgeschichtlich will- 5 kommene Gedanke an die körperliche und geistige Gesundheit als Voraussetzung der Geschäftsfähigkeit ist natürlich mit Meißner zu M 9 5 abzulehnen. Zu den von Schorr S. 69 f. angeführten Stellen füge: Bu. 80. 396 nach Meißner a. a. O.: ina šalmu u baltu. ABR. 44 10: ina šalāmišu und VS VIII. 87 f. (Umschrift ZA. 29, 10 156, wo aber der Gen. -im wohl in die Relativform -u zu ändern ist: dam oder vielmehr tam steht in F 58 und VS VIII, 86 für -ta oder, so Br. 9535, ta-am). TD 231 10 i-a na-la? |a|? |a|? |a|? bei dem Prät. ist zu verwischt, um verwertet zu werden.  $b\bar{a}n\bar{u}m$ , wohl itinnum, Landsb. ZA. 25, 384. —  $bar\bar{u}$  I zu 15  $ba'\bar{a}ru$ . —  $ba \check{s}\bar{u}$ . Die Wendung mala  $baz\bar{u}$  ist mala maz $\bar{u}$  zu lesen: so jetzt auch Ungnad. Meist nur von Grundstücken, sonst: mala ibašū (mala ibšū, bašiam). ma ohne Zweifel z. B. Str. 48 2. CT VIII. 19 c 1 scheinbar bi\*-zu-[ú]; aber hier war wohl etwas. vielleicht ugar, radiert. Zu masū vgl. 1B-SI Br. 3395, 4967, 20 SAI 2155. —  $dek\bar{u}$  s. z.  $kirb\bar{a}num$ . —  $eb\bar{e}ru$  I zu  $ba'\bar{a}ru$ . ehiltum, warum gerade אָנּאָן? Der Wechsel von h und א deutet in der Regel auf Na. z. - dūzum. warah dDumu-zi wohl nur 49 7 (s. a. Landsberger, Kult. Kal. 832), sonst šu-numun-a: einmal  $\check{s}u$ -ni-gi-na s. z. 63 17. —  $em\,\bar{u}\,qu$  b): diejenigen, die "Gegen- 25 wart" erklären, lesen  $\check{s}\bar{e}pu$ ! "Fuß des . . . . " (kaum nach VS VII, 73 10 Nomin.) = "i. V."? —  $es\,\bar{e}\,ru$  s. z. 145. — hibiltu Pfand ist die primitive, von dem Hebräischen genommene Übersetzung: in unsern Texten bedeutet die "Schädigung" jemands das ihm weggenommene, von strittigem Eigentum oder sonstigen Rechten. — him - 30 satum s. z. 282. — hîšum: hišūm, wenigstens CT IV, 27 a 6 hi-šá-a-am. — i dum II Lohn. Der Annahme eines sumerischen Lehnworts entgegen ist die 21 20 22 nach Poebel gegebene Lesung á richtig (in VS IX, 180 s a geschrieben) und gehört das Wort zu idum I Hand. Die menschlichen Glieder werden so leicht und 35 manniofach auf Zahlbegriffe und andere Abstrakta übertragen, daß ein Vermittelungsversuch wie z. B.: Teil (vgl. ירוֹת), von der zählenden Hand, überflüssig ist. In Del. Hwb. ist idu 2 b Vermögen usw. wohl teils Seite, teils Macht. - ikipum Scheck, s. z. 63. ilīnum s. z. 136. — înitum I und inîtum II. Die Beziehungen 40 und Ähnlichkeiten der verschiedenen Stellen zeigen, daß wir es meist oder nur mit inītum I zu tun haben: Rate, Teilzahlung. Teilweise wohl besonders die halbmonatliche Lieferung oder Zahlung: so bei der Miete eines Hirten ABR. 161. Andere Fälle sind die Tiermiete, ABR. 97 (beide vermieten das Rind: sonst wäre die 45 gemeinschaftliche Benutzung des Tieres wichtiger zu verabreden als. daß seine, wohl mitgekauften, Arbeitsgeräte einer wie der andere

428 Anzeigen.

nehmen wird), auch TD 54 7 13 25 von Rindern (hier etwa doch Geschirr? vgl. unten, oder Futterrationen? aber wohl gleichfalls Zahlungen von Tiermiete; 13, vgl. 6, kašittum eingetroffen?, von dem Verwalter gestohlen und bei ihm angetroffen; derselbe Bēli-5 jatum oft, auch in:) TD 229, 6 -- Korn, Wert von -- Silber, Wert von 3 iniātum, 9 -- (Korn) -- aus dem Wert von (oder: der) iniātum: wegen (10) Miete, i-di, von 6 Rindern hier iniātum vielleicht von Feldpacht. Dies deutlich in ABR. 131. Feldarbeit G 49 1 2, aber weil schuldig geblieben vielleicht nicht vom 10 Arbeitslohn, sondern von der Pacht. Ebenso VS VII, 23 1 (TD, Nouv. fouilles de Tello 1961 nach G 492: ma-ja-ri) s. Schuldig geblieben ferner ABR. 111 (Rechtsverhältnis unleserlich) und S(ippar) 242 1 6 11 12 (unbestimmt). In ABR. 109 verliehen, oder trotz šu-ba-an-ti wegen der bei G auch re stehenden "1" 15 schuldig geblieben? (Von Kurs kann nur bei Früchten, nicht bei einem "Arbeitszeug" die Rede sein!). VS VII, 197 25 (Rechtsverhältnis unbestimmt; 1/5 gur Korn, soll gegeben werden). LC 34 16 (unklar; danach ribāti, vgl. oben zu 75). Diese Aufzählung ist wohl unvollständig. e-na-a tum CT XIX,  $42_{32} = \acute{a} \ bal \ bal$  und 20 33 níg bal bal, vielleicht als die verschiedenen Male der Lohnoder (33) sonstigen Zahlungen; vgl. bal in den verschiedenen noch nicht ganz klaren Wendungen der sumerischen Rechnungen und unten zu bal-qub-ba; enītu wohl nach bal ändern, von enū gebildet. Das. 29 nig-gui-na = ui-nu-tui, 30 ai-gui und 31 ai-lal-e = e-ni-tui. 25 Hier wäre (auch trotz des an 32 f. erinnernden Wechsels von nig und d) eine Erklärung wie etwa 29 das auf der Schulter getragene Gefäß, 30 Teil oder Hälfte der Abgabe (wie oben von der Feldpacht), 31 Lohnzahlung äußerst gesucht; diese Zeilen führen wohl wirklich auf die Bedeutung Geschirr, Joch (29 das am Nacken?, 30 30 Arm + Nacken?, 31 Arm?-bindung). Dies enītu eher zu unūtu (vgl. die Nebenformen ABR. S. 561 f.) als, woran Schorr denkt, zu enā beugen". VR 24 14 15 wahrscheinlich auch hierher. Dagegen in II R 30, Nr. 4 Rs. können wir wegen des vorangehenden ahitu und des sum. bar an die Hälfte in dem für ABR. 161 35 vorausgesetzten Sinne denken. — isirtum, Grundriß zu streichen. 275 s lies: urudu\*ŠUN\*-TAB-BA, die Doppelaxt, pāštum, des Uraš; ebenso G 35, s ŠUN\*-TAB. Da beide Stellen schon längst von Ungnad zusammengestellt sind, befremdet die stete Wiederholung der schon an sich auffälligen Lesung isrāt noch mehr. 40 Vgl. zu šašārum. — iškarum I u. II nach Hrozný WZKM. 25, 318 ff. und Torczyner, Altbab. Tempelrechnungen S. 87 vielleicht in 129 15 die Lieferung für die Viehhaltung (ri-im des Weidens). und in 290 4 das für solche Lieferungen bestimmte Feld o. ä.?  $i\check{s}tu$  1 c wohl zu 2. —  $k\bar{a}lu$ .  $r\bar{e}\check{s}am$  kullu wohl nicht; haften, 45 sondern vielleicht: erfreuen, auf dringenden Wunsch gegeben werden: würde es nicht auch mit persönlichem Suffix verbunden, so wäre auch denkbar: die Summe behalten, vollständig bleiben. - kārum nicht Stadtmauer, sondern nur Damm, Wall, besonders von dem als Handelsstätte dienenden Kai. In 131 A 9 ist die Erklärung als Gerichtshof von  $K\bar{a}r$ -Sippar bei dem häufigen Vorkommen des Ausdrucks für den Handelshof und die Stadtverwaltung ganz willkürlich. — kašū. Das schon vorn und in den früheren Heften 5

von Schorr gegebene كساً, welches übrigens im Lauf der Wiederholungen sein Hemza verloren hat, konnte schon für die zuerst bekannte Stelle nicht in betracht kommen, hätte aber jedenfalls bei der Stelle in VS VIII aufgegeben werden sollen. — kīdum. Die unwahrscheinliche Bedeutung Dorf ist nicht, wie es nach Schorr 10 zu 16 12 scheint, Th. D. zuzuschreiben. —  $kirb\bar{a}num$  (mit  $\bar{a}$ !). In 113 steht deutlich id-di er hat geworfen, und izzuk in 276 bedeutet dasselbe: er hat hingeworfen. Ähnlich CT II, 5 7 und (ka-ar-ba-nam) 7 sf. Vgl. ki/urban(n)u und lag in den Wörterbüchern und Zeichenlisten, auch Langdon, Sum. Gramm. S. 225; 15 zu der Bedeutung kneten von lag vgl. die ähnliche Bedeutung von کر . Die von Jensen vermutete Bedeutung Klumpen wird richtig sein; und zwar wohl kollektiv. Vgl. noch אגלה (s. Ges. 16 8) u. תַּבֶּב, u. P 9 11 kirbanē m. Var. ri-ki?-ib-tim. Nach allem ist kaum an ein Opfer an den Flußgott zu denken. Vielleicht war das Werfen 20 eines Erdklumpens in den Fluß oder über eine andere Grenze das Zeichen der Entäußerung, wie bei andern Rechtsgeschäften die Übergabe des bukannu. Aber was heißt kurbanna lagatu? Z. B. TD 174, 4 kommen zwischen andern landwirtschaftlichen Arbeitern 2 sābum lù·lag-ri-ri-ga vor. Eine wesentliche Menge von störenden 25 Mineralklumpen, die aus dem Felde geschafft und etwa in den Fluß oder auf die Flur geworfen worden wären, ist natürlich nicht anzunehmen; ebensowenig eine neue Bedeutung wie: Garben zusammenraffen: oder Unkraut ausreißen, weil es eine Pflanze k. egli gibt (SAI 4284; eine Knollenpflanze? Kohl, κράμβη?). Vielmehr wird lagātu, 30 zusammenraffen sehon den von and usw. bekannten Nebensinn der Nachlese haben, also vielleicht: die Schollen von den Ähren und Körnern nachlesen. Vgl. das mit še verbundene liqtāti in den Vokabularen und ABR. 125 14. — kisallûtum zu streichen, s. z. 24. - kisrum. Das Ideogramm ist KA-SIR (: HIR). - kununum 35 s. z. 149. — kibû. Die Erklärung von ana gabē als "im Auftrage" paßt meistens nicht, vgl. des öftern Schorr's eigenen Bedenken. An den meisten Stellen paßt besser: "auf das Sprechen" = "vertreten durch", wobei nicht immer deutlich wird, auf welchen handelnden Teil sich das bezieht. In 3 schließt der Bruder den 40 Vertrag ab. Zu 59 s. o. 95 A: hier natürlich auf das Wort des Königs = auf Befehl; möglicherweise vertrat aber auch hier der Befehl des Königs die Verkäufer; übrigens ist wohl [] i-na g. š. zu lesen, wie auch CT VIII, 32 b 5 (vgl. TD 42 22 ina qabēja neben 15 18 ana gabēja und 11 ana gabē manim). In 105 holt L. 45 für W. das Geld zum Kauf von Sklaven; er (W.) wird diese

bringen, sonst wird L. das Geld zurückzahlen. (Die andere Erklärung würde auch passen.) 123 s. o. 131 A: selbstverständlich sind hier die Beamten die Verpächter, aber nur als Vertreter der Stadtverwaltung. In 137 ist natürlich umgekehrt W. der Beauftragte 5 der Königstochter. 148: K. ist laut 14f. der anwesende Vertreter des Verleihenden. 149 s. o. 177: die Nennung des At. unter den Zeugen ist in jedem Fall eine kleine Ungenauigkeit. 273: I. hat den Leihvertrag abgeschlossen, während G. der juristische Gläubiger ist: in dem Gespräch Zl. 13 und in der weitern Handlung treten 10 sie gemeinsam auf. In andern Fällen gehört der Vertreter ausdrücklich mit zu dem vertragschließenden Teil. In 315 24 ist das "Sprechen" wohl nicht so bestimmt zu fassen wie ana qabē. Vgl. auch das neubab. ina qibi, während ina našparti, auf Sendung, etwa der bisherigen Erklärung von ana gabe entspricht. -15 libbai. šùq-ba als Adv. vielleicht sumerisch = ina libbišu. littum Ableitung und Plural s. Delitzsch, Hdwb. 364! — -ma. a) Die Übersetzung ist oft unnatürlich. Wenn Ungnad z. B. oft \_ausschließlich" übersetzt, so ist das natürlich nicht wörtlich zu nehmen (Schorr zu 38), sondern -ma steht da, wo wir unterstreichen 20 oder Ausrufungszeichen setzen; es wird z. B. der Besitzer festgestellt, aber nicht ein Mitbesitzer ausgeschlossen. b) Hier verfährt Schorr noch äußerlicher in der Anwendung eines Nebensatzes. Z. B. ordnet er in einer Reihe von Sätzen mit -ma (wie 261 15 ff.) alle Sätze dem auf das letzte -ma folgenden Satz unter 25 (so könnte 294 2 nach Schorr die gerichtliche Klage meinen, während hier ragāmu dem Gang zu den Richtern voraufgeht) oder hängt den Nebensatz an einen frühern Satz (z. B. 313 24; vgl. zu dem Absatz mein Altbab. Gerichtw.). Man kann -ma gut durch Nebensatz übersetzen, aber nicht mechanisch. Am einfachsten und besten 30 ist die übliche Übersetzung: "und" (oder: "und dann"), welches ja auch bei uns die Folge in irgend einer Beziehung ausdrückt, während einerseits die Tautologie, anderseits etwas ganz neues asyndetisch angefügt wird. Weil durch -ma wohl im Gegensatz zu der Pausa oder unserer Interpunktion eine lautliche Satzverbindung hergestellt 35 wird, ist auch die Wiedergabe durch "; darauf" weniger genau. Oft, wenn die Absicht nur auf den letzten Satz geht und der erste nur die Vorbereitung oder gar nur die Bedingung gibt, ist die Übersetzung durch Nebensatz logisch, aber nicht philologisch, genauer. —  $m\hat{a}kisum$ . Teilweise ist das Zeichen wirklich ha, wie um-40 gekehrt für šú-ha šú-qir vorkommt. — man û. Die Stelle des eher  $\bar{b}a$ -bi\*-la\*-at, aber wohl noch anders zu lesenden Wortes (u. davor zi-ti\*-sa?) ist 7 3. —  $man\hat{u}m$ . In den Texten liest Schorr immer manê. Welche Form soll das sein? Neubab. ma-ni-e wohl nur als Genitiv in einer gewissen Redensart. —  $m a s \hat{u}$ , s. auch oben zu 45 bašû. — mašâ hu hier nicht "messen", sondern mašā'u "plündern"; auch noch Zl. 32, TD 34 28, 45 18, VS VII, 203 15 18\* 19 35\*. maškanum II. Vgl. Schorr S. 114b. Wohl nur "Lagerplatz",

syn. mit nidūtu, ki-gál, und von našpaku "Speicher" unterschieden. Schorr wundert sich zu 1817, daß das "Lagerhaus" neben dem "Haus" genannt ist: aber auch in 179 und 180 ist natürlich das 1 sar teils behaut, teils Lagerplatz. — milkîtum. Einige der unter namhartum gegebenen Stellen könnten hierher gehören. - 5 mîšarum "Gnadenerlaß" wohl ungefähr richtig; aber statt "Gnade" wohl eher der hierdurch bewirkte Zustand, die Wohlfahrt der Untertanen o. ä. - mušaddinum ist nach den Texten wahrscheinlicher mit Ungnad als "Erheber, Eintreiber" zu erklären. Schorr's Einwand (zu 55 s) ist unverständlich; šuddunu bedeutet: "das 10 Gelen veranlassen". — muttallikti pānīm u. ä.: "das Amt oder die Tätigkeit des Vorangängers (mit dem Gotteswahrzeichen)". - mûzâzum. Auch wohl 232 15 muzzazu "der Angestellte", coner. pro abstr.; oder etwa, weil das Tor wohl im Sing. gedacht ist, muzzazūt abullim (oder muzzaz-abullūtim)?, doch ist diese 15 Verwendung des Pluralzeichens in dieser Zeit wohl noch nicht nachweisbar. — namhartum, vgl. milķîtum. — napāsu: woll nabazu, vgl. nibzu "Urkunde" (Zimmern, Akkad. Fremdwörter 19). —  $n a s \hat{a} k u$ . a) "schütten" = b) "hinwerfen", s. zu kirtanum. — pāšiš apsîm s. zu apsûm. — pihatum II ist 20 zu treichen und zu I zu stellen; s. mein Altbab. Gerichtsw. Und nig (oder aq, nicht qar)-sii ist sa qat zu lesen. Es scheint einmal mit pihet zu wechseln (doch s. Landsb. zu BB 3), aber regelmäßig wechselt es, lach der bekannten orthographischen Regel, mit phonetisch gescheebenem šá ga-ti-ka/šú usw. — rukbum. Das Det. işu stammt 25 woh noch von der alten Übersetzung "Wagen". Es steht, wie ebenso in dem sum. é-ŭr-ra, bītu da. — sanâku I—III, vgl. mein Altbab. Gerichtsw. - sihtum, vielleicht ist sihtum die Hauptform und = dem als "Schreien, Wehklage" bekannten Wort, in der Bedeutung "(Rechts)klage"? Es wäre dann wie *rugummū* oder 30 reclamare "rufen" = "Anspruch", und würde, wie die Sprache solche Willkür liebt, nur in dieser einen Gedankenverbindung gebraucht Vgl. das neuhebr. בוה "sich über etwas beklagen, sich beschweren", und das von Jensen, Kosmol. 440 und KB VI, 1 S. 440 als "begehren, Begehr" gefaßte sahu, suhu. — sibittu, 35 so in zibtat (wenn Sing.), aber meist sibit von sibtu. — šadâdu und šandūtum s. zu 122. — šapiltum, zu 240 s. o. — šašarum. Nach der Menge von Urkunden, wo durch (ina) die Götterwahrzeichen eine Sache entschieden wird, wo die Wahrzeichen "gehen", nach Zusammenstellungen wie 187 6f. usw. (vgl. mein Altbab. 40 Gerichtsw.) kann von einem Kataster nicht mehr die Rede sein. šašārum "Säge" ist bekannt; das von Schorr gemeinte Wort heißt ass. šeršē(r)ru; und an die "rotgezeichneten Grundrisse" wird niemand glauben. Vgl. zu "isirtum". — še'atum s. u. zu den Maßen. In 228 1 vorn richtig: Marduk; (bei Ranke fehlt kur 45 oder  $qi\dot{s}$ ).  $Gi\dot{s} \cdot Bar \ Marduk$  noch öfter, so in 67. —  $\dot{s}ipiktum$ s. z. Š. 75. — šiprum II = I. šipram epēšu, "Werk tun", mit

einem zweiten Akk. eqlam "am Felde"; daß dieses der entferniere Akk. ist, zeigt gerade 130 9 10 wo es beidemal fehlt. — šuku'tu lies  $wa^*$ -tar-ti. — šu  $lp \hat{u} m$  s. zu 122. —  $t \hat{a} n u m$  zu streichen, s. zu 282. Die Distributivbezeichnung scheint wirklich gesprogen 5 worden zu sein, und zwar als -ān o. ä. im Anschluß an die !'emininendung. Vgl. neubabylonisch: "je eine Ausfertigung heen sie genommen", ištātān o. ä., in verschiedenen Schreibungen z B. VS V, 47, 38, 67, 45, 18; an der letzten Stelle mit  $\aleph$  stat n: ohne n auch altbabylonisch 60 (qa) še-a-ta VS VII, 64 13, a-10 ta-a 103 15 für šea-ta-a-an 202 18. In den Amarnatafeln 7-te-an ohne -a. Vgl. auch die Endung Delitzsch, Gramm. § 108d und die bebräische Multiplikativendung - tebîtum, in ner te-ib-i-tum, die regelrechte Schreibung für teb'itum mit '! - ti. m s. zu 139 und 151. — warkate als plur. fem. müßte mit Siffix 15 - âtisu heißen, außerdem bliebe altbabylonisch das i in wark itu erhalten. Also "Rückseite" und "Nachlaß" warkötum, "Zukuft" f. sg. oder pl. des denominativen Adjektivs. — wildum, für wiid bītim s. zu 82.

Sumerische Wörter. Durch die zusammenhängende Schreibing 20 des Stichworts sind verschiedene falsche oder bedenkliche Weter entstanden. — bal-gub-ba "Erbbesitz"?, ähnlich Poebel 861. Nach Landsberger wohl, wie bal mehrfach das periodisch widerkehrende ausdrückt (vgl. oben zu  $in\bar{\imath}tum = \acute{a}\cdot bal\cdot bal$ ), das "Wecelamt". — gin I. nicht gub-ba, s. zu S. 75. — gub. mu gul in 25 Gegenwart\*? Warum noch diese alte Erklärung statt der ist passenderen: šurubti, oder wie VS XIII, 55 2 šurubat "Einbugung"; sumerisch mit Endung -ra, also etwa mu-ir: kaum u(r)für  $tu(r) = er\bar{e}bu$ . So auch trotz falscher Wortstellung die  $\mathbf{R}e_{\text{-BS}}$ . art mit der Ernte; ana šurubti ebūri ist ja bekannt. 30 gub-ba nur intransitiv, ohne den Bringenden. — ka-ba ist doch immer gut als kaparru "Hirtenknabe" erklärt worder ku "mieten". Lesung des selten ku, meist š $\hat{u}$ ,  $\delta$ s geschrie $\log$ en Wortes wohl nicht bekannt. — tar in der Redensart mit du in mit nam-erîm (Straßmaier W. 1 24), (neben kud) in di-kud [g]. 35 Delitzsch, Sum. Glossar S. 134) kur oder wenigstens ku zu lein? —  $u \, \check{s}$ , wegen der Endung -sa wohl genauer:  $\acute{u}s$ .

S. 578. Maße. Flächenmaße. Was Schorr u. a.  $\frac{1}{1}$   $\frac$ 

bar Marduk möchte man nach dem neubabylonischen Befund ål-zu 6 qa erklären. Aber vielleicht war nur die Größe (nach LC 51, s. Landsberger zu BB 243, das Šamaš-qa = 3 Marduk-qa?), nicht des Verhältnis verschieden. Denn in CT VIII, 21 d kommen bei dem qi-ba-eri-ya — dies wohl der Scheffel — Marduks — mit dem 5 ti Fehen Zusatz ša namhartim (šiq mešēqim bi-ru-ja-im) o. ii. — 8 vor und gilt das bar 10 qa (kaum 12, dann statt 15 10° ...  $\mathbf{v}_{\xi \dots 1}$ , etwa ul=0): weiterhin daneben giš-ba-eri-ga 1-bar-2 v. also, das letzte auf sipparisch gelesen, der Scheffel zu 72 Maß. D's entspräche der in kassitischen Texten (neben der von 5, 6 und 10 10 häufigen Metze von 12 Maß. Auch neubabylonisch ina maši-bu ša 1-bar-2 qa ša 1N. (so VS III, 45 1 f.), in dem 72-qa-Scheffel (44 qa wären fast inkommensurabel) des N."; dagegen das öttere 5 mašīhu ina kurri oder ina mašīhu (Gefäßname) 1 pi (Mßbezeichnung) wie gewöhnlich als 36 qa zu deuten. Gis-ba- 15 eri-ga 72 ga noch CT VIII, 30 a, mit dem Mardukscheffel zusammen Cliv, 29 b: dieser allein CT VIII, 8 b, 10 c, 21 b, 27 b, R 52, 99, L. 103: andere Arten CT IV, 25 c: makalti\* oder ēkalli\*?, R 54: kēm, VS XIII, 27: bīt ..., 62: šurubti (wenn so zu beziehen). In V IX, 22 scheinen 6 Tonnen gis bar eprim si-iq bi-tim (der 20 Scheffel zu 60 Maß) = 5 Tonnen gis-bar-eri-ga me-se-qum zu sein, al dieser Scheffel = 72 Maß. Giš-ba-eri-ga ist vielleicht mašihan zu lesen, doch kann ebensogut ein bestimmter Ausdruck später duch das allgemeinere masihum ersetzt sein. Aber die sachliche Glechsetzung ist wahrscheinlich. Damit fällt Schorr's Vermutung 25 W/KM. 24, 454 f.:  $gi\dot{s} \cdot ba \cdot r\dot{t} = gi\dot{s} \cdot bar$ , obwohl neben dem lautlicien Anklang auch noch CT VIII, 36° 2 angeführt werden könnte, We die garze zweizeilige Redensart vorkommt, nur qis-ba-eri-qa duch qis-bar ersetzt. Übrigens ist trotz des Wortes qis-bar(-ra) di- Lesung des Maßzeichens unbekannt, s. OLZ 18, 1691; war es 30 etva ban(da), ban dis (Br. 1825 ff.) und das ABR. 227 vorkommende gis-ba-an dasselbe? Dies kaum gis-ba AN, wie etwa das parsu, P.I.AN, ursprünglich ein bestimmtes Maß, die Doppelmetze des Gettes? Das 3-Metzen- oder Halbscheffelmaß wird durch Vorsetting von gis substantiviert in TD 167 1-8; hier ist es das 35 Tempelmaß, also  $= 30 \, qa$ .

S. 582 ff. Die Datenliste ist übersichtlich und zum Aufsuchen gut zu gebrauchen, aber gelegentlich ist die Anordnung, oft die Liesung und Erklärung, am meisten die Verwischung des Textbeundes und der Vermutungen zu beanstanden. Mit Benutzung 40 de vorhandenen letzten Quellen hätte aus dieser Liste etwas ganz anderes gemacht werden können. Die schlimmsten Fehler sind duich urteillose Herübernahme aus Johns entstanden, welcher zwar unveröffentlichte Datierungen mit verwertet, im ganzen aber den bisherigen Stoff unter Mißverständnissen und in harmlosen Abrun- 45 dungen zusammengestellt hat. So ist es unmöglich, auch nur die wichtigsten Fehler bei Schorr zu verzeichnen, wie z. B. Sumu-abum

434 Anzeigen.

12 ,die Anlage des Götterparks", während gis sir (: hir) dascht und dim doch nur das künstlerische oder handwerkmäßige Verfertigen ist, oder Jahr 10 f. unter Sumul. 19, wo statt anavi: an-ni zu lesen ist (SAI 10719 falsch unter Ni) usw. Viele Daen 5 sind auch durch andere Stellen bei Schorr selbst zu verbessen. Wo es darauf ankommt, muß der Benutzer also nachprüfen, sola ze nicht eine Datenliste von der Zuverlässigkeit der Poebel'schen, i er um die neuen Funde vermehrt, vorliegt.

A. Walther.

James A. Montgomery, Aramaic Incantation Texts f. m. Nippur. University of Pennsylvania, Museum, Babylomun section, vol. III. Philadelphia 1913. 326 S., XLI luf. gr. 8°. S 5.—.

Zu den seit Layard's Entdeckung in immer größerer Zah in Babylonien gefundenen aramäischen Beschwörungstexten auf I n-15 näpfen hat Montgomery, zugleich mit einer allgemeinen Behandling der bisherigen Texte, die Herausgabe von 40 Texten gefügt, we he aus den Grabungen der Pennsylvania-Universität in Nippur stamt. n. Weggelassen sind die vielen zerbrochenen oder stark verwiseleen Schalen, diejenigen mit bloßen Buchstabenreihen und Gekritel, 20 und einige, die zwar wirkliche Texte zu enthalten scheinen, de en Sprache aber, wie ebenso bei einigen der von Pognon gekaugen Schalen, nicht sicher etwa als Pehlevi bestimmt werden kun. Gefunden, aber nicht in das Museum gelangt, sind auch arabishe Schalen. Zu den in Abschrift, Umschrift und Übersetzung and 25 mit Kommentar und Wörterverzeichnis gegebenen Schalente Jen kommt als Anhang Nr. 41 über einen beschriebenen, aber nu in einzelnen Wörtern lesbaren Menschenschädel; und Nr. 42, ein Pann gegen die *lilit* durch ein Gespräch des Propheten Elia mit ihr die Umschrift fand sich ohne Original in den vorbereitenden Papiere zu so der von M. vollendeten Ausgabe; s. auch Moberg, OLZ, 1914, 451). Nach den Fundumständen bestimmt M. (S. 103 f.) die Zeit ils

etwa den Anfang des 6. Jahrh. n. Chr. Natürlich muß ein größer Spielraum gelassen werden. Daß die kußschen Münzen später in diese Wohnungen geraten sein können, leuchtet zwar ein; aber nach rückwärts sind die parthischen Münzen zu beachten (sasanidische fehlen wohl seltsamerweise?), und die tiefere Schicht ist nicht ohne weiteres als parthischer Tempel zu bezeichnen, sondern vielleicht mit Hilprecht als seleucidisch oder frühparthisch, wie sich in den Trümmern dieses Tempels ja auch außer sasanidischen noch viele parthische Särge gefunden haben. Wenn diese und hene Person auf verschiedenen Schalen genannt wird, brauchen wir darum noch nicht alle Schalen in die gleiche Zeit zu setzen. Richtig führt hingegen M. in § 5 aus, daß die Palaographie zur Zeitbestimmung

nicht ausreicht. Nur die syrische Schrift (Nr. 31-37, vgl. § 6 und die Schrifttafel) ist deutlich alt.

Mit diesen syrischen Texten bringt M. etwas ziemlich Neues. Die Texte in Quadratschrift und in dem Dialekt des babylonischen Talmuds nennt M. wegen der sprachlichen Verwandtschaft "rabbisische" Texte (Nr. 1—30) Mandäische Texte bietet die Ausgabe nur drei. Wenn sich derselbe Mann zugleich "jüdische" und syrische Bes hwörungsschalen schreiben läßt, oder wenn sich zu einem "jüdischen" ein mandaischer Paralleltext findet, so ist das bei der internationalen und interreligiösen Zauberwissenschaft nur natürlich: 10 durch alle diese Texte geht — von einzelnen, z. B. mandäischen. Bes nderheiten abgesehen — derselbe Geist oder richtiger dieselben Formeln.

Die Funde in Nippur haben die schon früher geäußerte Ansicht bestätigt, daß die (meist in den Wohnungen, z. T. auch in 15 den Grabern gefundenen) Zauberschalen auf die Erde gestülpt wurden, um so die bösen Geister gefangen zu halten (M. § 8).

Über die Texte nach Schrift, Sprache und Inhalt, über die Beschwörungen, wie, durch wen, für wen und gegen wen sie geübt wurden usw., verbreitet sich M. in der Einleitung. Den Äußerungen 20 ist im ganzen zuzustimmen. Bisweilen ist wohl etwas voreilig. z. E. bei einer Vorstellung, die in der hellenistischen und in der orientalischen Überlieferung auftaucht, das Hellenistische als das ursprüngliche angesehen (S. 56 u. ö.). Kleine Versehen bei etwas abseits liegenden Gegenständen wie S. 44 Nashki statt Naskhi 25 oder stets Maglu statt Maglū sind zu verzeihen. Die Abkürzung oder vielmehr '121 würde nach besserm Gebrauch nur bei An-Die Gabel am syrischen 7 ist keine Zutat und nicht das Ende des Buchstabens, sondern der ursprüngliche Kopf, nur daß der Buch- 30 stabe wie viele andere auf die rechte Seite gelegt ist. - § 7 S. 38. Die Trennung der mand. Relativpartikel von dem folgenden Wort ist aus der Schrift nicht zu sehen, denn in der Regel schließt das Zeichen mit einem , kann also nicht weiter verbunden werden. Dies - hätte, besonders weil es gelegentlich (z. B. 38 7) von 7 (oder 35 wie man das vereinfachte - bezeichne) getrennt wird, in der Umschrift nicht wegbleiben dürfen.  $d\tilde{\imath}$  müßte von dem folgenden Wort getrennt werden; doch weil in בה, הה, הה, הה, ומה (Nöldeke § 84) das gewöhnliche - und kein - geschrieben wird, ist -- wohl nur mit kurzem oder unbestimmtem Vokal zu denken. S. 291 a 40 lies für בדיא. also בדיא, vgl. das von Nöldeke angeführte בדיא; anderseits auch --- 772. In 72 40 12 wohl das gewöhnliche 7, aber in abweichender Gestalt. - S. 68. Ganz annehmbar klingt die Entsprechung: die jüdische (oder vielmehr westsemitische) līlīt ist bei den Babyloniern die labartu; dann ist aber (S. 76) die 45 Ableitung von sum. lil überflüssig, und lil als semitisches Ideogramm anzusehen. — S. 79. mebakkelin könnte wohl von 335 abgeleitet werden: aber der Übergang in die pa"el-Form ist im ner etwas bedenklich. kabālu "binden" ist zwar in Maqlū II, 160 die Grundform, aber sonst der Steigerungsstamm, z. B. im Gesetz Hammurabis: (ein Weib) "vergewaltigen", oder in kubbulu (Homa. 5 Personennamen, S. 63: "gelahmt, verkrümmt" o. ä.); vgl. Delit sch. Hwb. 313: "verzerren" o. a.: alles Bedeutungen, die auf Däm nen passen. — S. 84. Zu propt ist außer der Bedeutung "Fluch" ielleicht noch das biblische propt zu vergleichen.

Die Texte weichen leider in der Abschrift und in der Im-10 schrift sehr oft auseinander. Wie sonst wird auch hier meist der Abschrift der Vorzug gebühren, besonders wenn zu ihr wieden die Ubersetzung stimmt: doch vgl. S. 319 f.: auf das Urbild geht nicht nur die von andern besorgte Abschrift, sondern auch M.'s Umschrift zurück. — 2 בציצא = 27 א געיצהא. "Polished armor" liegt vohl 15 von 73 Funke" und "Gips" zu weit ab. Wegen des folge den Feuers könnte man an einen Funken (von Stahl) denken: iber warum dann nicht einfach 7:? Vielleicht: "gegipst". "Gipsgestalt" wie auch in Maqlū: nur daß der Sprecher hier die Gipsgestalt um der stärkeren Wirkung willen als von Eisen erklaren würde -20 8 2. Für die שׁלבית könnte auch ass. šillan "Westen" (und herzu z. B. Keilinschr. und AT. 636) verglichen werden. — 19 10. Venn wie im Syr. neben רבירבא möglich ware, dann vielleicht: .und ich. Fesseln (יקבי) werfe ich drüber, Eisen und Erz". — 25: In der Übersetzung fehlt der Wagen auf allen Rädern. Für literar sche 25 Vergleiche hätten auch solche hebräische Wörter (z. B. aus 26) in in das Wörterverzeichnis aufgenommen werden sollen. - 26 1 s. Moberg, OLZ, 1914, 425 zu 7f. = Hos. 2 4-6 und Sp. 430 zu dem Gottesnamen 4 == 29 7 ,ich beschwöre", 34 9 ,ich siegele". — 29 או wohl מוציאה Retter\*. — 38 4. Von der S. 246 gegebenen 30 Erklarung des Namens מרארא wäre es nur ein kleiner Schritt weiter, in dem ersten Teil das ass. mār "Sohn" zu sehen: Sohn Adad's? Ebenso vielleicht in 9 12 14 ND(N) Sohn Abba's?

Die Oden Salomos überarbeitet oder einheitlich? Von Gerhard Kittel. Mit 2 Beilagen: I. Bibliographie der Oden Salomos. II. Syrische Konkordanz der Oden Salomos. (Beiträge zur Wissenschaft vom AT.) 180 S. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung) 1914. M. 5.—; geb. M. 6.—. 5

Eine Reihe von Forschern, wie Harnack, Staerk, Spitta, Grimme, Die trich, Barth, Chevne, Bacon haben die Oden Salomos für überarbeitet, interpoliert erklart. Dem Verfasser der hier angezeigten Schrift ist es darum zu tun, nachzuweisen, daß sie durchaus einheitlich sind. Voraussetzung seiner Arbeit ist die Annahme des 10 christlichen Ursprungs der Oden, der m. E. von Battitol school hinlanglich sicher gestellt worden ist. Wenn sich unter dieser Voraussetzung die Oden als das Werk einer Hand begreifen lassen, so ist das gleichzeitig eine treffliche Begründung ihrer christlichen Herkunft. Mit Recht hält sich nämlich Kittel an den 15 selbs verständlichen Grundsatz, daß "jedes Interarische Stück, das als eine Einheit überliefert ist, zunächst als Einheit anzusehen" (S. 7) sei. Vertreter der Interpolationshypothese — die übrigens mannigfach- Formen zeigt - sind zu ihren Annahmen gekommen, weil sie sichlicher und formeller Schwierigkeiten nicht Herr zu werden 20 vermochten. Kittel weist nun erfolgreich nach, daß tieferes Eindringen in die Oden die meisten dieser Schwierigkeiten zu beheben vermig. E: legt ein heißes Bemühen an den Tag, den Gedankengehalt und die stilistischen Eigentümlichkeiten der Dichtungen zu erfassen. Selbst der, dem Kittel's Beweis für die Einheitlichkeit 25 der (den noch nicht überall genügt - ganz ablehnen dürfte ihn kaum einer -, wird zugeben, daß die Erklärung der Oden durch ihn vesentlich gefördert worden ist.

Die beiden hauptsächlichsten methodischen Gesichtspun te, nach denen der Verfasser die Prüfung der behaupteten 30 Interpolationen vorzunehmen verspricht: "1. Untersuchung und Vergleichung der in angeblich interpolierten Stellen vorkommenden Worte, Begriffe, Vorstellungen und stilistischen Eigentümlichkeiten mit Analogien in dem gesamten übrigen Bestande der Sammlung . . . 2. Prüfung des Zusammenhanges der betreffenden Ode und der 35 Stellung des beanstandeten Stückes im Kontext" (S. 6), werden kaum einma: vergessen, worin man einen hohen methodischen Vorzug seiner Beweisführung zu erblicken hat.

Um einen Begriff zu gewinnen, welches die stilistische Eigenart des Dichters der Oden ist, was wir nach dieser Seite erwarten 10 können, was wir ihm zutrauen können, gibt Kittel im 1. Teile "Zur Stilistik der Oden Salomos" (S. 12—44) lehrreiche Beobachtungen. "Der eigentlich charakteristische Zug in der Form der Oden ist ein fortwährendes Schwanken zwischen rein individuellen und allgemeinen und allgemeinsten menschlichen, kosmischen, historischen 45 Aussagen". (S. 12.) Diese Charakteristik mag man seltsam, einen

438 Anzeigen.

solchen "Stil" als Formlosigkeit empfinden, die man einem Sch iftsteller nicht gern zutrauen möchte. Aber "formlos" ist hier ein asthetischer Begriff, der nur dann als Kriterium zur U terscheidung verschiedener Hande mit Vorsicht angewendet we den 5 dürfte, wenn er für diesen Schriftsteller als Abnormität festges ellt werden konnte. Im übrigen stehen die Oden Salomos in die sei Formlosigkeit nicht vereinzelt da. Kittel verweist mit Recht au- die alttestamentlichen Psalmen, in denen sich die charakterisierte s.listische Eigenart, wenigstens bis zu einem gewissen Grade, auch fildet 10 (S. 13 Anm. 1). Wie Kittel die Charakteristik des Stils der Oden gewinnt und begreiflich macht, erhellt aus den Sätzen: "Wen wir im folgenden die Beispiele aufzählen, so wird bei manchen von ... nen die Form dieses Neben- und Ineinanders persönlicher und algemeiner Aussagen ganz natürlich, bei anderen wenigstens nicht illzu 15 verwunderlich erscheinen. Es müssen aber auch diese Stücke hier besprochen werden, denn aus ihnen laßt sich möglicherweis die Erklarung für die scheinbar unbegreiflichen Stücke finden" (S. 12 f.). Die meisten Bedenklichkeiten des Stils verstandlich zu michen, dürfte dem Verfasser gelungen sein. Daß nun jeder in jedem 'alle 20 befriedigt ware, mochte ich aber kaum annehmen. Mir ist z. B. 34, 6 immer noch sehr anstößig. Eine Stilistik der Oden Sa mos hatte in E. auch liturgische Gesichtspunkte sorgfaltig : erwägen. Der auf S. 35 angeführte Vers 26, 8: "Wer ist, de die Lieder des Herrn schreiben, oder wer ist's, der sie lesen konnte" 25 beweist gegen Diettrich und Bernard wohl nichts. Gar gesehen davon, daß ico, wie hebr. so, laut lesen, vorleser bedeuten kann, schließen die Verse 26, 10, 11, 12 ein "(vort igen) und vernehmen" aus. Aber wenn hie und da die Stilist... uns im Stiche lassen sollte - der Fall ist m. E. selten -, fürde 50 man wohl eher Text- als Literarkritik anwenden müssen.

Als Hauptgewinn der Darlegungen des 1. Teils kann littel buchen: "Man kommt beim Festbalten an der Interpolationshyl these auch hinsichtlich der formellen Seite zu demselben Resulte. das schon Harnack für das Inhaltliche zugeben mußte: daß der interpolator dem Ideenkreise des Dichters sehr nahe stand un ihm eigentlich zum Verwechseln ähnlich ist. Wie die Oden in den unbefangenen Beobachter sachlich in all ihrer Eigentümlichk it aus einem Gusse scheinen, so zieht sich auch die formelle Eigenwigkeit durch die ganze Sammlung hin" (S. 43 f.).

Im 2. Teil: "Kritik der Interpolationshypothesen" (S. 44—142) werden die einzelnen Oden, bei denen man Ausscheidungen vorgenommen, gründlich besprochen, und es wird dargetan, daß die Annahme der Interpolationen unnötig oder gar unmöglich ist. Auf metrische Gründe für die Ausscheidungen geht der Verfasser grundsätzlich nicht ein, was ich wegen des überaus schwankenden Bodens, auf dem diese Metrik steht, für gerechtfertigt halte. Kittel, der die einschlagige Literatur zu den Oden trefflich beherrscht und

Richard Garbe: Indien und das Christentum. Eine Un'ersuchung der religionsgeschichtlichen Zusammenhänge. fübingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1:14. VIII + 301 SS. M. 6.— (geb. M. 7.25).

Auf den Gebieten, wo es sich um das Verhältnis zwischen .em Christentum und den indischen Religionen - vor allem dem Bude hismus - handelt, hat lange Zeit die reine Willkür und der wildeste Dilettantismus geherrscht. Freilich haben sich ja auch gewissenhafte Forscher, wie van den Bergh van Eysinga und Edmui ds. 10 mit diesem Probleme beschäftigt, die Resultate aber, die sie gewonnen haben, stehen m. E. mit feststehenden Tatsachen nicht im Einklang; und in letzter Zeit haben sich zwei wissenschaftlich geschulte und scharfsinnige Indologen, Hopkins und Dahlmann, denen wir ja sonst hervorragende Leistungen auf dem Gebiete der indischen 15 Religionsgeschichte verdanken, gerade bei der Behandlung hierhergehöriger Fragen wenig rühmlich bekannt gemacht 1). Alles zusammen genommen darf man wohl behaupten, daß mit Ausnahme von dem was E. Kuhn schon längst geleistet hat, bei der Behandlung der' Parallele zwischen Christentum und indischen Religionen bisher wenig 20 hervorgebracht worden ist, was von bestehendem Wert sein d rfte.

Diesem Mangel hat nun Garbe abzuhelfen gesucht un hat es auch in dem vorliegenden Werke in hervorragendster eise getan. Ich darf wohl von vornherein sagen, daß ich selte ein Buch gelesen habe, das ein schwieriges Problem in so klare und besonnener Art behandelt, und wenn ich auch im folgender hier und da Widerspruch erheben oder kleine Zusätze machen nuß, so steht es trotzdem fest, daß alles, was bisher auf diesem 6 biete geleistet wurde, von Garbe's Werk bei weitem übertroffen vorden ist, und daß in diesem mit bewunderungswürdiger Klarhe und Gründlichkeit geschriebenen Buche sich eine zusammenfassen und grundlegende Behandlung des ganzen Problems findet.

Das Buch zerfällt ganz natürlich in zwei Abschnitte, vor lenen der erste (S. 12—127) den Einfluß Indiens auf das Christ itum, der zweite (S. 128—289) wiederum die christlichen Einflüsse auf verschiedene indische Religionen behandelt.

In dem ersten Teile nimmt natürlich die Frage, in eweit buddhistische Einflüsse wirklich in den kanonischen Schriften des Neuen Testaments zu finden sind, den breitesten Raum ein. Daß so etwas nicht nur glatt zu verneinen ist, liegt bei unseren mmer 40 mehr zunehmenden Kenntnis der lebhaften Verbindungen zu schen

<sup>1)</sup> Ich habe dabei Hopkins' India old and new, S. 120 ff. (Sonders S. 145 ff.) und Dahlmann, Indische Fahrten, Kap. 25-27 und Die Thomas-Legende und die ältesten Beziehungen des Christentums zum fernen Gen im Lichte der indischen Altertumskunde, Freiburg i/Br. 1912, im Av. Bei Dahlmann scheint mir die Behandlung des Problems jedoch viel erkarlicher als bei Hopkins.

sich mit Liebe in die Oden vertieft hat, hat mich fast immer überzeugt.

Zu Ode 4. die wie keine andere so oft und gründlich besprochen worden" ist, möchte ich bemerken: Die Verse 1--4 spiritualistisch zu exegesieren, indem man "die heilige Stätte", das 5 "Heiligtum" als "Gemeinde" oder als "den in Liebe und Glaubig-keit mit Gott vereinigten Menschen" oder ähnlich deutet (S. 51). halte ich für kaum angängig. Freilich denke ich bei der "heiligen Stätte" und dem "Heiligtume" auch nicht an den jerusalemischen Tempel, sondern an die Wohnstätte Gottes im Himmel, wo er seinen 10 "Thron" aufgeschlagen hat. Dieser Herrschersitz Gottes ist die erste und älteste aller Stätten, er ist unvergänglich und unveränderlich. [Vgl. z. B. Ps. 44 (45), 7 = Hebr. 1, 8: "Dein Thron, o Gott. wahrt immer und ewig". Vgl. auch den Thron Gottes in der Offh. Johannis.] D. h. bildlos gesprochen "Gott und seine Herr- 15 schaft sind ewig und unveränderlicht. Die Unveränderlichkeit Gottes verbürgt seine Unveränderlichkeit gegen die Glaubigen in seiner Liebe und seinen Verheißungen. Er wird "niemals laß", bleibt sich gleich in lebenweckender Kraft (v. 5). "Wer zieht wohl deme Güte an und wird verworfen?" (v. 7.). Was er einmal ge-20 siegelt hat, trägt dauernd sein "Siegel". Von ihm, dem unveranderlichen und ewigen, ist uns die Gemeinschaft gegeben. V. 11 ff.: "Bei dir ist ja keine Reue, daß du Reue empfandest über etwas, was du versprochen: (und) das Ende war dir enthüllt, und was du gegeben hast, hast du ja umsonst gegeben, so daß du 25 es demnach nicht (wieder) entziehst und nimmst" (Ungnad-So kommt man ebenfalls ohne Ausscheidungen aus: Vers 1-4 und 5ff. werden zusammengehalten von dem Gedanken der Unveränderlichkeit Gottes: er ist unveränderlich in sich (1-4). unveränderlich auch in seinen Gnadenerweisungen gegen die Gläu- 30 bigen (5 ff.).

Bei Ode 17 sind die Bedenken Kittel's (S. 83f.) gegen den Messias als das "Ich" der ganzen Ode, die ich bis zu einem gewissen Grade teile, gewiß nicht so schwerwiegend wie die, die sich gegen seine Meinung erheben, der zweite Teil der Ode könne von 35 einem menschlichen Subjekte gesprochen sein. Ist es schwierig. den Messias als redendes .Ich" der ganzen Ode zu betrachten, so erscheint es mir als geradezu unmöglich, sie ganz einem reinmenschlichen "Ich" in den Mund zu legen.

Besonderen Dank verdienen noch die beiden wertvollen Bei- 40 lagen: eine sehr sorgfältige, bis zum Jahre 1913 einschließlich reichende "Bibliographie der Oden Salomos", die nach sachlichen Gesichtspunkten geordnet, nicht weniger als 165 Nummern verzeichnet; und eine nicht minder sorgfältige "Syrische Konkordanz zu den Oden Salomos", die bisher noch fehlte. Ein Verzeichnis 45 der zitierten und besprochenen Odenstellen beschließt die tüchtige Arbeit. Joseph Schäfers.

440 Anzeigen.

Richard Garbe: Indien und das Christentum. Eine Un'ersuchung der religionsgeschichtlichen Zusammenhänge. Fübingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1914. VIII + 301 SS. M. 6.— (geb. M. 7.25).

Auf den Gebieten, wo es sich um das Verhältnis zwischen em Christentum und den indischen Religionen - vor allem dem Budchismus - handelt, hat lange Zeit die reine Willkür und der wildeste Dilettantismus geherrscht. Freilich haben sich ja auch gewissenhafte Forscher, wie van den Bergh van Eysinga und Edmui ds, 10 mit diesem Probleme beschäftigt, die Resultate aber, die sie gewonnen haben, stehen m. E. mit feststehenden Tatsachen nicht im Einklang; und in letzter Zeit haben sich zwei wissenschaftlich gesel ulte und scharfsinnige Indologen, Hopkins und Dahlmann, denen wir ja sonst hervorragende Leistungen auf dem Gebiete der indischen 15 Religionsgeschichte verdanken, gerade bei der Behandlung hierbergehöriger Fragen wenig rühmlich bekannt gemacht 1). Alles zusammen genommen darf man wohl behaupten. daß mit Ausnahme von dem was E. Kuhn schon längst geleistet hat, bei der Behandlung der Parallele zwischen Christentum und indischen Religionen bisher wenig 20 hervorgebracht worden ist, was von bestehendem Wert sein dürfte.

Diesem Mangel hat nun Garbe abzuhelfen gesucht und hat es auch in dem vorliegenden Werke in hervorragendster Weise getan. Ich darf wohl von vornherein sagen, daß ich selten ein Buch gelesen habe, das ein schwieriges Problem in so klarer und besonnener Art behandelt, und wenn ich auch im folgenden hier und da Widerspruch erheben oder kleine Zusätze machen muß, so steht es trotzdem fest, daß alles, was bisher auf diesem Gebiete geleistet wurde, von Garbe's Werk bei weitem übertroffen vorden ist. und daß in diesem mit bewunderungswürdiger Klarhet und Gründlichkeit geschriebenen Buche sich eine zusammenfassen ein und grundlegende Behandlung des ganzen Problems findet.

Das Buch zerfallt ganz natürlich in zwei Abschnitte, von denen der erste (S. 12—127) den Einfluß Indiens auf das Christentum, der zweite (S. 128—289) wiederum die christlichen Einflüsse auf 35 verschiedene indische Religionen behandelt.

In dem ersten Teile nimmt natürlich die Frage, inwieweit buddhistische Einflüsse wirklich in den kanonischen Schriften des Neuen Testaments zu finden sind, den breitesten Raum ein. Daß so etwas nicht nur glatt zu verneinen ist, liegt bei unserer immer 40 mehr zunehmenden Kenntnis der lebhaften Verbindungen zwischen

<sup>1)</sup> Ich habe dabei Hopkins' India old and new, S. 120 ff. desonders S. 145 ff.) und Dahlmann, Indische Fahrten, Kap. 25 – 27 und Die Thomas-Legende und die ältesten Beziehungen des Christentums zum fernen Osten im Lichte der indischen Altertumskunde, Freiburg i/Br. 1912, im Auge. Bei Dahlmann scheint mir die Behandlung des Problems jedoch viel er larlicher als bei Hopkins.

Westen und Osten in den letzten vor- und den ersten nachchristlichen Jahrhunderten auf der Hand, und Garbe bespricht mit anerkennenswerter Gründlichkeit die Möglichkeiten solcher Einflüsse und die Wege, auf denen der Buddhismus nach dem vorderen Orient gekommen sein mag. Es zeigt sich aber trotzdem, daß die bis- 5 herigen Behandlungen dieses Themas viel zu weit ausgegriffen haben. and Garbe weist (S. 31 ff) mit Recht eine Reihe von Fallen ab, in Jenen frühere Forscher Parallelen haben sehen wollen. Es bleiben schließlich nur vier Evangelienerzählungen übrig, bei denen Garbe wirklich geneigt ist, eine direkte Entlehnung aus buddhistischer 10 Quelle anzunehmen, nämlich die Geschichten von Simeon im Tempel (Luk. 2, 25 ff.), von der Versuchung (Matth. 4, 1 ff.: Luk. 4, 1 ff., vgl. Mark. 1, 12—13), von dem Meerwandeln Petri (Matth. 14, 25 ff.) und von dem Brotwunder (Matth. 14. 15 ff.; Mark. 6. 35 ff.; Luk. 9, 13 ff.). Was die erste dieser Er- 15 zählungen betrifft, so scheint mir der Zusammenhang mit der Geschichte von Asita und dem Buddhakinde (S. N. 679 ff.) so gut wie sicher bewiesen zu sein und braucht hier nicht weiter besprochen zu werden. Dasselbe scheint mir aber nicht mit dem Meerwandeln Petri und mit dem Brotwunder der Fall zu sein, deren indische 20 Vorbilder in den paccuppannavatthu's zu Jāt. 190 und 78 vorhanden sein sollen; freilich ist jedenfalls für das Meerwandeln die Par llele sehr schlagend, — was das Brotwunder betrifft, so erzählt Jāt. 78 als nebensächliche Episode, dat ein dem Buddha dargebrachter Kuchen ihn und seine 500 Schüler sattigte, was ja nur 25 von ler Wunderkraft des Meisters einen Beweis ablegen soll (und eben o wird es sich wohl mit dem Brotwunder Jesu verhalten) aber das späte Vorkommen der indischen Erzählung macht es für mich unmöglich, in ihr die Quelle des Evangelienberichts zu sehen.

Schwieriger zu beurteilen ist die Versuchungsgeschichte. Ich 30 beme ke aber ausdrücklich folgendes: in Anbetracht der großen Zahl von Mara-Geschichten — auch in den älteren Texten des Kanons - i. es absolut unstatthaft, mit Edmunds (und Garbe) drei belie ige Stücke aus verschiedenen Texten zusammenzusuchen, um sich daraus eine Parallelerzählung zu der der Evangelien zurecht- 35 zulegen; auf diese Weise gäbe es ja für die Auffindung von Parallelen eine fast unbegren/e Möglichkeit. Im Gegenteil bildet das Padhanasutta (S. N. 425 ff.) ein in sich abgeschlossenes Ganzes, und ist zugleich die ältes'e uns erhaltene Geschichte von einer Versuchung Buddhas durch Māra. Weiter ist die von 40 Edmands gewonnene Parallele nicht viel wert, weil die Aufforderung, den Himālaya in Gold zu verwandeln — dies soll jedenfalls mit der Verwandlung von Steinen in Brot verglichen werden - sich offenbar auf die Redensart gründet "nicht einmal ein Berg von Gold könnte die Begierde sättigen", die sprichwörtlich ist1). 45

<sup>1</sup> Vergleiche z. B. Divyāvadāna, S. 224 (W.in disch, Māra und Buddha, S. 108, Anm. 3) und das jainistische Uttarādhyayana IX, 48.

Und trotzdem muß ich jetzt zugeben, daß mir zwar etwis in dem Gedanken an einen Zusammenhang der buddhistischer und der christlichen Versuchungsgeschichte zu liegen scheint, aber us anderen Gründen als jenen, die Edmunds und Gar e namlaft machen; wenn nämlich Mark. 1, 12 f. ganz einfach sagt καὶ εὐτης τὸ πνεῦμα αυτὸν ἐκβάλλει εἰς τῆν ἔφημον. καὶ ἦν ἐν τὶ ἐφήμω τεσσαφάκοντα ἡμέρας πειραζόμενος ὑπὸ τοῦ σατανὰ, καὶ ἡν μετὰ τῶν θηρίων, καὶ οἱ ἄγγελοι διηκόνουν αὐτῶ, so erinnert nich das Zusammensein mit den Tieren und die Dienstleistung de Engel sehr 10 stark an den Schlangenkönig Mucalinda und die Amwartung der Lokapālas, Śakras und Brahmas bei Buddha in Milāvagga, 3 und 16 ff. Doch laßt sich auch hieraus kein entschellender Beweis holen 1).

In den kanonischen Evangelien bleibt demnaca m. E. die 15 Simeonsgeschichte das einzige ganz einwandfreie Beispiel eines buddhistischen Einflusses. Dagegen sind ja solche la spiele in den apokryphen Evangelien beinahe massenhaft vorhande, was Garbe S. 70 ff. (m. E. in ziemlich knapper Darstellung) . ... ähnt 2). Daß auch in einem Werke wie dem Physiologus 3) in che Einflüsse 20 gespürt werden können, ist ziemlich klar, und Garbe hat auf S. 61 ff. die wichtigsten der bekanntgewordenen lälle erwähnt. Von diesen ist wahrscheinlich das von Grünwedet. ZDMG 52, 460 Anm. 5 namhaft gemachte (von den Jungen des Löwen) auszuschalten, denn was Lauchert, Geschichte des Physiologus, p. 6 25 darüber bringt, genügt wahrscheinlich zur Erklarum : im Geg nteil hatte aber auch die Entstehung der Peile aus Tautropfen i als indische Idee erwähnt werden sollen, was schon laucheril. c. p. 35 bringt. Wahrscheinlich gibt es im Physic gus noch mehr derartiges, was aber nicht hier besprochen werden kann.

Weiter kommen buddhistische Einflüsse in der christichen Legendenliteratur in Betracht (Garbe S. 80 ft.), wobei vor es wahrscheinlich mit einem massenhaften Material i tun haben, obwohl die Heiligenlegenden leider in dieser Hinsum noch nicht von kompetenten Forschern durchgearbeitet worden sind. Garbe zieht drei Beispiele hervor, die Legende des heiligen Eustachius, die des heiligen Christophorus, sowie die Geschiche von dem Teufel in der Gestalt des Heilandes. Ich habe

<sup>1)</sup> Nebenbei sei bemerkt, daß die Zusammenstellung der Verschungslegende in Vendīdād XIX, 5 ff. mit den Mārageschichten absolut mißlungen zu sein scheint.

<sup>2)</sup> Auf S. 74 hatte mit Vorteil auf Windisch, Buddha's Geburt, S. 117f., 151f. hingewiesen werden können (Glanz des Buddha in Mutterleibe)

<sup>3)</sup> Auf S. 70 werden dankbarer Weise für nicht-theologische Lese einige Worte über die apokryphen Evangelien gesagt. Es ware wohl wünschenswert gewesen, daß sich Garbe auf S. 61 f. etwas bündiger über den Physiologus ausgedrückt hätte, denn es wird vielleicht sogar theologische Leser gwen, die von jenem Buch wenig wissen.

<sup>4)</sup> Vgl. auch Lüders, KZ. 42, 193 ff

nichts degegen einzuwenden und finde den Zweifel an dem Ursprung der Christophoruslegende nach den Ausführungen von Speyer und Garbe wenig berechtigt. Als Quelle der Eustachiuslegende werden au. S. 90 ff. (nach Gaster und Spever) das Nigrodhamiga- (Nr. 12) und das Vessantarajātaka (Nr. 547) namhaft gemacht; es hatte 5 vi-lleicht bemerkt werden können, daß zu dem ersteren sich eine terlweise l'arallele in dem Nandivamigajātaka (Nr. 385) findet 1), wa rend ım Mahayastu III, S. 41 ff. die Geschichte von Vijitavin steat, die offenbar ein schwacher Abklatsch des Vessantarajātaka sei soll. Auf S. 91 sagt Garbe, daß das Alter des Nigrodha- 10 mi\_ajātaka durch die Skulpturen von Bharhut bewiesen wird: doch gehören die früher zu diesem Jataka geführten Reliefs nach Huber, BE EO. IV, 1093 und Pischel, SBBAW, 1905, S. 512 vielmehr zum Rurujātaka (Nr. 482). Was die Geschichte von dem Teufel als Heiland betrifft, bin ich nicht abgeneigt, an einen direkten Zu- 15 sammenhang zu glauben: doch liegt eine derartige Idee so nahe, daß sie sehr wohl an zwei Stellen selbständig entstehen könnte: in der mittelalterlichen und späteren Volksliteratur ist wohl jedenfalls das Motiv vom Teufel als frommem Mönch oder Einsiedler nicht selten, woran in diesem Zusammenhang erinnert werden kann. 20 Wenn aber in den erwähnten Legenden indischer Einfluß vorliegt, so hat Garbe?) im Gegenteil mit Recht den Gedanken an einen Zusammenhang von der Legende des heiligen Martinianus mit einer Geschichte des Dandin im Dasakumāracarita abgewiesen. Doch genügt kaum als Gegenbeweis der Hinweis auf die chrono- 25 logischen Verhältnisse, denn die Verlockung eines Heiligen durch eine Hetäre ist in Indien ein uraltes und sehr beliebtes Thema gewoen 3).

Der erste Abschnitt des Buches schließt mit einem kurzen Kapitel über "buddhistische Einflüsse auf den christlichen Kultus" 30 (S. 117 ff) ab — ein gewiß sehr schwieriges und nicht gebührend erörtertes Thema! Mit den Resultaten Garbe's kann man m. E. nur einverstanden sein. doch möchte ich in einer Nebensache eine abweichende Meinung hegen. Garbe leitet (S. 117 Anm. 1, vgl. weiter p. 293 f.) das griechische Wort τιάρα aus altpers. \*čīvara-35 "Zeug" — "Turbane" ab, bedenkt aber dabei nicht, daß in der ganzen iranischen Sprachentwicklung keine Spur eines dem ai. cīvara-entsprechenden Wortes zu finden ist, was genügend beweist, daß diese Zusammenstellung kaum haltbar ist. Übrigens wäre für \*čīvara-die erforderte Bedeutung aus keinerlei Gründen zu vermuten 4). 40

<sup>1.</sup> Es kommt mehrfach in den Jätakas vor, daß ein König ein leidenschaftlicher Jäger ist, der viele Tiere totet, spater aber bekehrt wird und die Jagd anfgibt. Ich frage mich, in wie weit hierin möglicherweise Erinnerungen an die Verbote des Asoka gegen Jagd und Tierschlachten vorliegen.

<sup>2</sup> S. 116, Anm. 4.

<sup>3</sup> Vgl. z. B. Rśyaśrnga oder Viśvāmitra und Menakā usw.

<sup>4</sup> Nebenbei sei bemerkt, daß die von Gray (bei Garbe S. 294) befür-

444 Anzeigen.

Im zweiten Teil des Werkes wird im ersten Kapitel (5. 128 f.) die Thomaslegende ausführlich behandelt. Bekanntlich ist in letz er Zeit besonders Dahlmann eifrig dafür eingetreten, in den Thomasakten wirkliche, historische Überlieferung zu sehen, und dazu abt s es noch eine ganze Reihe hervorragender Gelehrten, v. Fle t, Smith, Grierson u. a.1), die wirklich daran zu glauben schenen. daß der Apostel Thomas als erster christlicher Missiona hald nich dem Tode Jesu nach Indien gekommen ist. Garbe nt di ser schönen Hypothese völlig den Boden entrückt, indem er ar Evicenz 10 zeigt, daß der Beginn einer christlichen Missionstätiga-it in Sidindien viel später fällt, und daß Cosmas, der Indien etwa um 525-530 besuchte, eigentlich das früheste Zeugnis für die Exis enz christlicher Gemeinden in Malabar abgelegt hat. Dese Christen waren aber natürlich Nestorianer, und woher sie den Namen "Thomas-15 christen" hergeholt haben, bleibt vorlaufig unklar"). 10.3 aber cie-e Gemeinden - von denen jetzt nur spärliche Reste u rig sind in viel späterer Zeit, als die Neubelebung des Visnuis us von üdindien ausging, eine gewisse Rolle als Vermittler christlicher Leen gespielt haben, darf wohl nicht verneint werden ...d wird von

20 Garbe in anderem Zusammenhang weiter berührt3.
Mit gleicher Besonnenheit und Gründlichkeit get Garle in den folgenden Kapiteln vor, die über "Chris liche E düsse au die Entwicklung des Buddhismus" sowie über mögliche Spuren c'ristlicher Ideen im Mahabharata und über die Berühung zwischen 25 Christentum und Kṛṣṇareligion handeln. Was den buddhismte betrifft, hat ja Dahlmann behauptet, daß das Meāyāna in fast völliger Abhängigkeit vom Christentum entstander sei, was von Garbe durch unwiderlegliche Beweise zurückgewiesen wird. Nach dem, was wir jetzt von der teilweise sehr großen Verbreitur, der 30 Nestorianer in Persien, Turkestan und sogar Chira im frühesten Mittelalter wissen, ist es gewiß nicht zu bezweifeln, daß hie und da lebhafte Berührungen zwischen der nestorianischen und der nordbuddhistischen Kirche stattgefunden haben, und daß die Mahäy, nisten christlichen Einflüssen ausgesetzt worden sind 1). Garbe ha aber 35 zu voller Evidenz bewiesen, daß die Grundkeinne der neuen Bewegung — der völlige Umschwung in den Gedanken über Biddhas Person, die Umgestaltung der Nirvana-Idee, die Erheburg des Maitreya usw. — schon früh innerhalb des Buddhismus vor anden waren, und daß die erste Entstehung des Mahayana viel zu früh 40 fällt, um durch christliche Einflüsse bewirkt worden zu sei

wortete Erklarung von μυστίδανον doch wohl unhaltbar ist. Auch αινόιον bei Cosmas 445 C kann unmoglich = ai. yojana- sein (vgl. Garbe, WZKM. XIII, 304, Anm.), vgl. Winstedt, Cosmas Indicopleustes. S. 353.

<sup>1)</sup> Vgl. Garbe, S. 134f. 2) Ders., p. 145 ff. 3) Vgl. bes. 8, 272 ff. 4) Wertvoll sind in diesem Zusammenhang die Hinweise auf früge christliche Missionstätigkeit in Tibet und auf die christlichen Einflusse auf dn Kultus der Lamareligion (Garbe, S. 181 ff.).

Was das Mahābhārata betrifft, hat Hopkins dort mehrere Erzählungen, die aus christlichen Quellen geflossen seien, finden wollen. Daß diese Parallelen insgesamt nur auf der leersten Phantasie beruhen, zeigt Garbe völlig widerspruchslos auf. Ein einziges Beispiel genügt, um von der völligen Haltlosigkeit der Methode 5 Hopkins' einen Begriff zu geben: in der Erzählung von dem Asketen Māṇḍavya (MBh. I, 107, 1 ff.), der eines vermeintlichen Verbrechens wegen gepfählt wurde, sieht Hopkins einen Abklatsch der Geschichte vom Kreuztod Jesu: es genügt, darauf hinzuweisen, daß sich die Geschichte von Māṇḍavya schon bei Kāuṭilya S. 218 10 und in Jātaka Nr. 444 findet¹) — auf die sonstige Ungereimtheit des Vergleichs braucht nicht eingegangen zu werden. Als einziges ziemlich sicheres Beispiel christlichen Einflusses nennt Garbe die Episode von der Reise nach Śvetadvīpa (MBh. XII, 337, 1 ff.), die auf nestorianische Gemeinden am Südufer des Balkaschsees gedeutet 15 wird. Die Identifizierung ist interessant, obwohl ich von ihrer Richtigkeit nicht völlig überzeugt bin²).

Von diesen Dingen geht Garbe zur Entstehung des Krsnaismus über. Dabei muß ich bemerken, daß auf S. 212 neben Megasthenes vor allem Pāṇini IV, 3, 98 als Beweis für die in alte Zeit zurück-20 gehende Verehrung des göttlichen Vāsudeva (= Kṛṣṇa) hätte ins Feld gerufen werden sollen³). Übrigens bezeugt diese Stelle, daß auch Arjuna verehrt wurde, obwohl wir sonst wenig davon hören. Verfehlt ist aber der auf S. 217 f. gegebene Hinweis auf den Namen Rummindei als Herleitung aus Rukmiṇi devī und frühe Kṛṣṇa-25 verehrung beweisend; das Wort ist einfach aus Lumbinī, Lummini (Aśoka) entstanden, worüber vgl. weiter IA. XLIII, 17 f. Auf S. 222 f. weist Garbe das Alter der Jugendgeschichte Kṛṣṇas durch einen Hinweis auf Patañjali zu Pāṇ. II, 3, 36; III, 1, 26. 2, 111 nach; auch auf Jātaka Nr. 454 la hätte hingewiesen werden 30 können.

Daß in der Bhagavadgītā keine christlichen Ideen angenommen zu werden brauchen, sondern daß das Werk sehr wohl aus altbewährten indischen Gedanken erklärt werden kann, hat Garbe schon früher meisterhaft dargelegt, was hier (S. 228 ff.) knapp und 35 klar wiederholt worden ist.

Das letzte Kapitel endlich handelt vom christlichen Einfluß auf den späteren Kṛṣṇaismus und auf andere Sekten und ist wie das ganze Buch höchst lesenswert, obwohl man vielleicht im In-

<sup>1)</sup> Vgl. Jacobi, SBBAW. 1911. p. 970; Verf., WZKM., XXVIII, 238.

<sup>2)</sup> Über Svetadvīpa vgl. auch Bhandarkar, Vaisnavism S. 32.

3) Garbe benutzt diese wichtige Stelle erst auf S. 251 f., wo richtig angedeutet wird, daß Pāṇini wohl viel älter ist, als man bisher angenommen hat, Vgl. übrigens Bhandarkar, l. c. S. 3; im Āup. Sūtra § 76 wird Kanha (= Krṣṇa) neben den Sehern der Vorzeit aufgeführt und von Kṛṣṇaparirrējaka's gesprochen. Auch in den Jātakas kommt er mehrfach vor.

<sup>4)</sup> Vgl. Lüders, ZDMG. 58, 697 ff.

50

teresse der Wissenschaft eine Vergrößerung der Darstellung hatte wünschen dürfen. Ich beschranke mich hier, da mir der Gegenstand fern liegt, auf ein paar nebensächliche Bemerkungen. Bei der Frage über den Geburtstag Christi (S. 259) wäre wohl e.n 5 Hinweis auf Usener, Das Weihnachtsfest I. wo dieses Problem meisterhaft besprochen worden ist, nicht überflüssig gewesen; zu devamātar, Benennung der Mutter Krsnas (S. 261), mag an ihren Namen Devagabbha in Jat. 454 erinnert werden: auf S. 264 ff. wird über das Alter der Avatäralehre gehandelt; ich habe in meinen 10 Kl. Beitr. zur indoiran. Mythologie. Upsala 1911, S. 25 ff. den indoiranischen Ursprung dieser Idee zu beweisen gesucht 1). Übrigens stammt die Zwerginkarnation des Visnu aus sehr alter Zeit und wird schon in Sat Br. I, 2, 3, 4 erwahnt. Auf S. 270 (Zeit des Rāmānuja) hatte auf Bhandarkar Vaisnavism S. 51 f. hingewiesen 15 werden sollen, und auf S. 286 hätte man wohl unter den Nachfolgern Ram Mohun Roy's auch gern Devendranath Tagore genannt gesehen.

Damit ist das hauptsächlichste, was ich über Garbe's Buch zu sagen habe, erschöpft. Natürlich ware bei einem so wichtigen und interessanten Werke viel mehr hinzuzufügen, was aber wegen Mangels an Raum hier übergangen werden muß. Als zusammenfassendes Urteil darf ich wohl aussprechen, daß man Garbe wegen der wertvollen Untersuchung dieser schwierigen und wichtigen Probleme, die er geleistet hat, dankbar sein muß, und daß die Klarheit. Besonnenheit und Gründlichkeit seiner Darstellung die größte Bewunderung erregen muß.

Mary Inda Hussey, Ph. D., Sumerian Tablets in the Harvard Semitic Museum. Part II: From the Time of the Dynasty of Ur. Copied with Synopsis of the Contents of the Tablets and Indexes. (Harvard Semitic Series, Volume IV.) Cambridge, U. S. A., Harvard University Press 1915; Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 4°; VIII, 48 pp. 76 pl. M. 20.—.

Ihrer Erstlingsarbeit?) als Herausgeberin altsumerischer Ur-35 kunden hat Mary I. Hussey einen weiteren Band folgen lassen. Während der erste Texte der Zeit Lugalanda's und Urukagina's bot, enthält der nunmehr vorliegende solche der etwas jüngeren Zeit der Ur-Dynastie (um 2400 v. Chr.). Ebenso wie die früheren gehören auch diese Urkunden den unter David G. Lyon gesammelten 40 Schatzen des Semitischen Museums der Harvard-Universität an. Sie

<sup>1)</sup> Vgl. auch Winternitz, WZKM, XXVII, 232 f.

<sup>2)</sup> Vgl. die Besprechung in dieser Zeitschrift, Bd. 67 (1913), S. 177 f.

wurden sämtlich (158) im Handel erworben, und zwar in vier Gruppen wahrend der Jahre 1895, 1899, 1903 und 1904.

Es laßt sich mit ziemlicher Sicherheit sagen, daß alle diese Texte den Ausgrabungen in Tello entstammen, die ja ungeheure Mengen dieser Urkundengattung dem Antiquitatenmarkte zugeführt 5 haben. Über die Notwendigkeit, solche in vielen Tausenden von Exemplaren erhaltenen Texte noch weiterhin durch Veröffentlichung zugänglich zu machen, könnte man geteilter Meinung sein. Ich möchte jedoch das, was ich anläßlich der Besprechung des ersten Bandes M. I. Hussey's gesagt habe, nicht zurücknehmen; auch 10 diesmal ist die Edition so sauber und erfreulich, daß der Mangel an Selbstwert der Texte schon durch den ästhetischen Genuß, den die Publikation außerlich bietet, wenigstens teilweise aufgewogen wird Und auch hiervon ganz abgesehen, bieten diese Texte dem Spezialisten doch noch mancherlei Beachtenswertes, sodaß man sie 15 nicht als ganz überflüssig abtun darf.

Eingeleitet wird die Ausgabe durch eine "Synopsis of the Contents of the Tablets" (SS. 1—17), zu der hier einige Bemerkungen gestattet seien.

- 3.¹) Statt šutug ist auf Grund des Brüsseler Vokabulars 20 (I 17) guda zu lesen, statt ginar ("chariot", nicht "bark") gigir (Delitzsch, Sumer. Glossar, S. 89). Die Verwendung von Ölzum Kleidermachen" (so ist ½á túg-gi ag Rev. III 17 wohl zu deuten) erscheint beachtenswert. Im Abschnitt 19 ist statt  $1^1/_2$  gin vielmehr  $1^1/_3$  gin zu lesen. Da  $1/_2$  Mine +  $1^1/_3$  Sekel +  $7^1$   $_2$  Se 25 Silber den Wert von 1 Kur  $76^1/_2$  Ka Öl darstellen, so ergibt sich als Verhältnis von Silber zu Öl:  $7^1/_2 + 1^1/_3 \cdot 180 + \frac{1}{12} \cdot 180 \cdot 60$  Se =  $376^1/_2$  Ka, oder  $5647^1$  Se =  $376^1/_2$  Ka oder 15 Se = 1 Ka, oder 1 Sekel (zu 180 Se) = 12 Ka. Im Tarif des Sin-kasid wird bekanntlich 1 Sekel = 30 Ka gesetzt, was eine erhebliche 30 Abweichung bedeutet.
- 4. Zum Titel sag-tu, der öfter begegnet, vgl. auch Thureau-Dangin, Lettres Nr. 5 und Hilprecht-Festschrift, S. 157 ff. Das Zeichen scheint demnach nicht mit tu identisch zu sein.
- 10. Lies Gú-ú-gú-mu (wie im Index der Eigennamen).
  21. Rev. 14 hat die Verfasserin falsch verstanden. Die Addition der Summen Rev. 12 + 14 muß die Summe Obv. 7 ergeben, d. h. 62 Kur 216<sup>5</sup>/<sub>6</sub> Ka. Nun bietet Rev. 12 die Teilsumme 51 Kur 221<sup>2</sup>/<sub>3</sub> Ka (aus den Einzelposten 266<sup>2</sup>/<sub>3</sub> Ka + 22 Kur + 10 Kur + 14 Kur 70 Ka + 2 Kur 185 Ka + 2 Kur richtig zusammen-40 gerechnet). Zieht man diese von 62 Kur 216<sup>5</sup>/<sub>6</sub> Ka ab, so erhält man 10 Kur 295<sup>1</sup>/<sub>6</sub> Ka. Wenn Rev. 14 nun bietet

 $10^{-4/5}$  5/30 5 ka 10 gin kur,

so sind dies zunächst nur 10 Kur 295 Ka; die 10 gin entsprechen demnach dem fehlenden 16. Also ist gin hier eine Unter- 45

<sup>1)</sup> Nummer der Edition.

abteilung des Ka, und 60 gin = 1 Ka, wie das ja bereits Reisner festgestellt hat (Sitzungsber, der Akad, d. Wiss, zu Berlin, 1896, I, S. 417).

- 60. Der Titel, den M. I. Hussey gin-nita liest, ist hier und 5 an andern Stellen (z. B. 16, 7; 66. Rs. 5: 67, Rs. 5 u. ö.) stets mir-uš oder besser uku-uš (sem. rēdū) zu lesen. Es liegt also nicht das einfache gin. sondern das gunierte gin = mir, uku vor, das oft von dem einfachen Zeichen gin nicht unterschieden wird, wie man am besten durch Vergleich von Stellen wie Hamm. Kod. 10 IX 66, X 7 u. ö. mit XII 6. 51 u. ö. erkennt. Der uku-uš gal ist wohl mit dem uku-uš sag identisch, der z. B. in BB. 1) 31, 16 und 66, 14 begegnet.
  - 109. Auch dieser Text beweist, daß das Jahr mit dem Monat Se-il-la endigte und mit dem Monat Gán-maš begann.
- 149. Hier handelt es sich gleichfalls um uku-uš "Soldaten". Der "Synopsis" folgt ein "Register of Tablets" (SS. 18-22) mit Angabe des Datums, der Museumsnummer und der Größe jedes Textes. Daran schließt sich ein "Index of Proper Names (SS.23-48), zu dem noch einige Bemerkungen gestattet seien. Daß der Titel 20 gin-nita stets uku-uš zu lesen und daß tu in sag-tu sehr zweifelhaft ist, haben wir oben bemerkt. Ferner scheint in einzelnen Fällen, wo ein Titel hinter dem Vatersnamen einer Person steht, dieser Titel nicht der des Vaters, sondern des Sohnes zu sein, so in Fallen wie 8, Obv. 4: nam-ha-ni dumu gúd-dur nu-banda, 25 was man jedenfalls "Namhani, Sohn Guddurs, der Nubanda", nicht "Namhani, Sohn Guddurs, des Nubanda" zu übersetzen hat, wie das M. I. Hussey tut. Zu andern sind demnach hauptsächlich die Titel bei Ba-a-da, Lù-dBa-ú (8), Lù-dingir-ra (2), Lù-dNina (1), Ur-gis ginar (2), wofür Ur-gis gigir [erin é-udu (!)] zu lesen ist 2), 30 Ur-zikum-ma. — Im einzelnen sei noch folgendes bemerkt:

 $A \cdot a$ (?)- $i \cdot li \cdot su$  ist wohl unmöglich.

In A-bi(l)-la-lum und den folgenden Namen sollte statt bi(l) einfach bi geschrieben werden, wie es Schreibungen der späteren Zeiten beweisen. Auch der Stadtname Ur-bi(l)-lum (S. 47) ist besser Ur-bi-lum zu umschreiben. Aus der Zeit vor der Hammurapi-Dynastie ist mir überhaupt keine Stelle bekannt, wo das einfache Zeichen ne den Lautwert bil hat.

A-hu-ba-har: sollte ba hier den Lautwert wa haben?

A-la-lum ist wohl ein Irrtum für á-bi-la-lum. Ist bi im 40 Original oder nur in der Kopie ausgelassen? Die Person dieses sukkal ist wohl mit der Nr. 86, Rs. 8 genannten identisch.

An-ni ist wohl besser ilu-ni zu lesen (vgl. a-bu-ni, a-hu-ni).  $B\acute{a}$ - $\check{s}a$ -ra-bi ist für die Deutung von  $b\acute{a}$ - $\check{s}a$ <sup>3</sup>) von Wichtig-

<sup>1)</sup> A. Ungnad, Babylonische Briefe. Leipzig 1914.

<sup>2)</sup> S. oben zu Text Nr. 3.

<sup>3)</sup> Um Verwechslungen vorzubeugen, umschreibe ich hier die Zeichen nach M. I. Hussey's Methode.

10

keit; demnach scheint es ein Gottesäquivalent und keine prädikative Bestimmung zu sein, also "Bá-ša ist groß", ebenso in  $B\acute{a}$ -ša-i- $l\acute{t}$  "Bá-ša ist mein Gott". Somit scheint Schorr's Deutung, von  $b\acute{a}$ -ša = gimil, die er noch in seinen Urkunden des altbabylonischen Zivil- und Prozeßrechts (S. 11) aufrecht erhält, nicht mög- 5 lich zu sein. Jedenfalls machen Namen wie gimillum-ra- $b\acute{t}$  keinen vertrauenerweckenden Eindruck.

Da-bi(l)-la-lum ist sicher in  $\acute{a}\text{-}b\acute{\iota}\text{-}la\text{-}lum$  zu ändern (vgl. auch  $\acute{a}\text{-}la\text{-}lum$ ). Liegt der Fehler im Original oder in der Kopie?

Dam-kar-bi(l) ist kein Eigenname.

dDun-gi-li-ti-ti: das zweite ti ist überflüssig. In der Kopie erscheint es auch nicht vollständig. Liegt eine Rasur vor?

L-a-ba-ni, geschrieben Ud-Du-a-ba-ni ist höchst eigentümlich.  $dE_n$ -nu ist besser Ana-en-nu "Anu ist Wächter" zu lesen.

E-zu-uru- $\lambda$ -li: Kopie su für zu; was ist richtig? Die Erklä- 15

rung des Namens ist schwierig. Vgl. auch e-zu-ì-lí.

Erín-dar-um-mi: hier ist das erste Zeichen nicht erín, sondern úšu (Brünnow, Nr. 9249); úšu-dar scheint demnach eine, wenn auch ganz ungewöhnliche, Schreibung für ištar zu sein. Der Name ištar-um-mi begegnet in dieser Zeit auch sonst, so bei Legrain, 20 Le temps des rois d'Ur, Nr. 275, 17.

Gimil-dNin-pisán: lies dub statt pisán.

giš Ginar-suš-ša: lies gigir statt ginar (s. o. zu Nr. 3).

I-li-a-hum: lies \(\frac{1\cute{li-a-lum}}{\cute{lum}}\), mein Gott ist die Stadt". Die Städte genossen vielfach göttlicher Ehren; man vergleiche z. B. den 25 Eid bei der Stadt, der zur Hammurapi-Zeit üblich ist. Das Zeichen \(\lambda um\) hat übrigens in dieser Zeit an keiner sicheren Stelle den Lautwert \(\lambda um\); nachweisbar sind nur die Werte \(\lambda um\) und \(n\u)m.

I-šar-ba-kal: lies dan statt kal, wie aus der phonetischen Schreibung ba-da-an bei Barton, Haverford Collection, III 123: 30

264 II 4 hervorgeht.

*Igi-ri-igi-ih*: lies *ar-ši-ih* (vgl. Thureau-Dangin, Rec. de Tabl. 346 I 7; 373 II 6; 376 I 11).

Igi-til-li (68, 5): lies wohl (sa)-lim-be-li; vgl. dazu auch 62, 2; 88, Rev. 4 und Legrain, Temps d'Ur, 39 Rd.; CT 32, 34 I 9 u. ö 35

Ist ša im Original oder in der Kopie ausgelassen?

Ki-um-ì-lí: vgl. En-um-ì-lí (Legrain, Temps d'Ur, 95, 3; Genouillac, Tablettes de Dréhem, 5498 II 6; Langdon, Tablets of Drehem, 48, 7). Letzteres ist wohl bêlu-um-ì-lí zu lesen, ersteres also vielleicht irṣitu-um-ì-lí.

Lama-DI-1-li: lies kal-ki(!)-1-li? Vgl. den Personennamen Kal-ki (tupšarru) im Siegel des Ubil-Ištar (CT 21, 1). Aber wie

kommt dieser Kalki zu göttlichen Ehren?

Lama-\lambda-l\ell: lies dan-\lambda-l\ell', stark ist mein Gott"; vgl. die phonetische Schreibung da-an-\lambda-l\ell' bei Myhrman, Sumerian Administra- 45 tive Documents, Nr. 11, 3.

 $L\dot{u}$ -an-na- $d\bar{u}$ : lies  $l\dot{u}$ -dna- $r\acute{u}$ -a (wie S. 33).

 $L\dot{u}$ - $\acute{e}$ -a ist wohl semitisch, also  $aw\hat{\imath}l$ - $\acute{e}$ -a; ebenso wohl auch  $L\dot{u}$ -dEn- $zu = aw\hat{\imath}l$ - $\iota lus\hat{\imath}n$ .

Lugal-an-ni könnte šarrum ilu-ni "der König ist unser Gott" zu lesen sein.

dMa ist als Personenname unmöglich; ich lese ilum·ma "Gott allein", abgekürzter Name wie a-hu-ma.

Mi-edin dBa-ú und Mi-edin dNin-gir-su sind, wie schon der Parallelismus (Nr. 7, Rev. I 22. 25) zeigt, keine Personennamen, sondern Bezeichnungen bestimmter Tempelgrundstücke (Gärten).

dNin-gir-su-d-tah-dDun-gi ist wohl gleichfalls ein Tempel-

garten.

10

20

Pi-li-ha ist kein Personennamen, ebensowenig Pisàn-dub-ba. Sa-ad-ì-li ist Sa-at-ì-li zu lesen und fem.

Sa il-tùm ist fem.

Sa-ti(l)-li: lies ša-lim-be-li; vgl. oben Igi-til-li.

*U-bar-tum* ist fem.

Ur-d giš Gi(bi)l-ga-mes ist beachtenswert. Ur-giš ginar: lies gigir statt ginar (s. o). d Utu-be-li: lies ilušamaš-be-li (semitisch).

.... ba-ni (S. 45): wohl  $[\acute{e}]$ -a-ba-ni.

Es folgen sodann die autographierten Texte (Plate 1—70) und 6 Tafeln wundervoller photographischer Reproduktionen. Daß die Texte tadellos kopiert sind, wurde bereits oben erwähnt. Wünschenswert wäre es, wenn in künftigen Ausgaben noch folgen- 25 des beachtet würde:

1. Zeilenziffern sind, soweit dieses möglich ist, zuzufügen. Das Aufsuchen von Namen und das Zitieren einzelner Stellen wird namentlich bei umfangreichen Texten sonst sehr erschwert.

2. Irrtümer des Originals sind, wenn sie als solche erkannt so sind, durch sie oder Ausrufungszeichen kenntlich zu machen, vgl. z. B. 17, Rev. letzte Zeile, wo gegenüber Obv. 12 die Zeichen rudib fehlen; Nr. 76, 2, wo die Kopie za statt a bietet; Nr. 106, 2, wo ú im Gottesnamen dba-ú fehlt u. a. m.

3. Unleserliche Stellen sind durchweg zu schraffieren; dieses so vermißt man z. B. 108, Rev. 6 beim Zeichen  $\dot{u}u$ ; 155, Rev., Siegel, Zeile 3 beim Zeichen dumu und auch sonst mehrfach bei Siegelabdrücken (besonders in Nr. 156).

Arthur Ungnad.

## Kleine Mitteilungen.

Zu S. 74, 22. — In der überaus wichtigen Mitteilung Griffini's¹) muß 74, 22 باليمين zu باليمين korrigiert werden. handelt sich um eine auch in meinen Vorlesungen über den Islam S. 58 f. und durch Amedroz im JRAS. 1911, p. 647 berührte Differenzfrage, in der das madhab des Abū Ḥanīfa einen dem 5 mālikitischen und śāfi itischen m. widersprechenden Standpunkt ein-Safi'ī selbst hat seine Lehre, nach welcher im vermögensrechtlichen Beweisverfahren der eine Zeuge, trotz Koran 2, 282 durch den Eid des actors ersetzt werden kann (اليمين مع الشاهد), im Umm VI, 273-279 weitläufig entwickelt. Die Hadīte und 10 Präzedenzfälle, mit denen er argumentiert, sind in einem besonderen Kapitel des Musnad al-Safi'ī (Agrah 1889) 87 ff. gesammelt. Die śāfiitische These wird auch durch den angesehenen Vertreter dieser Richtung, Ibn Surejg (st. 306 h.) durch weitere Beweise erhärtet (bei Subkī, Tabak. Saf. II, 95). Das gegenteilige Verfahren (im 15 Gegensatz zu Mālik) s. bei Ibn Ḥagar, Raf' al-isr ed. Guest 584, 8. Die scharfe Opposition der hanefitischen Juristen wird in der vor Hārūn al-rasīd geführten persönlichen Disputation zwischen Muliammed b. Ḥasan al-Śejbānī und Śāfi'ī dargestellt (Jāķūt ed. Margoliouth VI, 374 unten, vgl. Subkī l. c. I, 255, 1). — Daß dem 20 mālikitischen madhab angehörende Richter ebenfalls die durch die Säfi'iten gebilligte Prozedur befolgen, ersieht man u. a. aus Ibn Baśkuwāl, ed. Codera, Nr. 535 (234, 5 v. u.), Nr. 1077 (488, 6). — Das letzte Kapitel des durch Griffini verzeichneten großen Sunan-Werkes des Sāfi'iten Ahmed al-Bajhaķī hat sicher die Recht-25 fertigung derselben Praxis zum Gegenstand. I. Goldziher.

Zu S. 204, 23. — An dieser Stelle meines Aufsatzes (والتعمار) ist als ältere Stelle nachzutragen: 'Antara, Mu'all. v. 4.

I. Goldziher.

<sup>1)</sup> Gelegentlich einige Notizen zu derselben: S. 69, Anm. 1, Z. 4, nach وليس fehlt ein Wort, etwa هـ: — 72, 7 vor هـ ألناخبين و (vgl. 76, Anm. 1, Z. 8). — 74 ult. ist wohl غرام و المناخبين . — 86, 3 خبيرة . — 86, 3 المناخبين الفال المنافبين الفال المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين المنافبين

5

Zu Mudrārākṣasa Akt III, v. 7. —

In dem Verse

śanaih śāntākūtāh sitajaladharacchedapulināh samantād ākīrnāh kalavirutibhih sārasakulaih | citāś citrākārair niśi vikacanakṣatrakumudaih nabhastah syandante sarita iva dīrghā daśa diśah ||

hat mir das zweite, oben gesperrt gedruckte Wort große Schwierigkeit gemacht. Die Handschriften lesen: B śantakytah (undeutlich, vielleicht śantakutah), P śantabhutah, M śantaveśah: Be l Bi 10 śāntākārāh, Dhruvas E śāntākūtah [n śyanībhūtāh, t śānībhūtāh, T defekt]. Meine Ausgabe bietet śāntākūtah, worauf B und Dhruyas E hinweisen, und zwar aus folgendem Grunde: ākūta hat die Bedeutung abhiprāya. Apte gibt an a feeling, state of heart. emotion". Uttararāmacarita 5,36 (v. 187): ākūtajo vepathul (Komm.: 15 parasparam prati hinsā bhilā sāt); 6, 35 (v. 216): snehākūta; Mālatīmādhava 9, 11: ruditaih snehākūtam vyatanot (Komm.: snehengitam); Amaru 5: hrdayanihitam bhavakutam; Sankhya-Kar. 31 parasparākūtahetukām vrttim, was Davies übersetzt "(mutual) impulse" der auf Wilson's "incitement to activity" verweist. Hieraus 20 folgt eine Bedeutung "Bewegung", "Unruhe", zunächst zwar in bezug auf den Zustand des Innern, aber wohl anwendbar auf den Zustand der Ströme, die beim Eintritt des Herbstes ihre Leidenschaft beruhigen. Die Lesarten śāntībhūtāh, śāntākārāh sind aus erklärenden Glossen entstanden. Demnach übersetze ich: "Wie Ströme 25 gleiten die zehn Weltgegenden vom Himmel nieder. Ihre Bewegung kam zur Ruhe. Wie Sandbänke scheinen die weißen Wolkenstreifen. rings erfüllt von Wasservögeln mit ihrem lieblichen Ruf. Sterne bedecken sie wie blühende Lotus mannigfacher Art.

Alfred Hillebrandt.

Zum Status constructus. — ZDMG. Bd. 68, S. 597 hat H. Bauer eine Erklärung für den Artikel in Genitivverbindungen gegeben, die ich, wie ich feststellen möchte, in aller Ausführlichkeit bereits vor 20 Jahren in meinen Syntakt. Verhältnissen des Arab. S. 168 vorgetragen habe.

H. Reckendorf.

# Verzeichnis der im letzten Vierteljahr bei der Redaktion zur Besprechung eingegangenen Druckschriften.

(Mit Ausschluß der bereits in diesem Hefte angezeigten Werke<sup>1</sup>). Die Redaktion behält sich die Besprechung der eingegangenen Schriften vor; Rücksendungen können nicht erfolgen; im Allgemeinen sollen — vgl. diese Zeitschr. Bd. 64, S. LII, Z 4 ff. — nur dann Rezensionen von Büchern etc. aufgenommen werden, wenn ein Exemplar des betr. Buches etc. auch an die Bibliothek der Gesellschaft eingeliefert wird. Anerbieten der Herren Fachgenossen, das ein oder andre wichtigere Werk eingehend besprechen zu wollen, werden mit Dank angenommen; jedoch sollen einem und demselben Herrn Fachgenossen im Höchstfalle jeweilig stets nur drei Werke zur Rezension in unserer Zeitschrift zugeteilt sein. Die mit \* bezeichneten Werke sind bereits vergeben.

- M. von Hagen. \_ England und Ägypten Materialien zur Geschichte der britischen Okkupation mit besonderer Rücksicht auf Bismarck's Ägyptenpolitik.
   Von Dr. Maximilian von Hagen. (= Deutsche Kriegsschriften. 13. Heft.)
   A. Marcus & E. Webers Verlag, Bonn. 82 S. M. 120.
- Leopold Treitel M. Braun. Philonische Studien von Leopold Treitel. Heransgegeben von M. Braun. Breslau, M. u. H. Marcus 1915. III + 130 S. M. 3.60.
- \*\*P. Jensen. Texte der assyrisch-babylonischen Religion von P. Jensen.

  1. Lieferung. (= Keilinschriftliche Bibliothek begründet von Eberhard Schrader. VI. Band: Mythologie, religiöse und verwandte Texte. 2. Teil.)

  Berlin, Reuther & Reichard 1915. 144 + 16\* S. M. 7.50.
- H. Zimmern. Akkadische Fremdwörter als Basis für babylonischen Kultureinfluß. Von Heinrich Zimmern. (Sonderabdruck aus dem Renunziazionsprogramm der Philosophischen Fakultät der Universität Leipzig für 1913/14.) Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung 1915. 72 S. 4°. M. 2.50.
- G. A. Barton. Sumerian Business and Administrative Documents from the earliest Times to the Dynasty of Agade. By George A. Barton. (= University of Pennsylvania. The University Museum. Publications of the Babylonian Section. Vol. IX. No. 1.) Philadelphia, Published by The University Museum. 1915 33 S., 74 Tafeln.
- W. Gesenius F. Buhl. Wilhelm Gesenius' Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament in Verbindung mit Prof. Dr. H. Zimmern, Prof. Dr. W. Max Müller und Prof. Dr. O. Weber bearbeitet von Dr. Frants Buhl. Professor an der Universität Kopenhagen. 16. Auflage. Leipzig. F. C. W. Vogel, 1915. XIX + 1013 S M. 20, geb. M. 22.
- A. Z. Schwarz. Die hebräischen Handschriften der k. k. Hofbibliothek zu Wien. Erwerbungen seit 1851. Von Dr. Arthur Zacharias Schwarz. Mit 1 Tafel. (= Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philosoph.·histor. Klasse. 175. Band, 5. Abhandlung.) Wien 1914, Alfred Hölder. 136 S.

<sup>1)</sup> Sowie im allgemeinen aller nicht selbständig erschienenen Schriften, also aller bloßen Abdrucke von Aufsätzen, Vorträgen, Anzeigen, Artikeln in Sammelwerken etc. Diese gehen als ungeeignet zu einer Besprechung in der ZDMG. direkt in den Besitz unserer Gesellschaftsbibliothek über, werden dann aber in den Verzeichnissen der Bibliothekseingange in dieser Zeitschr. mit aufgeführt.

- M. Friedmann Dr. Porges. Sifra, der älteste Midrasch zu Leviticus. Nach Handschriften herausgegeben und mit Anmerkungen versehen von M. Friedmann, weil. Lektor am Beth ha-Midrasch und Lehrer an der Israelitisch-Theologischen Lehranstalt in Wien. Ein von dem mitten in seiner Arbeit abberufenen Verfasser hinterlassenes Fragment. Text und Anmerkungen bis 3.9. Mit einem Vorwort von Rabbiner Prof. Dr. Porges-Leipzig. Breslau, M. u. H. Marcus 1915. (Aus: Schriften der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums.) XV + 144 S. u. 3 Tafeln. M. 3.50.
- Georg Rosen Friedrich Rosen. Elementa Persica. Persische Erzählungen mit kurzer Grammatik und Glossar von Georg Rosen. Neu bearbeitet von Friedrich Rosen. Verlag von Veit & Comp. in Leipzig, 1915. VI + 196 S. M. 4.50.
- M. W. De Visser. Erste Sonderveröffentlichung der Ostasiatischen Zeitschrift: The Bodhisattva Ti-Tsang (Jizō) in China and Japan. By Dr M. W. De Visser. With Illustrations. Oesterheld & Co., Berlin 1915. 181 S., 37 Illustrationen, IV S. Preis des Einzelheftes M. 8.—.

Abgeschlossen am 31. August 1915.

# Soeben erschien:

# Neuaramäische Märchen und andere Texte aus Ma'lūla.

Hauptsächlich aus der Sammlung E. Prym's und A. Socin's herausgegeben von G. Bergsträßer. Gedruckt mit Unterstützung von seiten der Witwe E. Prym's, der Nachkommen A. Socin's und mehrerer Schüler des Letzteren. (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes XIII. Band, No. 2.) XXII u. 95 Seiten. Leipzig, in Kommission bei F. A. Brockhaus. 1915. (Preis für Nichtmitglieder der D. M. G. M. 4.50; für Mitglieder, die sich direkt an die genannte Buchhandlung wenden: M. 3.—.)

Neuaramäische Märchen und andere Texte aus Ma'lula in deutscher Übersetzung. Hauptsächlich aus der Sammlung E. Prym's und A. Socin's herausgegeben von G. Bergsträßer. Gedruckt mit Unterstützung von seiten der Witwe E. Pryms, der Nachkommen A. Socin's und mehrerer Schüler des Letzteren. (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes XIII. Band, No. 3.) X u. 110 Seiten. Leipzig, in Kommission bei F. A. Brockhaus. 1915. (Preis für Nichtmitglieder der D. M. G. M. 2.—; für Mitglieder, die sich direkt an die genannte Buchhandlung wenden: M. 1.—.)

Die Buddhalehre in ihrer erreichbar-ältesten Gestalt (im Dīghanikāya).

Von

#### R. Otto Franke.

### Einleitung.

Es darf ebensowenig wundernehmen, daß ich jede der Untersuchungen über des Buddha Gotama Lehre, die ich hier zu veröffentlichen beginne, nur auf einem einzigen Werke des buddhistischen Kanons aufbaue, wie, daß ich an die Spitze dieser Unter- 5 suchungen die über den Lehrinhalt des Dīghanikāya (D.) stelle. Da nach allem, was sich bisher, schon mit recht guter Sicherheit, sagen läßt, der D. die älteste erreichbare Quelle des buddhistischen Schrifttums ist, so ist natürlich von ihm auszugehen. Es ist ebenso selbstverständlich, daß wir das wertvolle Zeugnis der ältesten Ur- 10 kunde so unentstellt, unverdunkelt und mit Angaben aus anderen Werken unvermischt wie möglich zu hören suchen müssen, nicht weniger aber das Zeugnis jedes der wichtigsten dem Alter und dem Abhängigkeitsverhältnisse nach nächststehenden Werke, daß wir also die Darstellung von Gotamas Lehre vorläufig in eine Reihe 15 von Einzeldarstellungen, je nach einem besonderen Buche des Kanons, aufzulösen haben. Vor dem D. ist die Buddhalehre für uns mit Dunkel umhüllt. Der Kürze wegen rede ich von Buddha, Gotama oder Buddha Gotama, als ob wirklich ein solcher Gotama, dessen Lebensumstande die und die waren, der Verkünder der ältesten 20 buddhistischen Lehre gewesen sei. Ich möchte aber nicht den Anschein erwecken, als ob ich glaubte, wir wüßten auch nur das Geringste über die Persönlichkeit des Begründers dieser Lehre 1). Irgend jemand (oder irgend welche Jemande) hat (oder haben) sie natürlich geschaffen, sonst ware sie nicht da. Wer aber dieser 25 jemand war und ob es nicht vielmehr mehrere Jemande gewesen sind, davon haben wir keine Kunde. Daß wir gar das Grab Buddhas kennten und seine Knochenreste besäßen, ist eine unbegründete An-

Entsprechend ist es zu beurteilen, wenn ich im folgenden Buddhas Jünger S\u00e4riputta als Prediger von Lehrelementen Buddhas zitiere.

nahme 1). Für mich ist "Buddha Gotama" gleichbedeutend mit "N. N." und die sogenannte Buddhalehre vielleicht nur eine Zusammenfassung eines Bündels von Lehrelementen aus dem großen Schatze philosophischer Gedanken, die dem damaligen Indergeiste 5 in wuchernder und ausgebreiteter Fülle entströmten. Der D.-Verfasser scheint, wenn auch der D. die älteste uns erhaltene Urkunde der Buddhisten ist, nicht der erste buddhistische Autor und noch weniger der erste Denker der Grundgedanken dieser Überlieferungsmasse gewesen zu sein. Wir werden in den folgenden Darstellungen 10 mehr als einmal den Eindruck zu gewinnen Gelegenheit haben, daß die Lehrschemata, die in den D. verarbeitet sind, z. T. sich untereinander decken, also schon Gesagtes unnötig wiederholen, daß manche Elemente in den verschiedenen Schemata in widerspruchsvoller Weise einander unter- und übergeordnet sind, daß manches 15 ursprünglich unmittelbarer mit der Erlösung in Beziehung gestanden zu haben scheint, als es in der D.-Darstellung steht, usw. Solche Umstände sprechen dafür, daß der D. Balken aus älteren Bauwerken verwertet, aber sie in neuer Weise angeordnet, gelegentlich vielleicht auch in Unordnung gebracht hat. Der D. hat aber auch 20 sein Eigenes. Und unser Bestreben kann nur und wird wohl nicht ohne Erfolg darauf gerichtet sein, festzustellen, wie die Lehrdarstellung des D. in ihrer Eigenart die Grundlage der Weiterentwicklung der Buddhalehre geworden ist. Nach rückwärts über den D. hinaus vorzudringen vermögen wir nicht. Begnügen wir 25 uns mit der Überzeugung, daß es kein kleiner Geist war, der das erdachte, was wir den ältesten Buddhismus nennen, und mit der Tatsache, daß es ein indischer Arier irgend eines der (vorläufig gesagt) nicht allerletzten Jahrhunderte v. Chr. gewesen ist.

Während ich in meiner D.-Übersetzung die Paliworte Bhikkhu 30 und Samana unübersetzt beibehalten habe, habe ich hier doch vorgezogen, dafür wieder die üblichen Übersetzungen "Mönch" und "Asket" einzuführen, weil man jene Fremdworte auf die Dauer als

lästig empfindet.

## Kap. I. Was Buddha nicht lehren wollte.

Für eine richtige Würdigung von Buddhas Lehre ist es genau ebenso wichtig, festzustellen, was er nicht. wie, was er lehren wollte. Er wollte nicht, daß man von ihm Aufklärungen über metaphysische Probleme erwartete, er wollte aber ebensowenig Begründer und Verkünder einer praktischen Lehre der Lebensführung, sei es einer

<sup>1)</sup> Meine Ansicht hierüber, die sich im wesentlichen an die Senart's und Barth's anschließt, habe ich in einem Artikel dargelegt, der für die Zeitschrift "Erde" angenommen wurde, die gleich darauf ihr Erscheinen einstellte. Was aus meinem Aufsatze werden wird, weiß ich nicht. Hoffentlich können wir mit der älteren Edda sagen: "Sieht er heraufkommen zum zweiten Male eine neue Erde, eine wiedergrüne". [Korrekturnote: Der Artikel erscheint in der Ostasiat. Zeitschr.]

Sittenlehre, sei es von kultischen Bräuchen, Riten oder von asketischen Bestrebungen, sein. Er hat freilich den Wert sittlicher Zucht wohl anerkannt und auch asketischer Entsagung einen Platz in seiner Heilsordnung eingeräumt, diese praktischen Betätigungen hatten aber für ihn nicht Selbstzweck, sie galten ihm als untergeordnete Mittel zur Erreichung des eigentlichen Heilszieles.

In uneingeschränktestem Sinne war es gemeint, wenn er es ablehnte, auf metaphysische Fragen Antwort zu geben: auf die Fragen nach der Ewigkeit bezw. Nichtewigkeit der Welt (I, 1, 30 ff : IX, 25; 31: 33; XXIX, 34 ff.), des Selbstes (I, 1, 30 ff.; XXIX, 10 34 ff.: auch zu vgl. XXVIII, 15), von Leid und Glück (XXIX. 34 ff.), der Endlichkeit oder Unendlichkeit der Welt (I, 2, 16 ff.: IX, 25; 31; 33), der Entstehung in nicht-bedingter Weise der Welt und des Selbstes (I, 2, 30 ff.; XXIX, 34 ff.), von Leid und Glück (XXIX, 34 ff.), dem Hervorgebrachtsein der Welt und des Selbstes, von 15 Leid und Glück durch einen selbst oder durch einen andern (XXIX, 34 ff.)1), der Einheitlichkeit oder Nichteinheitlichkeit von Seele und Leib (VI, 15 ff.; VII; IX, 26; 31; 33), der Fortexistenz des Selbstes nach dem Tode (I, 2, 38 ff.), resp. des durch Vollendung des Heilsweges erlösten Selbstes, des "Tathāgata" (IX, 27; 31; 33; XV, 32; 20 XXIX, 30), der Bewußtheit oder Nichtbewußtheit, der Gestalthaftigkeit, dem Leiden oder der Seligkeit usw. eines fortexistierenden Selbstes (I, 2, 38 ff.; IX, 34 ff.; XXIX, 37 ff.), der Vernichtung der Seele nach dem Tode (I, 3, 9 ff.; XXIX, 37 ff.), der Seligkeit einer seienden Seele im irdischen Dasein, die schon durch die vier Ver- 25 senkungsstufen zu erreichen sei (I, 3, 19 ff.)2), dem Wege zur Vereinigung mit Brahmā (XIII, 8 ff.). Der Buddha Gotama erklärt sich für hinausgelangt über solche Dogmen, aus ihrem Banne befreit (I, 1, 36; 2, 15; 22; 34; 36; 3, 4; 8; 18; 26; 28; 30), und jedes erlösten oder der Erlösung nahen Mönches Erkennen für höher 30

<sup>1)</sup> Die Kammalehre (z. B. in XXX) kann also Buddha nicht in dem ernsten Sinne vertreten haben, den sie sonst hatte und für die heutige Auffassung noch hat (oder wir müssen annehmen, daß in solchen Stellen ein anderer zu uns spricht als in XXIX, 34). Und wenn Buddha in IV, 6 und V, 7 kammavādī und kiriyavādī "an den Wert der Werke und des Handelns glaubend" heißt, so ist damit das sogenannte moralische und das im Sinne Buddhas erziehlich zu nennende Handeln gemeint, s. Kap. XI, 5 und XXI), katakaranīyo "der das ihm zu tun Obliegende getan hat" ist ja sogar eins der stehenden Epitheta des "Vollendeten" in Buddhas Munde, z. B. XXVII, 7. Freilich führt z. B. nach II, 95: XXVII, 27 ff. falsche Einsicht und falsches Handeln zum Leiden und zur Hölle und rechte Einsicht und rechtes Handeln zum Glück und in den Himmel. Aber das Himmels- und Höllendasein hat Buddha sich nicht realer vorgestellt als er sich das Erdendasein vorstellte. — Die Frage der Jünger Jesu: "Meister, wer hat gesündigt, dieser oder seine Eltern, daß er ist blindgeboren?" (Ev. Joh. IX, 2) könnte aufgefaßt werden wie hervorgerufen durch einen Nachhall von D. XXIX, 34.

<sup>2)</sup> Die Erreichung des Nibbāna schon im irdischen Dasein weicht nicht ab von dem, was auch Gotama lehrte, wohl aber die Erreichung allein durch die vier Versenkungsstufen und die seiende Seele.

(I, 3, 71; VI, 16 ff. und VII; XV, 32), die Asketen und Brahmanen. die ihnen nachgrübeln, aber für urteilslos und blind (I, 3. 32 ff.): er stellt ausdrücklich fest, daß er über solche Probleme sich nicht äußere (avyākatam mayā IX, 25, avy Bhagavatā XXIX, 30) resp. 5 eine bestimmte Lehrmeinung darüber zu äußern vermieden habe (IX, 33), weil sie mit der Frage nach dem Heile nichts zu tun haben und nicht zur Abkehr, zum Nibbana, führen (IX, 28: 33: XXIX, 31), daß er darauf bezügliche Ansichten nicht teile, weil jeder eine andere habe (man also offenbar nichts darüber wissen 10 könne, XXIX, 35 f.; 38 f.). Die Frage nach einigen unter ihnen erklärt er auch geradezu für unangebracht (VI, 16 ff. und VII; XV, 32). Durch diese Stellen des D. sind wir ein für alle Mal gewarnt, mit unseren Auffassungen einzelner Stücke aus Gotamas Lehre metaphysisches Gebiet zu betreten. Die Frage z. B., ob 15 Nibbana Fortexistenz nach dem Tode oder Vernichtung sei, auch nur zu stellen ist ein Unding.

Es gibt im D. noch eine andere Liste von Lehren, die mit Gotamas Lehre nichts zu tun haben. Von ihnen ist nicht mit gleicher Deutlichkeit wie von den bisher aufgeführten angegeben. 20 daß er von ihnen nichts habe wissen wollen. Daß aber wenigstens der D.-Verfasser sie als Gegensatz zu Gotamas Lehre hinstellen wollte, darüber kann kein Zweifel sein. Es sind die Lehren der sechs Sektenstifter (II, 2 ff. und XVI, 5, 26 titthakara), die in II, 16 ff. und XVI, 5, 26 mit Namen genannt werden. In II, 18 ff. 25 erfahren wir aus des Königs Ajātasattu Vedehiputta Munde, daß er sich über die Unzulänglichkeit dieser Lehren schon klar geworden war, ehe er zu Gotama kam, und in XVI, 5, 26 heißt Gotama den Belehrung suchenden Subhadda schweigen, als dieser sein Urteil über sie hören will, und tragt ihm sofort seine eigene 30 Lehre vor ("Dhammam te Subhadda desessāmi"). Fünf von den Sechs theoretisierten, wenn man den Inhalt ihrer Lehren im großen ganzen zusammenfassend angeben will, über die Bedeutungslosigkeit der Begriffe Gut und Böse, über das Fehlen einer Vergeltung des Guten und Bösen in einem angeblichen Jenseits oder in kom-35 menden Existenzen und über das Nichtvorhandensein einer Seele als Empfängerin dieser Vergeltung. Der sechste. Nigantha Nataputta, verkündete eine praktische Lehre, die rituelle Reinheit zum Ziele hatte, die Lehre von dem "vierfachen Gehege der Selbstzucht". Auch zu solchen Tendenzen galt also dem D.-Verfasser Gotamas 40 Lehre als Gegensatz.

Das leitet uns hinüber zu den mehr praktischen Dingen. die Gotama außer den Dogmen nicht als Themen oder Hauptthemen seiner Lehre aufgefaßt wissen wollte. Die sittliche Zucht (sīlaṃ) ist zwar ein Element seiner Heilslehre, er will sie aber nicht überschätzt sehen: er lehrt sie nicht nur bloß als niedrigste, propädeutische, Stufe derselben, sondern bezeichnet sie auch ausdrücklich als "gering und von untergeordneter Bedeutung" (I, 1, 7). Freigebig-

keit und sittliche Zucht sind die zwei ersten und also am niedrigsten bewerteten Stücke in Buddhas "schrittweise aufsteigender Belehrung" (III, 2, 21 etc.). Die Befolgung der sittlichen Zucht führt nur zum Himmel (XVI, 1, 24). "Überschätzen der sittlichen Zucht..." (sīlabbataparāmāsa) gilt nach Angabe Sāriputtas in XXXIII, 1, 10 5 (XIX) für eine der drei ersten Fesseln, und aparamatthani "an die man sein Herz nicht hängt" ist eins der Epitheta, mit denen Gotama in XVI, 1, 11 und 2, 9 die vollkommenen sila's kennzeichnet. Wer den Heilsweg vollendet hat (araham), für den versteht sich die Erfüllung des sīlam von selbst, er ist gar nicht imstande, die sīla- 10 Forderungen nicht zu erfüllen (XXIX, 26).

Was den Kult anbetrifft, so gibt es nach Gotamas Ansicht, die er auch schon in einer früheren Existenz geäußert haben will (V, 10 ff. und 21), höhere Opfer als die Darbringung und Abschlachtung von Tieren (vgl. auch XXIII, 31).

Entsprechend stellt er sich zu anderen Betätigungen der praktischen Seite religiösen Lebens. Feuerkult und Waldeinsiedlerleben, ja sogar die Almosenspenden 1), sind "Irrwege" gegenüber dem Besitze des rechten Wissens und Weges (III, 2, 3), auch nach V, 25 ist die Zufluchtnahme bei Buddha, der Lehre und der Gemeinde 20 höher als Almosenspenden. "Mag jemand auch nackt gehen, ... nur Kohl essen . . . oder Kuhmist . . ., nur Hanfkleidung tragen ... oder Kleidung aus Lumpen, die von Kehrichthaufen zusammengelesen sind, ..., immer stehen und das Sitzen verschmähen ..., und er hat nicht nach Vollendung seiner sittlichen Zucht, nach 25 der höchsten Bildung des Herzens und nach vollkommener Weisheit getrachtet, noch es dazu gebracht, so ist er weit entfernt von Asketenschaft und Brahmanentum' (VIII, 15). Nur das ist wahre Askese, die frei ist von Dünkel und den anderen schlechten Regungen (upakkilesa), die sie so leicht im Gefolge hat (XXV, 9 ff.).

Wunder der gewöhnlichen Art erklärt Gotama für eine bedenkliche und unerfreuliche Sache gegenüber dem Wunder, das darin besteht, daß jemand den Heilsweg anderen predigt, den er selbst gegangen ist, und daß diese ihm nachfolgen und die Erlösung gewinnen (XI, 3 ff. Vgl. dazu auch XXIV, 1, 4).

Schließlich sei der Vollständigkeit wegen noch ein von Gotama abgelehntes Element erwähnt, das größtenteils vielmehr auf gesellschaftlichem Gebiete liegt. Kaste und Stammbaum sind für Gotama bedeutungslos: "Wer im vollkommenen Besitze des Wissens und Weges ist, für den gibt es gar nicht die Begriffe Kaste und Stammbaum" 40 (III, 2, 1). "Väsettha! Der Mönch, der, mag er entstammen welcher der vier Kasten er will, ein Vollendeter geworden ist, die Überschwemmungen durch das Erscheinungsweltliche abgetan und die Aufgabe erfüllt hat, ... zum guten Ziele gelangt ... und durch die rechte vollkommene Erkenntnis erlöst ist, der gilt für den 45

<sup>1)</sup> Vgl. aber Kap. XXI.

höchsten von ihnen allen und zwar seinem Wesen nach (oder: mit Recht) und nicht wegen irgend etwas Unwesentlichem" (oder: nicht mit Unrecht) (XXVII, 31). Dem Brahmanen Sonadanda gewinnt er durch seine sokratischen Fragen das Geständnis ab, daß die 5 Eigenschaften, die nach der herrschenden Auffassung das Wesen des Brahmanen ausmachen, in Wirklichkeit unwesentlich sind (IV, 11 ff.).

### Kap. II. Buddhas positive Lehre.

An einigen der D.-Stellen, an denen Gotama es ausspricht, 10 welcherlei Lehren man von ihm nicht erwarten solle, schließt sich dann die Frage an, die in IX, 29 aus Potthapadas Munde kommt: "Worüber aber hat sich dann der Erhabene eigentlich geäußert?" In XXIX, 32 formuliert Buddha sie selbst in dieser Art: "Cunda. es ist möglich, daß die Wanderasketen anderer Sektenzugehörigkeit 15 dann fragen: "Freund, worüber hat sich denn der Samana Gotama dann eigentlich geäußert?" Auch in IX, 33 spricht er selbst die Frage aus: "Und welche Lehrmeinungen habe ich klar und deutlich ausgesprochen?" An allen drei Stellen lautet die Antwort, die also das umfaßt, was wir als Inbegriff von Buddhas Lehre auf-20 zufassen haben: "Dies ist das Leiden', das habe ich offenbart (XXIX, 32: das hat der Erhabene offenbart, IX, 33: das habe ich als meine Lehrmeinung klar und deutlich ausgesprochen). Dies ist der Ursprung des Leidens', das habe ich offenbart (resp. wie eben). Dies ist die Aufhebung des Leidens, das habe ich offenbart (resp. 25 wie eben), Dies ist der Weg, der zur Aufhebung des Leidens führt. das habe ich offenbart (resp. wie eben)". Aus II, 97 wissen wir. daß diese vier Sätze der Gipfelpunkt des zur Erlösung führenden Erkennens sind und daß unmittelbar darauf das erlösende Erkennen und die Erlösung eintritt. Sie sind auch der Gipfelpunkt des vom 30 Buddha Gotama selbst zurückgelegten Erlösungsweges, denn er lehrt ja diesen Weg in II, 40-97 als ein "selbst diesen Weg Gegangener" (tathāqata). In XVI, 2, 2 sagt der Erhabene ausdrücklich, daß er diese viergeteilte Erkenntnis gewonnen habe, und zugleich erfahren wir an dieser Stelle, von welch einzigartiger schicksalsschwerer 35 Wichtigkeit diese Erkenntnis ist: "Mönche, weil wir zur Erkenntnis der vier hehren Wahrheiten noch nicht durchgedrungen waren, haben wir, ich und ihr, diesen langen Weg ohne Ruh und Rast durchwandern müssen ..... der hehren Wahrheit vom Leiden, der hehren Wahrheit vom Ursprunge des Leidens, .... Mönche, jetzt 40 bin ich durchgedrungen zur Erkenntnis dieser hehren Wahrheit vom Leiden" usw. "Vernichtet, verflogen ist das Verlangen nach Sein, es gibt nun keine Wiederkehr zum Werden', und in der zweiten Liedstrophe des folgenden Absatzes 3 rühmt der Erhabene: .... das Leid hat keine Wurzel mehr, nun gibt's nicht 45 Werdens Wiederkehr". "Als" in der Unterredung mit dem Brahmanen

Pokkharasādi in III, 2, 21 und mit dem Brahmanen Kūtadanta in V, 29 "der Erhabene erkannte, daß der Brahmane P. (K.) im Geiste vorbereitet, empfänglich, der Hemmnisse ledig, freudig und dem Glauben zugeneigt sei, da predigte er ihm die Lehre, die der Buddhas Vorzug ist: vom Leiden, vom Ursprunge, von der Auf- 5 hebung und vom Wege". Entsprechend XIV, 3, 11 und 19. Auch an den angeführten Stellen der Unterredungen des Erhabenen mit Potthapada und mit Cunda schließt der Erhabene die Erörterung über das, was er allein offenbart habe, nach der Frage: "Warum aber hat der Erhabene (gerade) dieses offenbart?" (IX, 30 und ähn- 10 lich IX, 33 und XXIX, 33) ab mit den Worten: "Weil es zusammenhängt mit dem, worauf es ankommt, ..., weil es zur inneren Abkehr, zur Freiheit vom Verlangen, zur Aufhebung, zum Frieden, zur Erkenntnis, zur Erleuchtung, zum Nibbana führt, deshalb habe ich es offenbart". Als "die vier zu erkennenden Lehrstücke" sind 15 diese "vier hehren Wahrheiten" auch XXXIV, 1, 5 (IX) von Sāriputta kurz gegeben.

Wir sind also zweifellos im Rechte, wenn wir das Thema vom Leiden in den Mittelpunkt von Buddhas Lehre stellen und den vier Einzelsätzen, den "vier hehren Wahrheiten", entsprechend disponieren. <sup>20</sup>

## Kap. III. Die hehre Wahrheit vom Leiden.

Der Grundtext für Verständnis und Beurteilung der ersten hehren Wahrheit, vom Leiden, ist die Stelle XXII, 18: "Und worin, Mönche, besteht die hehre Wahrheit vom Leiden? Geburt ist Leiden, Alter ist Leiden, Krankheit ist Leiden¹), Sterben ist Leiden, Kummer. 25 Klage, Leid, Trauer²) und Verzweiflung sind Leiden, [gebunden sein an Unliebes ist Leiden, Trennung von dem, was uns lieb ist, ist Leiden]³), wenn man nach etwas sich sehnt und es nicht erlangt, das ist Leiden, kurz gesagt, sind (überhaupt) alle fünf Formen, in denen wir uns auf die Erscheinungswelt einlassen, sie auf ein Ich 30 beziehen, (upādāna-kkhandha) Leiden". Dann erklärt der Erhabene eingehend die einzelnen Glieder dieser Leidenskette. Diese Erklärung ist nicht durchgehend von der Art, wie sie uns wünschenswert und nötig erschiene, sondern größtenteils eine der bekannten tautologischen Erklärungen, die wir nur zu gut auch aus indischen 35

<sup>1)</sup> Diese Worte "Krankheit ist Leiden" sind in der Textausgabe eingeklammert, weil sie in B<sup>m</sup> K. fehlen und auch später bei den Einzelerklärungen ausgelassen sind. Auch in der sogenannten Kausalitätsreihe von XIV, 2, 18 ff. und XV kommt "Krankheit" nicht mit vor, nur immer "Geburt und Alter". Da aber in der Geschichte von den vier Ausfahrten des Bodhisatta Vipassī in XIV, 2, 6 neben Alter und Tod auch Krankheit eine Rolle spielt, sind wir nicht sicher, ob sie nicht doch auch hier zu halten ist.

<sup>2)</sup> XXI, 2, 3 ist diese Trauer aber näher begrenzt.

<sup>3)</sup> Das eingeklammerte Stück findet sich nur in der Handschrift B<sup>m</sup> und in der siamesischen Ausgabe. Vgl. dazu XVI, 3, 48 und 5, 14.

Kommentaren kennen. Für die ersten Glieder der Leidenskette, Geburt vielleicht ausgenommen, bedürfen wir aber auch keiner Erklärung. Gotama hat da gleich am Anfange die handgreiflichsten Formen des Leidens zusammengestellt. Es bleibt uns aber auch 5 unbenommen, nähere Erklärungen wenigstens der Worte Alter, Krankheit, Sterben aus der Erzählung von den drei ersten Bodhisatta-Ausfahrten in XIV, 2, 2 ff. zu entnehmen. Freilich dürfen wir nicht vergessen, daß diese Erzählung vom erstmaligen Erblicken eines Greises, eines Kranken und eines Leichnams nicht mit Bezug 10 auf den Bodhisatta Gotama, sondern auf den vorzeitlichen Bodhisatta Vipassī berichtet ist. Was aber von Alter, Krankheit und Sterben gesagt ist, ist natürlich allgemeingültig. Wir können hier auf die Wiedergabe jener unerfreulichen Schilderungen verzichten (wie wir bei der Betrachtung des ernsten Sichbesinnens in Kap. XIV sehen 15 werden, sind die von XXII, 5 ff. wohl noch unerfreulicher). Sie sind indessen insofern von speziellem Werte, als sie uns darüber aufklären, warum auch die Geburt Leiden heißt. In XIV. 2, 2 ruft der erschrockene Prinz Vipassī aus: "Wehe über die Geburt, da an (allem) Geborenen einmal das Alter", resp. (6 und 10) "Alter, 20 Krankheit und Sterben", "zur Erscheinung kommt!" Auch das frischeste, kräftigste Leben verfällt. Der Gedanke: "Alles ist vergänglich, und Vergänglichkeit ist Leiden" klingt mit aus diesen Worten. In I, 3, 21 ist dieser Gedanke mit aller wünschenswerten Klarheit ausgesprochen: "Die Sinnengenüsse  $(k\bar{a}m\bar{a})$  sind unbeständig, 25 Leiden, der Vergänglichkeit unterworfen, aus ihrer Veranderlichkeit und ihrem Verfall entsteht Kummer, Klage, Leid, Trauer und Verzweiflung". An die Leiden der Gebürenden hat Buddha in diesem Zusammenhange bei dem Worte "Geburt" nicht gedacht, wie schon die Erklärung von XXII, 18 beweist. Unter Geburt müssen logischerweise auch die Geburten zu nicht-menschlichen Existenzen mit gemeint sein, wie auch aus XV, 4 hervorgeht: "Ananda, wenn es nicht Geburt (jati) in irgend einer Form. z. B. der Götter zur Götterexistenz, ... der Damonen zur

Dämonenexistenz, der Menschen zur Menschenexistenz, der Vier-35 füßler zur Vierfüßlerexistenz ... gäbe, ... würde dann wohl Alter und Sterben zur Erscheinung kommen?" Auch Überirdische altern und sterben, auch sie sind vergänglich und somit dem Leiden unterworfen. Die Vergänglichkeit der Volksgötter ist in Buddhas Lehre (wie im damaligen Indien überhaupt) durchgehende Anschauung. 40 Vgl. z. B. I, 2, 3 ff. Außerdem sind natürlich auch sie ebenso wie die irdischen Existenzen nur eine Summe von fünf  $up\bar{a}d\bar{a}na$ kkhandha's und, da diese nach XXII, 18 leidenvoll sind, leidenvoll wie sie. Auch XV, 34 ist in diesem Sinne bezeichnend. Immerhin sind die Götterexistenzen die mildesten Formen des Leidens, 45 vom Standpunkt empirischer Weltauffassung aus sogar Stadien hohen Glückes. Daß die Fortexistenz als Gott in einem Himmel daher gelegentlich sogar als eine Form der Vergeltung von Verdienst und

im ganzen nicht so nachdrücklich wie die irdische Existenz unter den Gesichtspunkt des Leidens gestellt erscheint, ist verständlich und besagt nichts gegen den Grundgedanken der Lehre. Himmelslohn stellt Gotama da, wo er "schrittweise belehrt" (anupubbikathā, z B. III, 2, 21), im Beginne seiner Predigt in Aussicht. also solchen, 5 die noch ganz in der empirischen Denkweise der breiten Masse stecken, als Belohnung z. B. für sittliche Zucht (so XVI, 1, 24), die ja auch nur ein Elementarstadium des Heilsweges ist. Wo ohne spezielle Hindeutung auf Götterexistenzen allgemein vom Kreislauf aller Existenzen die Rede ist, da ist es anders. Die Seelenwanderung 10 im allgemeinen ist als Leiden bezeichnet in der schon angeführten zweiten Strophe von XVI, 2, 3, denn diese enthalt den durch die Erkenntnis der vier Wahrheiten begründeten Gegensatz der Leidensaufhebung zu den Begriffen "Samsara" und "Werdens Kette" in Str. 1: .... drum hörte des Samsāra Lauf, des Werdens Kette nie- 15 mals auf". Die dritte Strophe von XVI, 3, 51 schließt: .... der läßt Geburten und Samsara hinter sich und erreicht des Leidens Ende".

Wir müssen uns nunmehr des längeren mit dem letzten Satze der ersten hehren Wahrheit vom Leiden beschäftigen: "alle fünf Formen (khandhā), in denen sich unser Uns-einlassen auf die Er- 20 scheinungen, ihre Beziehung auf ein angenommenes Ich, vollzieht, (upādāna) sind Leiden. Ich will sie einmal kurz die Formen des Realisierens nennen. Welche fünf Formen das sind, erfahren wir in XXII, 18: .die Realisierungsform Gestaltensonderung 1) (rūpa), die Realisierungsform Gefühl (vedanā), ... Bewußtsein (saññā), 25 ... Vorstellung (samkhāra), ... Wahrnehmung (viññāna)\*. Diese fünf Formen, in denen das Empirische sich uns bemerkbar macht, schließen also nach Buddhas Ansicht alles ein, worauf sich das upādāna, das "Adoptieren"?) der Erscheinungswelt durch das Ich, richtet, d. h. die ganze Erscheinungswelt, und alle fünf sind leiden- 30 Sie sind schon in XIV, 2, 22, XXII, 14 und später in XXXIII, 1, 11 (V) aufgezählt. an der ersten Stelle mit der Bemerkung, daß der frühere Bodhisatta ihrem Entstehen und ihrem Vergehen nachgesonnen habe, dadurch vom Adoptieren (der Sinnenwelt) abgekommen (anupādāya) und von den "Überschwemmungen" 35 '(durch das Sinnenweltliche, asava) erlöst worden sei, und an den beiden letzten Stellen mit der Angabe, daß der Mönch über ihr Entstehen und Vergehen nachsinnt. Aus allen drei Stellen erfahren wir also schon, daß die upādāna-kkhandha's vergänglich sind, was im Grunde besagt, daß sie Leiden in sich bergen. In der Tat be- 40 ruht ja alles Leiden auf der Vergänglichkeit. Auch Seelenkummer

<sup>1)</sup> Und wahrscheinlich die Unterscheidung einer eigenen Gestalt von den anderen. In dem Schema der "Stufen der Befreiung" (Kap. XIX) heißt der auf der untersten Stufe Stehende rupt "der (seinem Glauben nach) eine Gestalt hat". sakkayaditthi "Ansicht, daß es einen seienden Korper gebe" bedeutet dasselbe.

<sup>2)</sup> Denn upādāna heißt wörtlich "Annehmen".

30

kommt doch nur dadurch zustande, daß unsere "Seele" beeinflußbar, d. h. der Veränderlichkeit unterworfen, ist. Der Tathagata ist, wie Buddha in I, 1, 36 und öfter ausspricht, erlöst, weil er der Gefühle Entstehen und Vergehen, Annehmlichkeit und Bitternis und, wie 5 man ihnen entrinnt, der Wahrheit gemäß erkannt hat. - Einfach aufgezählt sind die upādāna-kkhandha's auch XXXIII, 2, 1 (II) und mit der Bemerkung, daß sie erkannt werden müssen, auch in XXXIV, 1, 6 (III).

Hier ist noch kurz zu erwähnen, daß die Empfindung für das 10 Leiden und das Unschöne der Welt auch ādīnavasaññā und asubhasañña heißt XVI,1,10; XXXIII,2,3 (VIII) und XXXIV,1,8 (VIII).

In den großen Gedankenkreis, daß alles nur Leiden sei, gehört es auch wohl im letzten Grunde, wenn Buddha gelegentlich Dinge, die gewöhnlich für wertvoll gelten, als unwesentlich hinstellt, näm-15 lich Kaste und Stammbaum (III, 2, 1).

Das Prädikat "vergänglich" (anicca), um darauf zurückzukommen, wird ganz besonders oft der "Vorstellung" (samkhāra) beigelegt, genauer gesagt, den "Vorstellungen" in der Mehrzahl. Gemeint sind da, wenn wir aus unseren Denkgewohnheiten heraus 20 urteilen, natürlich vielmehr eigentlich die einzelnen Objekte der Vorstellung und nicht die Geistesfunktion selbst. Wo aber die Dinge Realität nur durch die Vorstellung haben, da ist beides ein und dasselbe, und man braucht nicht einmal von einer Übertragung zu reden. Nun heißt der wohl am häufigsten zitierte Vers des 25 Buddhismus, der zuerst in D. XVI, 6, 10 und XVII, 2, 17 erscheint:  $Anicc\bar{a} \ vata \ samkh\bar{a}r\bar{a} \dots$ 

> .Was Vorstellung nur ist, vergeht, Es schwindet hin, wie es entsteht, Und kaum entstanden, ist's dahin, Drum ist sein Ende ein Gewinn."

Aniccā samkhārā steht auch schon in XVI, 5, 6. "Vergänglichkeit ist das Wesen der Samkharas" spricht Buddha zu den Mönchen XVI, 3, 51 und 6, 7. In XVII, 2, 16 schließt er seine Schilderung der Herrlichkeiten des mythischen Königs Mahāsudassana mit den 35 Worten: "Sieh, Ananda, alle diese Samkharas sind vergangen, zu Ende gekommen, anders geworden. So vergänglich sind die Samkhāras, Ananda ... ". Im gleichen Sinne wie von Vorstellungen kann erst recht auch vom "Vorgestellten" gesprochen werden und wird davon gesprochen: in XVI, 3, 48 belehrt der Erhabene den 40 Ananda: "Wie wäre es wohl möglich, daß das, was entstanden, geworden, vorgestellt und seinem Wesen nach dem Zerfalle geweiht ist, nicht zerfiele?" Ähnlich XVI, 5, 14. "Die Vergänglichkeit aller Samkharas ist dazu angetan, Überdruß an ihnen hervorzurufen und zu veranlassen, daß man sich von ihnen losmacht" (XVII, 2, 16). 45

Die Idee der Flüchtigkeit (weil Abhängigkeit) von vier der fünf upādāna-kkhandha's, der "Gestalt", des "Gefühles", der "Vorstellung" und der "Wahrnehmung", kommt auch in einer anderen Formel, von der in Kap. V noch zu handeln ist, in der sogenannten Kausalitatsreihe, zum Ausdruck, insofern, als darin die vier als nur unter Voraussetzungen erscheinend" (naticca-samuppanna) bezeichnet sind. Auch an einem auf das Bewußtsein bezüglichen 5 ähnlichen Ausspruche fehlt es nicht. In IX, 7 belehrt Buddha den Potthapada: "Daß des Menschen Bewußtseinszustände ohne Grund und Voraussetzung entständen und zu Ende gingen, ist eine grundfalsche Annahme jener Asketen und Brahmanen" (von denen dort die Rede ist). "Gerade nur mit Grund und durch Voraussetzung 10 bedingt erscheinen und vergehen sie".

Es mag hier gleich hinzugefügt werden, daß die Vergänglichkeit alles Irdischen natürlich auch zu direktem Ausdruck gelangt, ohne den Umweg über die Idee der upādāna-kkhandha's. In XXXIII, 2, 3 (VIII), in Sariputtas Lehrvortrag, ist u. a. das Be- 15 wußtsein der Vergänglichkeit genannt, und daß die Mönche "die Idee der Vergänglichkeit nähren", nennt in XVI, 1, 10 der Meister mit unter den Voraussetzungen für das Gedeihen der Mönche. Die Tatsache, daß Buddhas Lehrgedanke auch in einem Hörer oder in Hörern klar erkannt aufleuchtet, ist immer mit der stehenden 20 Wendung ausgedrückt: es tat sich ihm (ihnen) das reine, ungetrübte Auge der Wahrheit auf: Alles, was entsteht, muß notwendig wieder vergehen's (III, 2, 21; XIV, 3, 11: 15; 19; XXI, 2, 10).

Was der D. sonst noch über die upādāna-kkhandha's vorbringt, ist, daß sie nicht etwa ein Selbst (attā) darstellen. Aus- 25 drücklich wird diese Erörterung wenigstens an einigen von ihnen durchgeführt, die vermöge ihrer geistigen Natur uid weil sie von allen fünf wohl am subjektivsten, innerlichsten, sind, am ehesten für das Selbst der Wesen gehalten werden könnten, Bewußtsein (saññā) und Gefühl (vedanā). In IX, 21 richtet der Wanderasket 30 Potthapada die Frage an den Erhabenen: "Herr, ist das Bewußtsein jemandes Selbst, oder ist das Bewußtsein etwas anderes und etwas anderes das Selbst?" Der Buddha weist ihm nach, daß in jedem Falle, wie er sich auch das Selbst vorstelle, dieses vom Bewußtsein verschieden sei, denn wenn man auch das Selbst als geistig 35 fasse, aus dem Kommen und Gehen der Bewußtseinszustände ergebe sich, daß Bewußtsein und Selbst nicht ein und dasselbe sei. Es liegt ja im philosophischen Begriffe des Selbst, daß es unveränder-Es wäre mithin ein Widerspruch in sich, wenn man das veränderliche Bewußtsein für das Selbst erklären wollte. Die Idee 40 der Vergänglichkeit der upādāna-kkhandha's ist also eine der Grundlagen auch dieser Diskussion. Daß auch das Gefühl (vedanā) nicht das Selbst sein könne, setzt in XV, 27 ff. der Erhabene dem Ānanda auseinander: Es gebe dreierlei Gefühle, das angenehme, das unangenehme und das neutrale, keins von allen drei könne 45 das Selbst sein, denn das Selbst sei nur einzig, alle drei Gefühle aber seien nicht gleichzeitig; ferner seien alle drei Gefühle vergänglich und durch Ursachen bedingt, und welches von ihnen auch man für das Selbst erklären wolle, man müsse dann, wenn das betreffende Gefühl vergangen sei, erklären: "Mein Selbst ist vergangen". Das wäre wieder derselbe Widerspruch in sich selbt.

Zweierlei Beachtenswertes ergibt sich also aus den Erörterungen über einzelne unādāna-kkhandha's, wo solche angestellt werden: Sie sind nicht das Selbst und sie sind — dies deckt sich mit dem. was wir schon von allen zusammen wissen - vorübergehend, vergänglich, und dies letzte besagt zugleich, daß sie leidenvoll sind. 10 Sariputta führt darum als erste drei von seinen fünf "die Erlösung zustande bringenden Ideen" in XXXIII, 2. 1 (XXVI) an "die Idee der Vergänglichkeit", "die, daß Leiden in der Vergänglichkeit", und die, daß kein Selbst im Leiden ist". In IX, 40-42 spricht denn auch Buddha zu Potthapada: "Euch frei zu machen von der Idee 15 des Selbstes" (in allen drei Formen, in denen dieses vorgestellt wird) "predige ich die Lehre ....", und in 53: "Das sind überhaupt nur landläufige Namen, Ausdrucksweisen, Benennungen, Bezeichnungen, welche (weil sie einmal in Gebrauch sind) auch der Tathāgata gebraucht. Aber er nimmt sie nicht ernst'. In XVI, 1, 10 20 bezeichnet er das Bewußtsein, es gebe kein Selbst. als eine der Voraussetzungen für das Gedeihen der Mönche, und nach Sariputtas Worten in XXXIII, 2, 3 (VIII) gehört zu den sieben Bewußtseinsäußerungen und nach XXXIV, 1, 8 (VIII) zu den acht Bewußtseinsäußerungen, die zu betätigen sind, auch das Bewußtsein, daß kein 25 Selbst vorhanden ist (an-atta-saññā).

Ein Selbst ist nicht einmal im Leiden vorhanden, denn nach XXXIII. 2, 1 (XXVI) gehört zu den Bewußtseinsakten. die zur Erlösung führen, auch duklihe annatta-saññā, "das Bewußtsein vom Nichtvorhandensein eines Selbstes im Leiden" (auch aufgeführt in XXXIII, 2, 2 (XXII)).

Es ergibt sich uns nun wahrscheinlich auch Klarheit darüber, warum in der Definition von "Leiden" die ganze Erscheinungswelt "Formen des Adoptierens" heißt. Das Leiden besteht eben nur insofern, als irgendwie. uns unerklärlich, die Selbst-"Annahme" eines 35 Ich erfolgt (upādā) und dieses die Erscheinungswelt "annimmt" (upādā), d. h. in Beziehung zu sich selbst setzt¹). Daß das Selbst Produkt des eigenen oder fremden Tuns. d. h. durch das Kamma hervorgerufen, sei, ist eine der von Buddha abgelehnten Ansichten mancher Asketen und Brahmanen (XXIX, 34). Sobald eine solche 40 Selbst-, Ich-Annahme durch sich selbst den Erscheinungen einen Angriffspunkt, einen Zugang, bietet, wird die erörterte Vergänglichkeit der upādāna-kkhandha's als Leiden empfunden und ist somit das Leiden vorhanden. Nach XXXIII, 2, 1 (XXVI) führt u. a. das

<sup>1)</sup> Sāriputta sagt in XXXIV, 1, 2 (III), die Berührung der Sinne mit ihren Objekten (phasso), also die Sinneswahrnehmung, sei  $up\bar{u}d\bar{u}niya$ , dazu angetan,  $up\bar{u}d\bar{u}na$  hervorzurufen".

Bewußtsein, daß das Leid auf der Vergänglichkeit beruhe (anicce dukkha-saññā), zur Erlösung. Darum spricht in XV, 32 der Meister zu Ananda: "Wenn aber, Ananda, ein Mönch sein Gefühl nicht als Selbst betrachtet und auch kein nicht-empfindendes Selbst annimmt und die Sache auch nicht in der Weise ansieht: "Mein 5 Selbst übt das Fühlen aus, es ist die Eigenschaft meines Selbstes, zu fühlen', dann nimmt er nichts in der Welt mehr an (upādiyati) und dann wird er nicht mehr (durch Reize von außen) in Unruhe versetzt, und dann hat er im Inneren das volle Nibbana". Das Selbst, mag man es als körperlich, als geistig, aber gestaltet, oder 10 als gestaltlos auffassen, ist in jedem Falle nur ein Begriff (IX. 53, s. oben). Über die richtige Erkenntnis der Gefühle als die Erlösung ausmachend s. Kap. VII, gegen Ende. Darum heißt eins der vier Upādānas, die die Schematisiersucht in XV. 6; XXXIII. 1, 11 (XXXV) aufstellt, attavādūpādānam, "das Up., das sich offen- 15 bart im Glauben an ein Selbst", ein anderes "das Up. der falschen Ansicht". Auch das dritte, "das Up. des Begehrens", fühlt ein Selbst, und das vierte, "das Up. der Beobachtung der sittlichen Zucht" ist wohl die Negation des dritten.

Wenn man nun kein Selbst voraussetzen kann, dann kann man 20 vernünftigerweise auch nicht sagen "Ich bin". Darum erklärt in XXXIV, 1, 2 (IV) der Jünger Sariputta mit Recht und ganz zweifellos im Sinne von Buddhas Lehre: "Welches eine Ding ist aufzugeben? Der Wahn ,Ich bin", und in XXXIII, 2, 2 (XVII): "Freiwerden vom Stachel der Zweifel und Skrupel ist die Zer- 25 störung des Wahnes ,Ich bin'". Die Sein schaffende Idee ,Ich bin", also das Zum-Ich-werden, beruht allein auf jener "Annahme" eines Selbstes (upādāna). Das ist in der Kausalitätsformel genau wie zu erwarten ausgedrückt: upādāna-paccayā bhavo "auf der Annahme beruht das Werden' (XIV, 2, 18; XV, 6). Ein eben- 30 solcher Wahn wie .ich bin" ist aber natürlich auch jedes .es ist", weil eben nirgends ein Selbst, d. h. ein Prinzip des Seins, zu erkennen ist. Wir haben die ganze erste hehre Wahrheit vom Leiden nunmehr durchforscht, ohne auch nur ein einziges Mal auf das Wort "Sein" gestoßen zu sein. Nicht einmal der Satz "Sein ist 35 Leiden", den wir Neueren so viel aussprechen, würde berechtigt sein. Es gibt Leiden, leidenvolle upādāna-kkhandha's, aber von einem Sein zu reden ist nicht am Platze, und ebensowenig natürlich von einem Sein in der Vergangenheit oder Zukunft. bhūtam "geworden, seiend", samkhatam "vorgestellt" und paticcasamup- 40 pannam bedingt vorhanden" sind in XXXIV, 1, 4 (VII) Synonyma. Wenn Buddha von eigenen früheren Existenzen redet, wie z.B. von seiner Existenz als Mahāsudassana in XVII, 2, 14, so ist das nur die hergebrachte facon de parler, an ein wirkliches Sein kann er ebensowenig ernstlich gedacht haben, wie wenn er vom sogenannten 45 Sein in der Gegenwart spricht. Zeit und Zeitunterschied ist irreal wie jedes Sein, es gibt nur zeitloses Leiden. Auch jene Mahā20

25

40

sudassana-Existenz war nur eine Summe von Samkhāras, die vorüber sind (XVII, 2, 16). In I, 3, 32 ff. erklärt Buddha ausdrücklich, daß nur Leute, die unter der Herrschaft des "Durstes" stehen, an Ewigkeit in Vergangenheit oder Zukunft und überhaupt an Dogmen, 5 die sich auf ein Sein beziehen, glauben. Über diesen "Durst" als Ursache des angeblichen Seins s. Kap. IV.

Suchen wir nach Antwort auf die Frage, wo wir denn nun mit dem "Sein" der empirisch denkenden Alltagsmenschen hinsollen, denn durch irgend eine Tür in Buddhas Lehre muß es doch hinausgelassen werden, so stehen als solche Türen von den fünf upādānakkhandha's zwei im Vordergrunde: saṃkhāra "Vorstellung" und viññāna "Wahrnehmung". Sie sind es ganz besonders, die den Eindruck, als ob draußen Dinge seien, verschulden, und sie spielen daher eine wichtige Rolle unter den fünf. Von den Saṃkhāras ist in dieser Beziehung alles schon oben S. 464 gesagt. Für viññāna habe ich hinzuweisen auf XI, 67 ff. Alles Sein besteht nur in der Wahrnebmung, das ist die Lehre, die der Erhabene dort einschärft,

XI, 85: "Die Wahrnehmung selbst niemand sieht, Doch endlos rings ist ihr Gebiet, In ihr ohn' andre Stützen ruht Luft, Erde, Feuer, Wasserflut, Und sie schließt lang, kurz, grob und fein Und schön und unschön in sich ein: Gestalt und Name nicht besteht, Wenn Wahrnehmung zu Ende geht".

In gleichem Sinne heißt es in der Kausalitätsformel XIV, 2, 18 und XV, 2, viññāṇa-paccayā nāmarūpam "auf Grund der Wahrnehmung ist Name und Gestalt (Begriff- und Objektwelt) vorhanden".

Wie sehr alles auf die "Wahrnehmung", also auf die subjektive 30 Seite und nicht auf die Objekte der Wahrnehmung, ankommt, zeigt auch das in XV, 33 von Buddha vorgetragene System der "sieben Stufen der Wahrnehmung" (s. Kap. XIX, b).

Fassen wir den Inhalt der ersten hehren Wahrheit vom Leiden kurz zusammen, so heißt er: Alles, was dem Alltagssinn als Sein erscheint, irdisches wie überirdisches, vergangenes und zukünftiges wie gegenwärtiges, ist nur eine Summe von leidenvollen, vergänglichen, eines Selbstes, d. h. Seinsprinzips, entbehrenden, Wahrnehmungen und anderen psychischen Erscheinungen.

# Kap. IV. Die hehre Wahrheit vom Ursprunge des Leidens.

Besteht, wie wir sahen, das Leiden letzten Endes im  $up\bar{a}d\bar{a}na$ , der "Annahme" eines wahrnehmenden, fühlenden Selbstes und von Beziehungen vergänglicher Erscheinungen zu diesem Selbst, so lautet die Frage, die sich aus diesem Sachverhalt ergibt: "Was ist der Grund für dieser "Annahme"?" Den Grundtext der Antwort darauf

finden wir wieder in XXII, 19: "Es ist der Durst, der immer wieder aufs Werden gerichtet ist (ponobhavikā), der begleitet ist von Lust und Begierde 1) und der bald da bald dort 2) sich letzt, nämlich der Durst, der sich offenbart im liebenden Begehren, als (Wille zum) Werden und als (Wille zum) Vergehen\*3). Das liebende Be- 5 gehren und (der Wille zum) Werden erscheinen dann ganz logisch auch wieder da, wo es sich um die Befreiung vom Leiden. die Erlösung, handelt. S. unten Kap. VI. Für weitere Aufklärung zwar belanglos, aber doch der Anführung wert ist Buddhas Ausspruch in XVI, 1, 6: "Solange die Mönche der Macht des erwachenden 10 Durstes, der immer wieder aufs Werden gerichtet ist, sich nicht unterwerfen werden, ist für sie kein Niedergang abzusehen ...". Ganz entsprechend zu XXII, 19 heißt es in der Kausalitätsformel (Kap. V), XIV, 2, 18 und XV, 7: tanhā paccayā upādānam "der Grund, aus dem das "Annehmen" folgt, ist der Durst". Vgl. auch 15 Kap. III, oben, S. 468.

Der Sinn liegt auf der Hand. Da von Sein (oder Nichtsein, der bloßen Negierung des Seins), wie wir bei Betrachtung der Wahrheit vom Leiden sahen, an sich gar nicht die Rede sein kann, so muß die Idee des Seins (und Nichtseins) willkürlich in die Ver- 20 hältnisse hineingetragen sein, durch ein Erpichtsein darauf, einen "Durst", wie der alte indische Philosoph sagt. Dieser Durst ist durch die indische Schematisiersucht dann dreifach disponiert, nach der positiven und negativen Seite hin und außerdem noch nach der Hauptform seiner Betätigung, der Liebe oder dem Begehren 25 (auch XXXIII, 1, 10 (XVI) und XXXIV, 1, 4 (IV)). Diese Einteilung ist ohne tiefere Bedeutung. In Sariputtas Referat XXXIII, 1, 10 (XVII f.) finden sich andere, wahrscheinlich noch willkürlichere, Dreiteilungen dieses "Durstes" und in XV, 7; XXXIII, 2, 2 (VIII) und XXXIV, 1, 7 (IV) eine nach den sechs Sinnesobjekten.

Abzulehnen ist jeder Versuch, Buddha die Ansicht unterzuschieben, er habe das Leiden als Folge der Taten früherer Existenzen aufgefaßt, also im Zusammenhange mit der Lehre vom Leiden die Kammalehre vertreten. Er weist vielmehr die Ansicht einiger Asketen und Brahmanen, Leid und Glück beruhe auf eigener oder 35 fremder Tat, zurück in XXIX, 34, und wo er doch von der Folge von Existenzen aus früheren Taten redet, ist das nicht aufzufassen als Lehre von ihm, sondern als notgedrungenes Wirtschaften mit hergebrachten und allgemeingültigen Anschauungen.

<sup>1)</sup> Was das besagt, ist aus der Erörterung der dritten Wahrheit (Kap. VI) zu ersehen.

<sup>2)</sup> D. h. an den Wahrnehmungen der verschiedenen Sinne, s. Kap. VI.

<sup>3)</sup> Im übrigen ist in XXII, 19 nur eine Aufzählung dessen gegeben, worauf dieser "Durst" sich richtet, der angenehmen Sinneswahrnehmungen, Gefühle und sonstigen psychischen Tätigkeiten, die daraus sich ergeben. Die ist ohne Belang. Auch in XV, 7 ist der "Durst" nach den verschiedenen Sinneswahrnehmungen spezialisiert in "Gestaltendurst", "Tönedurst", "Gerüchedurst" usw.

#### Kap. V. Die Kausalitätsreihe oder Nidanakette 1).

Außer dem "Durste" lassen sich nun aber auch noch andere Gründe des Leidens anführen. Die "Annahme eines Selbstes" usw., in der das Leiden besteht, ist Ausdruck einer falschen Erkenntnis, 5 des Mangels der Erkenntnis, oder eines falschen Wissens. So spricht ja Buddha in XV, 1: "Ānanda, wegen des Nichterkannthabens dieses Lehrsatzes vom "Ursprung (des Leidens) infolge von kommt dieses Geschlecht ... nicht von der Seelenwanderung los', und in XVI. 2, 2: Mönche, weil wir zur Erkenntnis der vier hehren Wahrheiten noch 10 nicht durchgedrungen waren, haben wir, ich und ihr, diesen langen Weg (der Seelenwanderung) ohne Ruh und Rast durchwandern müssen". Von den als Sein sich darstellenden Erscheinungen hat ferner der Mensch, wie wir sahen, Kenntnis durch die Wahrnehmung und durch die Vorstellungen, beide erstrecken sich ihrerseits auf 15 Gestalten und deren Namen (nāmarūpa). Wir haben außerdem gesehen, daß Buddha sich einmal gegen die falsche Ansicht wandte. das Gefühl sei das Selbst, also muß wohl hie und da das Gefühl als Selbst gegolten haben, und es ist sonach nicht verwunderlich. wenn auch das Gefühl unter den Gründen der Selbstannahme, des 20  $u \rho \bar{a} d\bar{a} n a$ , erscheint<sup>2</sup>). Wenn wir uns alle diese Elemente zusammengenommen und, so gut es geht, in ein Schema der gegenseitigen Abhängigkeit oder auch nur der logischen Beziehung<sup>8</sup>) zu einander gebracht denken, dann haben wir das, was wir die Kausalitätsreihe der Gründe für das Leiden zu nennen pflegen, welche Reihe das 25 Leiden umständlicher und ausführlicher erklärt als die zweite hehre Wahrheit. Das Nichtwissen als letzter Grund ist aber im D. noch nicht mit in die Reihe aufgenommen (sondern nur für sich an den beiden oben angeführten Stellen anerkannt), erst in späteren Werken. Daß diese Formel noch nicht die spätere fest abgegrenzte Gestalt. 30 hatte, beweist die Tatsache, daß in XV, 9 an den "Durst" noch ein mehr auf die Praxis bezüglicher als philosophisch gedachter Seitenschößling ansetzt, der allerlei irdische Regungen und Bestrebungen erklären soll, das Trachten nach Gewinn, Neid, Habgier und die daraus sich ergebenden bösen Folgen (akusalā dhammā): 35 Streit, Gewalttat mit Stock und Schwert, Verleumdung und Lüge, wovon dann weitere Ausführungen XXVI, 10 ff. und XXVII. 11 und 18 f. sind.

Die Kausalitätsformel hat keine grundlegende Bedeutung für die Buddhalehre, sondern ist ein Surrogat für die zweite Wahrheit, 40 das größere Gründlichkeit zeigen sollte, aber nur ein wirrer Knäuel ist. Sie ist kein philosophisches Glanzstück. Daß der erste Be-

nidāna heißt "Grund", so XV, 4 im Zusammenhange der Kausalitätsreihe selbst. Die Pälibezeichnung der Kette aber ist paticca-samuppādu.
 Ein anderer Grund wirkt aber mit. s. S. 471, Anm. 4

Diese logische Beziehung ist bei den einzelnen Gliedern verschieden,
 die folgenden Anmerkungen.

gründer der Buddhalehre, also der Große, dessen Gestalt sich verliert in dem Dunkel, welches jenseits des D. sich ausbreitet, dieses Sammelsurium zuwege gebracht habe, dürfen wir wohl für ausgeschlossen halten. Vielleicht ist das Wort paticcasamuppanna "bedingt vorhanden", was ursprünglich einfach "durch Durst..." 5 oder "durch Vorstellung bedingt" bedeutet haben mag, der Anlaß geworden, eine solche ganze Kette von Gründen aufzustellen.

Wir betrachten nun in möglichster Kürze die einzelnen Glieder dieser Kette vom Ende an rückwärts. Die Grundtexte dafür sind XIV, 2, 18 ff. und XV, 2 ff., ich beschränke mich auf XV, da die 10 Version von XIV als Denkergebnis des vorzeitlichen Bodhisatta Vipassī dargestellt ist. XV, 2: "Aus der Geburt folgt Alter und Sterben . . . Aus dem Werden 1) folgt 2) Geburt . . . Aus dem ,Annehmen' (eines Selbstes und der Beziehungen der Erscheinungen zu diesem,  $up\bar{a}d\bar{a}na$ ) folgt 3) Werden . . . Aus dem "Durst" folgt 15 das "Annehmen" . . . Aus dem Gefühle 4) folgt 2) der "Durst" . . . Aus der Berührung (der Sinneswerkzeuge mit den sogenannten Sinnesgegenständen)<sup>5</sup>) folgt<sup>2</sup>) das Gefühl ... Aus (dem Erscheinen von) Name 6) und Gestalt folgt 2) die Berührung (des Verstandes und der Sinne mit ihnen) 7) . . . Aus der Wahrnehmung folgt 8) 20 Name und Gestalt . . . ". Buddha spricht mit Bezug auf dieses Glied der Kausalitätsreihe in XV, 21 zu Ananda: "Ananda, wenn die Wahrnehmung nicht in den Mutterleib eindränge, würde dann wohl Name und Gestalt im Mutterleibe zustande kommen?" Ananda antwortet: Nein, Herr". Und wenn, Ananda, die Wahrnehmung, 25 nachdem sie in den Mutterleib eingedrungen ist, wieder von dannen

<sup>1)</sup> D. h. dem Zum-Ich-Werden, der Annahme eines seienden Ich, siehe Kap. III, oben, S. 467.

<sup>2)</sup> Das Wort "folgt" (-paccayā) bedeutet hier die Konsequenz.

<sup>3)</sup> Hier bezeichnet "folgt" einen logischen Schluß.

<sup>4)</sup> Weil das die Sinneswahrnehmungen begleitende angenehme oder unangenehme Gefühl das Interesse an den Dingen der Erscheinung hervorruft. Nicht philosophisch gemeint sind die Gründe (Gegenstände) des mönchischen Durstes (Verlangens), die in XXXIII, 1, 11 (XX) aufgezählt sind: Gewandung, Almosen usw.

<sup>5)</sup> Die sechs nach den "sechs" Sinnen verschiedenen Arten dieser Berührung sind aufgezählt XXXIII, 2, 2 (IV). Säriputta bringt in XXXIV, 1, 2 (III) die Berührung (phassa) direkt mit dem upadana in Zusammenhang. Wenn nach XXXIII, 1, 11 (XVII) und XXXIV, 1, 5 (III) phassa, ferner Denken und Wahrnehmen Arten der "Speise" (āhāra) sind neben der materiellen Speise, so ist das ein bildlicher Ausdruck. Wie die Speise den Körper aufbaut, so Sinneswahrnehmung usw. die Vorstellung vom Körper usw. sabbe sattā āhāratthitikā in XXXIV, 1, 2 (IX) "alle Wesen bestehen durch Speise" könnte in diesem doppelten Sinne gemeint sein.

<sup>6)</sup> Aus den Erörterungen von XV, 20 ist zu entnehmen, daß die Namen für die Gestalten, d. h. die Begriffe, gemeint sind.

<sup>7)</sup> Die Kette von Sinnesberührung bis Alter und Tod, Kummer, Klagen, Leid. Trauer und Verzweiflung hat, in dieser Reihenfolge, auch I, 3, 71.

<sup>8)</sup> Hier bezeichnet "folgt" eine Tautologie, also den Erkenntnisgrund.

schweifte, würde dann wohl Name und Gestalt zum irdischen (empirischen) Sein zutage kommen?" "Nein, Herr". Man hat diese Stelle so aufgefaßt, als ob hier etwas irgendwie dunkel wesenhaft Gedachtes als in den Mutterleib eingehend und dort sich einen 5 Körper bildend vorgestellt wäre. Diese Auffassung ist unberechtigt. Da einerseits, in rechter philosophischer Weise angesehen, alles nur in der Wahrnehmung besteht (XI, 85, s. Kap. III, oben, S. 468), da anderseits das empirische Denken die Empfängnis und Geburt als etwas Reales ansieht, muß Buddha gelegentlich auch auf diese 10 Dinge eingehen und sie als nur in der Wahrnehmung bestehend bezeichnen. Wie hätte er das Eindringen des befruchtenden Samens. der, philosophisch betrachtet, nur in der Wahrnehmung besteht, in den Mutterleib philosophisch anders beschreiben sollen als mit den Worten, daß die darauf bezügliche Wahrnehmung in den Mutter-15 leib einginge? Auch die vom empirischen Denken angenommene Entfaltung des Keimes zum namen- und gestalthaften Individuum ist, philosophisch angesehen, nur in der Wahrnehmung vorhanden, nur die Wahrnehmung also wächst und kommt ans Licht. Wo aber der Keim sich nicht entfaltet, da ist auch diese Nichtentfaltung 20 nur Wahrnehmung, und nur Wahrnehmung ist es also, die ohne Ergebnis vom Mutterleibe abläßt.

Nun heißt es in XV, 22 (und XIV, 2, 18) noch weiter: "(Umgekehrt) folgt aus Name und Gestalt die Wahrnehmung". Der Satz bietet nicht die geringste Schwierigkeit. Da, wie oben ausgesprochen, 25 Wahrnehmung und Apperzeption von Gestalt und Name (Begriff) ein und dasselbe ist, so kann man ebensogut sagen, diese folge aus

jener, wie, jene folge aus dieser.

Die Version der Kausalitätsreihe, die Buddha Gotama in XIV. 2. 18 ff. als von Vipassī gefunden darstellt, deckt sich im wesentlichen 30 mit der soeben besprochenen. Sie fügt nur noch ein zwischen Berührung und Name-und-Gestalt: "Aus den sechs Sinnengebieten folgt die Berührung", d. h. "Aus dem Erscheinen der fünf Sinne nebst dem Verstande und der entsprechenden Wahrnehmungsgegenstände nebst den Begriffen folgt das Aufeinanderstoßen beider Gruppen", 35 und dann: "Aus Name und Gestalt folgen") die sechs Sinnengebiete". "Gestalt" ist hier offenbar eine prägnante Bezeichnung für "Sinnesobjekte", im übrigen ist der Sinn dieser überflüssigen Erweiterung klar. XIV, 2, 19 sowohl wie XV, 22 schließt die Aufzählung der Kausalitätsreihe mit den Worten: "Infolge davon wird 40 man geboren, altert man, stirbt man, scheidet man aus den Existenzen ab und tritt in sie ein, infolge nämlich davon (das Folgende nur XIV. 2, 19), daß aus Name-und-Gestalt die Wahrnehmung, aus der Wahrnehmung Name-und-Gestalt, aus Name-und-Gestalt die Sechszahl der Sinnengebiete, aus der Sechszahl der Sinnengebiete die

<sup>1) &</sup>quot;Folgen" ist hier wieder im Sinne der Identität zu nehmen wie S. 471, Anm. 8.

15

Berührung (zwischen den Sinnen und ihren Gegenständen), aus der Berührung das Gefühl, aus dem Gefühle der Durst, aus dem Durste das Annehmen (des Selbstes und der Beziehungen der Erscheinungen zu diesem), aus diesem Annehmen das Werden, aus dem Werden die Geburt, aus der Geburt Alter und Sterben, Kummer, Klage, 5 Leid, Trauer und Verzweiflung folgt. Das ist der Ursprung der ganzen Masse des Leidens". XV, 22 aber hat an Stelle dieses Schlußstückes nach "infolge nämlich davon" nur die Worte: "infolge nämlich von Name-und-Gestalt samt Wahrnehmung".

In XIV, 2, 20 und XV, 4 ff. folgt noch die Darlegung der Auf- 10 hebung des Leidens durch Aufhebung (nirodha) der einzelnen Glieder der Kausalitätsreihe vom ersten bis zum letzten. Aber das gehört erst in das Kap. VIII.

## Kap. VI. Die hehre Wahrheit von der Aufhebung des Leidens.

XXII, 20: "Und welches ist, Mönche, die hehre Wahrheit , Aufhebung des Leidens'? Die gänzliche in Nichtverlangen¹) bestehende Aufhebung eben dieses Durstes, sein Aufgeben, Fahrenlassen, das Sichlosmachen von ihm, das Nichtfesthängen an ihm". (Auch in XXXIV, 1, 3 (IV) sagt Sāriputta: "Das Nichtwissen und der Durst 20 nach Werden sind abzutun". In einer der Strophen von XXI, 2, 9 nennt Gott Sakka selbst den Buddha den "Vernichter des Stachels Durst".) XXII, 20 fährt fort: "Und wo hat dieses Aufgeben und Hemmen des Durstes einzusetzen? Bei den Dingen dieser Welt, die uns lieb<sup>2</sup>) und angenehm<sup>2</sup>) sind. Und was in der Welt ist <sup>25</sup> uns lieb und angenehm? Das Auge..., das Ohr..., das Riechorgan ..., die Zunge ..., der Körper 3) ..., der Verstand 4) ...; die Gestalten ..., die Töne ..., die Gerüche ..., die Geschmacksreize ..., die Tastempfindungen ..., die Begriffe 5) ...; die Wahrnehmung durch das Auge ..., ... durch das Ohr ... " (usw., es 30 folgt wieder die ganze Reihe; dann die Gefühle und die Denkprozesse, die sich an die einzelnen Sinne anschließen).

Damit ist in der Tat alles gesagt, was sich sagen läßt. Ist der Grund des Leidens der Durst nach Werden, dann ist die Aufhebung des Leidens natürlich herbeizuführen durch Aufhebung 35

<sup>1)</sup> In XXXIII, 2, 1 (XX) steht avigatatanho "nicht frei von Durst" Seite an Seite mit avigatarāgo, -chando und -pemo "nicht frei von Verlangen".

<sup>2)</sup> rūpa in piyarūpam sātarūpam ist nur in ganz allgemeinem Sinne oder vielmehr bedeutungslos, pleonastisch, zu piya und  $s\bar{a}ta$  hinzugefügt, wie so oft, es sind nicht etwa nur liebe Gestalten gemeint, denn über die Kategorie "Gestalt" handelt Buddha erst später in diesem Paragraphen.

<sup>3)</sup> Als Sitz der Tastempfindungen.

<sup>4)</sup> Als Organ der Vereinheitlichung der Sinneserfahrung.

<sup>5)</sup> Die Objekte des Verstandes. Nach diesen sechs Gruppen der Sinnesobjekte ist, wie schon früher bemerkt, der "Durst" eingeteilt in XV,7; XXXIII. 2, 2 (VIII) und XXXIV, 1, 7 (IV).

dieses Durstes. Dieser Durst hat erklärlicherweise an den Stellen angeknüpft, die ihm am liebsten sind, und die sind, da es ja der Durst nach Beziehung zur Erscheinungswelt ist, die, wo das eigene angebliche Ich und die Erscheinungswelt in Berührung treten, die 5 Tore der Sinneswerkzeuge, was durch sie von außen eindringt, und

das, was dadurch im angeblichen Selbste hervorgerufen wird. Den Durst nach Liebem kann man ebensogut kurz als "Liebe" oder "Verlangen" (kāma) bezeichnen. Es ist also leicht zu verstehen, wenn Buddha in XIII, 27 (s. noch XXXIII, 2, 1 (III)) die 10 angenehmen Sinneseindrücke kāmaguna nennt, was zu bedeuten scheint "die durch Verlangen charakterisiert sind", vielleicht aber auch, woran Buddhaghosa zu denken scheint. "Fäden des Verlangens". Die Sinneseindrücke sind ja in der Tat die Fäden, die unser Inneres an die Außenwelt knüpfen, ja fesseln, und Buddha hat Recht, wenn 15 er die angenehmen, die mit kāmaguna gemeint sind, ebenda "Kette und Fessel" (andu, bandhanam) nennt. Es ist auch verständlich, wenn in XXXIV, 1, 5 (IV) Sariputta unter den Dingen, die aufzugeben sind, auch kāmogha, die "Flut des Begehrens", nennt. nekkhamma "Freiheit vom Begehren" ist ein Synonym oder eine 20 Voraussetzung von nibbāna III, 2, 21, verglichen mit XIV, 3, 13. Ein Synonym von  $k\bar{a}ma$  ist  $r\bar{a}qa$ , und der Gegensatz dazu, dosa.Haß", ist nur ein negatives Begehren, aber auch ein Begehren. Die Wendung rāqadosamohakkhayā sa nibbuto "der ist erlöst wegen des Schwindens von Leidenschaft, Haß und Verblendung\* 25 (XVI, 4, 43) ist, was Leidenschaft und Haß anbetrifft, ebenfalls verständlich. Wegen der Verblendung s. Kap. VIII.

In XVI, 2, 2 und 4, 2 sagt Buddha von sich selbst: ucchinnā bhavatanhā "vernichtet ist (durch mich) der Durst zum Werden" (d. h. der Durst. zu einem seienden Selbst zu werden, mich als solches zu betrachten). In der zweiten Strophe von 2, 3 aber sagt er statt dessen: bhavanetti samūhatā "Der Kanal zum Werden ist zerstört"). Dieser Kanal ist eben der "Durst". Er fügt ebenda weiter hinzu: ucchinnaṃ mūlaṃ dukkhassa "die Wurzel des Leidens ist ausgerodet": das ist auch nach unserer dritten hehren Wahrheit 55 der "Durst". Die Strophe schließt: n'atthi dāni punabbhavo "jetzt gibt es kein neues Werden mehr", weil der "Durst" beseitigt ist, der ja in der zweiten hehren Wahrheit ponobhavikā "immer wieder zum Werden führend" heißt.

Neben der Aufhebung des Durstes ist hie und da auch die 40 Beseitigung anderer Gründe des Leidens als Mittel zu dessen Aufhebung verordnet. Darüber handelt Kap. VIII. Hier in diesem Kapitel dürfte aber noch ein Terminus zu betrachten sein, der in XIV, 3, 1 und 3, 4 Seite an Seite mit tanhakkhayo "Schwinden des Durstes" erscheint: sabbūpadhipatinissaygo "das Aufgeben aller

In I, 3, 73 nennt Buddha den Körper dessen, der den Heilsweg gegangen ist, ucchinna-bhavanettiko.

5

Grundlagen". Die "Grundlagen" (upadhi) werden wohl die Erscheinungen sein, die der "Durst" nach Werden dem Ich- und Seinsbewußtsein (asmimāno) zugrunde legt.

Die Bezeichnungen für die Aufhebung des Leidens werden wir im nachsten Kapitel kennen lernen.

# Kap. VII. Nibbāna (Parinibbāna1)), Erlösung.

Als weiteres Synonym von tanhakkhayo tritt in XIV, 3, 1 und 3, 4 auch das im Buddhismus eine so bedeutende Rolle spielende Wort nibbanam auf, das im D. auch sonst noch öfter erscheint. In XIX, 1 und 61 z. B. heißt es von den vier Übungen des ernsten 10 Sichbesinnens und dem heiligen Wandel, d. i. dem achtteiligen Wege, daß sie zum Nibbāna führen (ekāyano maggo ... nibbānassa sacchikiriyāya; nibbānāya samvattati). In XIX, 8 und 23 ist von dem zum Nibbana führenden Wege" die Rede, den der Erhabene verkündet habe. In XIV, 3, 1 denkt der Buddha Vipassī bei sich: 15 "Auch dieses Ding ist schwer zu begreifen: das Zur-Ruhe-Kommen der Vorstellungen, . . . , das Nibbana". Es bedeutet "Verlöschen" und "Kühlwerden". Eigentlich heißt es "Hinausgehen", "Ausgehen". wie ich schon vor Jahren, Lit. Zbl. 1897, Sp. 1366-68 ausgesprochen habe. Sowohl der Pāṇini-Dhātupātha (II, 41) wie die Pāli-Wurzel- 20 verzeichnisse (Kaccāvana-Dhātumañjūsā: vā gatibandhanesu pi. Dhātupātha: vi vā qamane) sprechen es rundweg aus, daß vā "gehen" heißt, und pati-vāna heißt ebenso zweifellos "Zurückgehen, Ablassen". z. B. D. XXIX. 1: M. 104 (II, 244); A. II, 1, 5 (I p. 50). pativāpeti "zurückgehen machen", "abbringen von" M. 64 (I, 435) usw. Nun 25 sind gegen diese meine Auffassung Einwendungen erhoben worden, sowohl öffentlich durch einen nun toten Gelehrten wie privatim durch einen lebenden. Es wird mir entgegengehalten, gati in der Erklärung des Pānini-Dhātupātha (und folglich auch in der Dhātumanjūsa) bedeute nicht "Gehen", sondern ganz allgemein "Bewegung", 30 und könne also auch als Erklärung für "Wehen" dienen. Ich halte es wenigstens für möglich, daß wir die Sache am entgegengesetzten Ende anzufassen haben: Das Wehen des Windes, das ja freilich schon in indogermanischer Zeit die spezielle Bedeutung der Wurzel  $var{a}$  gewesen ist, ist ursprünglich durch diese Wurzel vielleicht als 35 ein "Gehen" bezeichnet gewesen, weil das Wehen eine Bewegung ist. Wir sprechen ja auch von "bewegter Luft" und sagen "der Wind geht". Mit dem "Wehen" des Windes war, um es anders auszudrücken, vielleicht keine dem Winde speziell eigene Tätigkeit gemeint. Ebenso war vielleicht mit nir-vā, Pāli nib-bā, "verlöschen" 40 eigentlich nichts dem Feuer speziell Eigentümliches gemeint, kein

<sup>1)</sup> Zusammensetzung mit Präfix pari, das hier wohl die Vollständigkeit bezeichnen soll, z. B. XV, 32 paccattam yeva parinibbayati; XVI, 4, 2, Str. 2: Satthā parinibbuto; XXVI, 5 attānam parinibbāpenti.

"Verwehen", wie man zur Erklärung zu sagen pflegt, sondern das Aus-gehen", das ja auch wir vom Feuer gelegentlich aussagen. d. h. das Verschwinden desselben. Sicher steht auf jeden Fall, wie es sich auch in der Indogermanenzeit verhalten haben mag, daß 5 im Pāli  $var{a}$  auch "gehen" bedeutet und daß also nir- $var{a}$  "ausgehen" oder "hinausgehen" bedeuten kann. Aber es kommt mir für unsere Zwecke hier nicht mehr auf die etymologische Seite der Frage an. Was die sachliche Seite anbetrifft, so handelt es sich darum, ob Nirvāna und Nibbāna in der indischen Philosophie direkt und 10 ohne speziellen bildlichen Nebensinn das "Hinausgehen" (aus der Verstrickung ins Leiden, in die leidenvolle empirische Erscheinungswelt) bedeutet oder mit solchem Nebensinne, d. h. mit Zugrundelegung des Bildes vom ausgehenden Feuer, ein Ausgehen, ein Verlöschen, des bildlich als Feuer aufgefaßten Erscheinungsprozesses. 15 Beides ware denkbar, und für die erste Auffassung lassen sich z. B. einige andere Bezeichnungen der Erlösung anführen, worüber am Ende dieses Kapitels, die zweite Auffassung ist aber wahrscheinlich die berechtigtere (was im Jahre 1897 nicht meine Ansicht war), weil das Bild vom Feuer 1) und vom Verlöschen des 20 Feuers als ein im damaligen Indien sehr übliches gar nicht anzuzweifeln ist (vgl. D. XVI, 6, 10 Pajjotasseva nibbanam vimokho cetaso ahū "Es trat Befreiung seines Geistes ein wie das Verlöschen eines Lichtes", und weil das Verlangen gelegentlich auch ein Brand oder ein Fieber, eine Brunst (parilaho) heißt, z. B. D. XXVII, 16 25 parilāho kāyasmim okkami; XXXIII, 2, 1 (XX) kāme . . . avigataparilaho aviqatatanho. Mindestens ist diese Auffassung also neben der erstgenannten anzuerkennen. Sie paßt auch vortrefflich zu dem. was mit dem buddhistischen Terminus Nibbana bezeichnet werden soll: Das Schwinden, das Aufhören (warum also nicht auch das 30 Verlöschen"?) des leidenvollen Seins-Eindruckes (also sowohl des Leidens wie der Erscheinungswelt und des eingebildeten Selbstes). und dessen, was diesen Eindruck hervorbringt, also des "Durstes". Begehrens - auch wir sprechen ja vom Löschen des Durstes -. Nichtwissens, der Samkharas, und wie sonst man noch diesen Grund 35 bezeichnen mag.

Da Nibbāna nichts als das Aufhören des Eingehens auf die empirischen Erscheinungen bedeutet, so ist Buddha sehr im Recht, wenn er in XV, 32 dem Ānanda auseinandersetzt, wie wenig am Platze es sei, von einem durch den Heilsweg Erlösten (tathāyata), dessen Inneres zum Frieden des Nibbāna gelangt ist (pari-nibbā-yati), zu sagen, er existiere nach dem Tode oder er existiere nicht nach dem Tode usw. Umgekehrt ware und war es eine Verkennung

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. D. XXXIII. 1, 10 (XXXII) rāgaggi, dosaggi, mohaggi "das Feuer des Verlangens, des Hasses und der Verblendung", D. XXI, 1, 5, Str. 3 Parinibbāpaya bhadde jalantam iva vārinā "Lösche, Holde, (meine Liebesglut) wie einen in Flammen Stehenden mit Wasser!" und Buddhas Rede "Alles brennt" in Mahāvagga I, 21 (Vin. I, S. 34 f.).

des Wesens des Nibbana, es mit dem leiblichen Tode des Erlösten zusammenfallen zu lassen, wozu man freilich die Berechtigung herleiten zu dürfen wohl glauben kann und sie hergeleitet haben wird aus dem Umstande, daß parinibbāyati tatsächlich auch zum letzten Male sterben" bedeutet (so im ganzen Sutta D. XVI und vielleicht 5 auch in der Formel tatthaparinibbayi anavattidhammo tasma loka dort [im Himmel] zum letzten Male sterbend, ohne aus jener Welt [noch einmal in diese] zurückkehren zu müssen, z. B. VI, 13; XVI, 2, 7; XXVIII, 13). Es ist aber nicht schwer einzusehen, wieso diese Doppelheit der Bedeutung bei der Allgemeinheit des Sinnes 10 der Wurzel  $v\bar{a}$  möglich war. "Hinausgehen" ohne weiteren Zusatz kann natürlich ebensogut das Hinausgehen aus dem Leben, das "Abscheiden", wie das Hinausgehen aus der Verstrickung oder das Ausgehen des Feuers des leidenvollen Erscheinungstruges sein.

Die Erlösung wird auch noch mit anderen Namen bezeichnet. 15 Die dem Klange nach verwandteste Bezeichnung nibbuti (I, 1, 36 und öfter) und die des Erlösten, nibbuto, scheint zu einer ganz anderen Wurzel zu gehören als nibbana, zu Sanskrit vr "einhüllen", und also eigentlich zu bedeuten "Herauswickelung", "herausgewickelt (aus der Verstrickung)". XVI, 4, 43 rāgadosamohakkhayā sa nib- 20 buto "er ist erlöst, weil Leidenschaft, Haß und Verblendung schwand". Dieses  $nir\cdot vr$  ist aber mit  $nir\cdot v\bar{a}$  ( $nib\cdot b\bar{a}$ ) eine so enge Verbindung eingegangen, daß es sich sogar an der Bedeutungsnüangierung von nibbā beteiligt1): nibbuto heißt auch "abgekühlt" (XXIII, 17 ayogula nibbuta "ein abgekühlter Klumpen [glühend gemachten] 25 Metalles").

Auch vimutti, vielleicht das am häufigsten gebrauchte Wort für "Erlösung", bedeutet "Loslösung" und das ebenfalls häufig erscheinende Partizip vimutto "losgelöst". Man erwartet vielleicht, daß das, wovon man sich dabei loslöst, eine Fessel und als solche 30 bezeichnet sei. Diese Erwartung trifft aber nicht zu. Zwar wird von drei und fünf Fesseln (samyojana) in VI, 13, XVI, 2, 7, XVIII, 1 f., XXIX, 25 usw. gehandelt. Die drei Fesseln sind nach XXXIII, 1, 10 (XIX) die falsche Ansicht, daß es Körper gebe (sakkāyaditthi), der Zweifel (vicikicchā) und das Überschätzen der 35 sittlichen Zucht (sīlabbataparāmāso); die fünf sind nach XXXIII, 2, 1 (VII) außer diesen drei noch leidenschaftliches Begehren (kāmacchando) und Böswilligkeit (vyāpādo). Von allen fünf Fesseln ist der Erlöste frei, aber nicht erst durch die Erlösung ist er es geworden, sondern schon an früheren Stellen des Erlösungsweges 21, 40 denn wer von den ersten drei frei ist, hat erst die erste oder zweite

<sup>1)</sup> Weshalb man doch die Möglichkeit nicht ganz außer Auge lassen darf, daß nibbuti und nibbuto vielleicht ungewöhnliche Bildungen von  $nibb\vec{a}$  sein könnten.

<sup>2)</sup> Welche das aber sind, wird nicht klar, denn gegenüber den oben im Text wiedergegebenen Äußerungen einzelner Stellen hierüber, aus denen sich sowieso schon wenig ergibt, findet sich in XXIX, 25 die ganz anders lautende

der vier "Früchte" (phala) gewonnen und heißt ein "in den Strom Gelangter" (sotapanno, der nach XVI, 2, 9 den dreifachen Glauben und die sittliche Zucht, sīlam, hat und nicht wieder hinabsinken kann in die Hölle, in die Manenwelt, in einen Tierleib, oder eine 5 qualvolle Existenz'), oder, wenn auch noch Leidenschaft (raga), Haß (dosa) und Verblendung (moha) bei ihm abgeschwacht sind. ein "nur einmal noch Wiederkehrender" (sakadāgāmī), der nur noch einmal in dieser irdischen Welt geboren werden wird, um dann des Leidens Ende herbeizuführen (VI, 13); und wer von den fünf 10 frei ist, hat erst die dritte Frucht, die des zwar nicht mehr auf die Erde Wiederkehrenden (anāgāmi<sup>2</sup>)), aber doch noch einmal in einer himmlischen Existenz Erscheinenden3) und erst aus dieser dann ins Nibbana Eingehenden. Erst die vierte "Frucht" ist die Vollendung (arahattam), der Zustand dessen, der die von den "Über-15 schwemmungen" durch das Erscheinungsweltliche freie Erlösung des Inneren und der Erkenntnis schon in der sichtbaren Welt selbst erkannt und verwirklicht hat 1). In XVI, 5, 27 heißen die Angehörigen dieser vier Stufen, nebenbei bemerkt, erster, zweiter, dritter, vierter Asket".

Fesseln (samyojana) von Göttern, Menschen, Dämonen usw. 20 nennt Buddha in XXI, 2, 1 ferner den Neid und die Habsucht (issā, macchariyam). Da diese zu den "schlechten Regungen" (upakkilesa) gehören und upakkilesa ein Attribut der nīvarana's ist (s. Kap. XI. 10), so gilt das im folgenden über die nivarana's 25 als .Ketten Gesagte auch für Neid und Habsucht. Als Fesseln finden wir ferner in XIII, 27 die kāmaguna's, d. h. die angenehmen Sinneswahrnehmungen, bezeichnet (s. Kap. VI, oben, S. 474). In XIII, 30 bestrebt sich Buddha recht ausdrücklich auch dem Ohre deutlich zu machen, daß die fünf "Hemmnisse" "Fesseln" sind 30 (pane' ime nivaranā . . . āvaranā ti pi vuccanti, nivaranā ti pi vuccanti, onahā ti pi vuccanti, pariyonahā ti pi vuccanti), und schon in 29 hat er es durch ein Gleichnis eingeschärft. Drei von den samyojana's (Zweifel, leidenschaftliches Begehren und Böswilligkeit) stehen ja auch gleichzeitig in der Liste der nīvarana's II. 68. 35 Aber auch von diesen Fesseln der kāmaguna's und nīvarana's wird der Mönch, wenn wir nach den Auseinandersetzungen des Heilswegschemas urteilen, nicht erst durch die definitive Erlösung frei, sondern auf viel früheren Stufen (s. Kap. XI, 6: 8; 10).

Bemerkung Buddhas, daß denen, die sich um die vier Versenkungsstufen mühen, die vier "Früchte" in Aussicht stehen.

1) Nach XVIII. 9 f. wurde König Seniya Bimbisāra, der nach ebenda 4

<sup>1)</sup> Nach XVIII. 9 f. wurde König Seniya Bimbisāra, der nach ebenda 4 den dreifachen Glauben hatte und die Forderungen der sittlichen Zucht erfullte, in der nachsten Existenz ein himmlisches Wesen (yokkha).

Daß vom anūgāmī in XXXIII, 2, 1 (XVIII) durch Sāriputta funf Arten unterschieden werden, ist fur uns belangloser Ausfluß der Lust am Schematisieren.
 Vgl. aber das in Kap. III, oben. S. 462, uber die Götterexistenz Gesagte.

<sup>4)</sup> Zu diesen vier Stufen, "Früchten". vgl. VI, 13; XII, 13; XVI, 2.7; XVIII. 1 f.; XIX, 62: XXVIII, 13 f.; XXIX, 25.

Wovon die Erlösung uns befreit, das sind vielmehr die "Überschwemmungen 1) (āsava) der wollenden Seite und des Intellektes des Menschen durch das Empirische, das Erscheinungsweltliche<sup>2</sup>), im einzelnen diejenige, die besteht in Liebe oder Begehren, die besteht im Werden, d. h. in der Annahme eines Subjektes der Wahr- 5 nehmungen und der Annahme der Realität des Geschehens3). die besteht in falscher Ansicht (über die Natur des Empirischen) und die besteht im Nichtwissen (vom wahren Wesen des Empirischen) (... sammad eva āsavehi vimuccati seyyathīdam kāmāsavā bhavāsavā ditthūsavū avijjāsavū XVI, 1, 12;  $k\bar{a}m\bar{a}sav\bar{a}$  pi cittam 10 vimuccati bhavāsavā pi c° v° avijjāsavā pi c° v° . . . , . . . II, 97: āsavehi cittam vimucci XIV, 2, 22 usw.). Da der Grund zum Leiden, die tanhā, wie wir in Kap. IV, oben, S. 469, sahen, spezialisiert wird u. a. als Durst, der sich offenbart in Liebe oder Begehren. als (Wille zum) Werden, so ist es folgerichtig, daß auch in der 15 Formel von der Erlösung kāma und bhava eine Stelle gefunden haben. In II, 97 etc. und XXXIII, 1, 10 (XX) fehlt in der Aufzählung dieser "Überschwemmungen" diejenige, die in "falscher Ansicht" besteht. Da diese ja aber mit derjenigen, die im Nichtwissen besteht, sich deckt und nur der positive Ausdruck für eben das 20 ist, was avijjāsava negativ ausdrückt, so ist dies Fehlen verständlich und diese Version vielleicht vorzuziehen<sup>4</sup>). Die vimutti ist also, kurz gesagt, die Loslösung vom Erscheinungsweltlichen, und zwar sowohl dieser wie jeder kommenden Existenz, sei es als irdisches oder als überirdisches Wesen, denn das ist wohl mit Buddhas 25 Worten in XXIX, 22 gemeint: "Cunda, ich lehre euch die Lehre nicht nur, damit ihr die asava's der jenseitigen Existenzen ablehnt. sondern auch damit ihr auf der Hut seid gegen die der irdischen. Alles Dasein ist ja empirisch, mag es menschlich oder übermenschlich khināsavo "dessen āsava's geschwunden sind" ist eins der 30 stehenden Epitheta des "Vollendeten", z. B. XXVII, 7; XXIX, 9; 26. Und der dem Tode nahe Meister spornt den noch in den Elementen der Heilsmethode steckenden Ananda an mit den Worten XVI, 5, 14 "Gib dich dem Ringen hin und bald wirst du von den asara's frei (anāsavo) sein. Die drei āsava's von II, 97 lassen sich, wenn 35 man es genau besieht, sogar auf zwei einschränken, denn bhava

<sup>1)</sup> Denn in XXXIV, 1, 5 (IV) ist nicht äsava, sondern ogha "Flut" das Wort, mit dem  $k\bar{u}ma$ , bhara, ditthi und  $avijj\bar{u}$  verbunden sind, und auch āsava kommt ja von sru "fließen". Die vier genannten "Fluten" sind nach der angegebenen Stelle "dahinten zu lassen".

<sup>2)</sup> Sāriputta bezeichnet in XXXIV, 1, 2 (III) den phassa, die Berührung der Sinne mit den Objekten, als sasavo, "mit asava verbunden".

<sup>3)</sup> Siehe Kap. III, oben, S. 463.

<sup>4)</sup> In XXXIII, 2, 1 (XXIV) und XXXIV, 1, 6 (VII) spricht Sāriputta von  $ar{a}sara$ 's, die veranlaßt sind durch  $kar{a}ma$ , durch Böswilligkeit ( $vyar{a}par{a}da$ ), Wesenverletzung (vihrsa). Gestaltenbeachtung und Körperbeachtung. Daß die asawa's mit irdischen Neigungen und irdischen Anschauungen zu tun haben, geht auch aus dieser Serie hervor, wie sie auch im übrigen zu beurteilen sein mag.

"Werden" ist ja nur ein Produkt aus Begehren und Nichtwissen. Dann haben wir es einfach zu tun mit einer Überschwemmung des Wollens und des Intellektes, also der zwei Seiten der sogenannten Menschenseele, und so ist es erklärlich, wenn öfter von zweierlei 5 überschwemmungsfreier (anāsavā) vimutti, von der des Herzens (ceto-v°) und der durch Erkenntnis (paññā-v°), die Rede ist, z. B. XV, 36: XVI, 2, 7 und XIX, 62, oder auch zusammenfassend, von dem ubhatobhāgavimutta, dem "in beiden Beziehungen Erlösten", XV. 36. Diese Zweiteilung ist auch wohl anzuerkennen für die 10 Wendung rāyadosamohakkhayā nibbuto "erlöst infolge des Schwindens von Verlangen, Haß und Verblendung" (XVI, 4, 43), denn Verlangen und Haß gehören zu einer Einheit zusammen als positive und negative Seite des wollenden Triebes. Über die vinutti direkt durch Sammlung, nach Sāriputtas Referat, s. Kap. XI, 11. Gelegent-15 lich finden wir auch anupādā vimutto, z. B. I, 1, 36, für anupā $d\bar{a}ya \ vimutto$ , wie z. B. in XIV, 2, 22 zu lesen ist, = ,erlöst, ohne noch (irgendwie ein Sein der Erscheinungswelt und des Selbstes) anzunehmen", d. h. erlöst wegen Nichtannehmens (eines solchen).

Wurzel- und bedeutungsverwandt mit vimutti ist vimokha 20 "Befreiung, Loslösung" (vgl. z. B. die 4. Str. von XVI, 6. 10, in diesem Kapitel, oben, S. 476), doch ist dieser Ausdruck auch in ganz bestimmtem technischen Sinne verwandt, zur Bezeichnung der acht Stufen der Loslösung (s. Kap. XIX). XV, 36 enthält beide Worte und zeigt so die Nüancierung des Sinnes beider.

nissaranam "Hinausgelangen" ist eine weitere Bezeichnung für das Freiwerden von den "Gebilden" des Nichtwissens. d. h. vom Erscheinungstrug (nirodha des samkhatam) in XXXIV, 1, 4 (VII). Sie steckt auch in der Wendung vedanāmam... assādam ca ādinavam ca nissaranam ca yathābhūtam viditvā (resp. pajānāti) 30 "Annehmlichkeit und Bitternis der Gefühle... und wie man ihnen entrinnt, der Wahrheit gemäß erkannt habend" (z. B. I, 1, 36, resp. I, 3, 71), in dem Epitheton anissaranapamma ("die Erlösung davon nicht kennend") der dreivedenkundigen Brahmanen, die sich dem Genuß der Sinneswelt hingeben (kāmagune paribhumjanti) in XIII, 27 und des mit äußerer Askese sich zufriedengebenden Büßers in XXV, 10 und in der von Gotama schon dem Buddha Vipassī untergeschobenen Wendung imassa dukkhassa nissaranam... jarāmaranassa "das Freiwerden vom Leiden dieser Welt, ... von Alter und Tod" (XIV, 2, 18).

Eine Bezeichnung der Erlösung ist schließlich auch noch aññā, "die (volle) Erkenntnis" in dem Satze von XXII, 22: "Wer diese vier Übungen des ernsten Sichbesinnens pflegt, dem steht von zwei Ergebnissen eins in Aussicht: entweder die volle Erkenntnis schon in der sichtbaren Welt oder, wenn ihm noch ein Rest von Haften 45 am Irdischen eignet, (wenigstens) das Nichtwiederkehren aus dem Jenseits" (in das er in der nächsten Existenz kommt und aus dem er dann ins Nibbāna eingeht), denn da die "Erkenntnis" in diesem

Satze mehr sein muß als die Nichtwiederkehr, kann sie nur das volle sofortige Nibbāna sein. Die Erkenntnis ist natürlich die von der wahren Natur der Wahrnehmungsdinge und der Verwerflichkeit des Begehrens nach ihnen, mit anderen Worten (II, 97) die Erkenntnis der āsava's, welche Erkenntnis den "Durst" und das 5 Leiden aufhebt (s. Kap. VI). Der Erlöste heißt darum auch sammad-aññā vimutto "infolge der rechten Erkenntnis erlöst", z. B. XXIX. 26.

# VIII. Die Aufhebung des Leidens durch Aufhebung der Kausalitätsreihe.

10

Wie an Stelle des einen Grundes des Leidens, des Durstes, in der Kausalitätsreihe ein kompliziertes System von einander stützenden Gründen gesetzt worden ist, so wird, wie früher kurz bemerkt, logischerweise auch an Stelle des einen Mittels zur Aufhebung des Leidens das System der Aufhebung der ganzen Kausalitätsreihe 15 gesetzt, in XIV. 2. 20 und XV. 4-8 und 19-22. Aber auch die Aufhebung einzelner Elemente dieser Reihe wird gelegentlich einzeln als notwendig eingeschärft. Es ist natürlich nicht zu sagen, ob sie da als Glieder der Reihe oder in ihrer Bedeutung an und für sich gemeint sind. Auch das letztere ist möglich, vielleicht sogar das 20 Wahrscheinlichere, weil diese Elemente auch positiv, als Gründe des Leidens, einzeln erscheinen (s. Kap. V. oben. S. 470). Wie nach der Kausalitätsformel auch das Gefühl einer der Gründe des Leidens ist, so besteht die Erlösung in der rechten Erkenntnis über das Wesen der Gefühle, durch die diese aufgehoben werden (I, 1, 36 25 und öfter, s. unten). Die Vorstellung (samkhāra) gehört zur Gesamtmasse des Leidens, die leidenvollen Dinge der Erscheinungswelt heißen Samkhāras, und die Samkhāras gehören in der Kausalitätsreihe zu den Gründen des Leidens, und ihre Aufhebung nimmt eine Stelle ein in der Kette der Aufhebungen der Glieder der Kausalitäts- 30 reihe. Es ist also verständlich, daß auch einzeln "das Aufhören aller Samkharas" gleichbedeutend mit "Schwinden des Durstes" (tunhakkhayo) erwähnt wird (XIV, 3, 1 und 3, 4) und daß in XVII, 2, 16 Buddha zu Ananda spricht: alam eva sabbasamkhāresu nibbinditum "es ist angebracht, Überdruß gegen alle Samkhāras 35 zu empfinden" und in der Strophe von 17 (= XVI, 6, 10) "ihr Ende ist darum ein Glück". In XVI, 3, 10 läßt er selbst die Vorstellung "längere Lebensdauer" (āyu-samkhāra) fahren. Das "Hinausgelangen", d. h. die Erlösung, ist nach XXXIV, 1, 4 (VII) die Aufhebung des samkhatam, des "Vorgestellten". Die "Geburt" ist eins 40 der letzten Glieder der Kausalitätsreihe, und von ihr heißt es immer in der Formel der Arhat-Erkenntnis: khīnā jāti "Geburt ist aufgehoben" (z. B. VIII, 24; XVI, 5, 30), und in XVI, 3, 51: Pahāya jāti-samsāram dukkhass' antam karissati "der wird, indem er Geburt und Kreislauf der Geburten aufgibt, des Leidens Ende 45

herbeiführen". Das Fehlen der Erkenntnis gilt als ein Grund der Leiden der Seelenwanderung, und in Texten, die nach dem D. entstanden sind, ist darum das "Nichtwissen" (avijjā) zur Grundursache der Kausalitätsreihe und somit des Leidens gemacht. Aber schon 5 im D. lehrt der Jünger Sāriputta: avijjā . . . pahātabbā "vom Nichtwissen muß man sich losmachen" (XXXIV. 1, 3 (IV)), resp. arijjogho ... pahātabbo "von der Flut des Nichtwissens muß man sich losmachen (XXXIV, 1, 5 (IV)) und positiv: vijjā ca vimutti ca . . . sacchikātabbā "das Wissen und die Loslösung muß man ge-10 winnen" (XXXIV, 1, 3 (X)). Man ist "ohne Haften erlöst, indem man der Gefühle Entstehen und Vergehen, Annehmlichkeit und Bitternis und, wie man ihnen entrinnt, erkennt" (viditvā), z. B. I. 1, 36.

Synonym mit avijjā ist moha "Verblendung". rāgadosamohakkhayā sa nibbuto von XVI, 4, 43 "erlöst wegen des Schwindens 15 von Leidenschaft, Haß und Verblendung" bietet keine Schwierigkeit (vgl. auch Kap. VI). Begrifflich verwandt mit avijjā ist auch ditthi "Ansicht". Eigentlich bedeutet es "Blick", übertragen aber auch "Ansicht" (wie ja auch unser "Ansicht" auf derselben Übertragung beruht) und überwiegend "falsche Ansicht", und zwar eine 20 insofern falsche Ansicht, als sie entweder direkt auf der empirischen Auffassung beruht oder darin besteht, daß der sie Hegende nach empirischen Formen und Arten des Denkens über transzendente Dinge urteilt. Z. B. der Glaube an ein jenseitiges, überirdisches Sein (hoti) des zum Erlösungsziel Gelangten (tathāyata) ist eine 25 solche ditthi (XV, 32), weil "sein" ein Pradikat ist, das am Erscheinungsweltlichen erwachsen und also nur auf dieses anwendbar ist 1). Da das Wort ditthi "Blick" eine der typischsten empirischen Aussagen ist, so war es besonders gut geeignet, die Übertragung empirischer Urteilsweise auf Überempirisches exemplifizierend zu be-30 zeichnen. Es ist also verständlich und im Sinne von Aufhebung des Grundes zum Leiden zu verstehen, wenn in XXXIV, 1, 5 (IV) Sāriputta unter anderem fordert: ditthogho . . . pahātabbo "die Flut der Ansichten ist dahinten zu lassen. Darum hat ja Buddha selbst in D. I sich so ablehnend gegen Ansichten metaphysischer 35 Natur verhalten.

# Kap. IX. Die Wege zur Erlösung.

Es ist im Wortlaut nicht immer ein und dasselbe Rezept, das der D. den Buddha zur Heilung des Leidens anempfehlen läßt. Vielmehr haben wir da einmal die Formel der vierten hehren Wahr-40 heit, vom "Wege, der zur Aufhebung des Leidens führt", d. h. die

<sup>1)</sup> Der Philosoph meint freilich mit "sein" etwas anderes, das wahre, also gerade nicht-erscheinungsweltliche. Sein und erklärt die Anwendung dieses Prädikates auf Erscheinungsweltliches für unberechtigt. Das ändert aber nichts daran, daß es in dieser, philosophisch betrachtet, unberechtigten Anwendung ursprünglich ist.

Formel vom "hehren achtteiligen Wege" (Kap. X); sodann das Heilswegschema", wie ich es genannt habe (ausführlich in Kap. XI behandelt), das den eigentlichen Lehrkern des D. ausmacht (und wohl seinerseits wieder in sich verschiedene Versuche einer Darstellung des Erlösungsweges vereinigt), drittens das Schema der 5 vier Übungen des ernsten Sichbesinnens (Kap. XIV), viertens eine Reihe schematischer Zusammenstellungen von Artikeln der Lehre (Kap. XVI ff.), die nicht alle ausdrücklich, aber doch merkbar, darauf abzielen, zur Erlösung hinzuführen, unter denen sich übrigens das Schema der vier Übungen des ernsten Sichbesinnens mit be- 10 findet, und fünftens auch manche Einzelvorschriften, die denselben unausgesprochenen Zweck verfolgen (Kap. XX). Ich behandele zuerst die Formeln, die ausdrücklich als Weg zur Erlösung bezeichnet sind.

Das Heilswegschema ist in D. so in den Vordergrund gestellt, 15 daß man zunächst meinen könnte, es hätte das allergrößte Recht darauf, als authentischste Formulierung von Buddhas Lehre über den Heilsweg zu gelten. "Dieses Schema durchzieht, und Anspielungen darauf durchziehen das ganze Werk. Alle Suttas der Reihe II-XIII enthalten es in ganzer Ausführlichkeit. In XVI ist wenig- 20 stens der Grundriß desselben immer wieder angedeutet (1, 12 etc.) durch die drei Worte silam ,sittliche Zucht'. samādhi ,Sammlung', paññā ,Wissen' und das Ziel dieses Weges durch vimuccati ,frei, erlöst werden'. Daß die genannten drei Themata dasjenige gewesen seien, was Buddha den Hörern ans Herz gelegt habe . . ., 25 läßt der D.-Verfasser den Ananda nach des Meisters Tode in Sutta X ausdrücklich bezeugen"1). In XVI, 4, 2 spricht Buddha: "Mönche, weil wir zur Erkenntnis von vier Dingen noch nicht durchgedrungen waren, darum haben wir, ich und ihr, diesen langen Weg des Samsāra ohne Ruh und Rast durchwandern müssen. Welche vier Dinge 30 sind das? Die hehre sittliche Zucht, die hehre Sammlung, das hehre Wissen und die hehre Loslösung. Nun aber ist diese hehre sittliche Zucht" etc. "gefunden und erkannt ...". Auch das muß unseren Eindruck der diesem Schema beigelegten Wichtigkeit noch erhöhen, daß ein Laie von jedem der drei Artikel desselben, silam, 35 samādhi, paññā, d. h. in Summa, vom ganzen Heilswegschema. zugesteht, daß es außerhalb von Buddhas Lehrkreis, bei anderen Asketen und Brahmanen, nicht zu finden sei (X. 1, 30; 2, 19; 2, 37).

Auf der anderen Seite erklärt Buddha, nachdem er in VI, 12 bemerkt hat, daß höherer und erhabenerer Dinge wegen als wegen 40 der Fähigkeit, himmlische Gestalten zu sehen und himmlische Töne zu vernehmen, seine Jünger den heiligen Wandel bei ihm führten, nämlich wegen der vier "Früchte", d. h. Stufen der Erlösung

<sup>1)</sup> Vgl. S. X ff. meiner D.-Übersetzung ("Quellen der Religionsgeschichte", hg. im Auftrage der religionsgeschichtlichen Kommission bei der Kgl. Gesellsch. der Wiss. zu Göttingen, Gruppe 8, Bd. 1, Göttingen und Leipzig 1913).

(s. Kap. VII, oben, S. 478), dann in VI, 14, daß der Weg, der zu ihrer Erreichung führe, der hehre achtteilige Weg sei. Nur ein anderer Ausdruck für denselben Gedanken ist Buddhas Ausspruch in XVI. 5, 27: "Subhadda, wenn in einer Lehre der hehre acht-5 teilige Weg keine Stelle hat, so gibt es in diesem Lehrkreise auch keinen (wirklichen) Asketen, (weder des ersten), noch des zweiten, noch des dritten, noch des vierten Grades". Entsprechend sind in XXVIII, 13 die vier (Mönch)-Kategorien (puggala), die die vier "Früchte" erlangen, bezeichnet als "auf dem vorgeschriebenen Pfade 10 wandelnd" (yathānusittham tathā patipajjamāna)1). Aber das alles bedarf kaum noch besonderer Hervorhebung neben der in Kap. II, oben, S. 460, schon betonten Tatsache, daß als seine allereigentlichste Lehre Buddha die vierfache hehre Wahrheit vom Leiden hinstellte, deren vierten Satz die Formel vom hehren achtteiligen 15 Wege bildet. In XIII fragen zwei Brahmanen den Gotama nach dem Wege zu Brahmā, und er predigt ihnen das Heilswegschema als den wahren Weg zu Brahmā (XIII, 40 ff.), in XIX, 61 aber ist es die Lehre vom hehren achtteiligen Wege, die er, in wahrscheinlichem Gedankenzusammenhange mit XIII, der Lehre vom Wege 20 zur Brahmāwelt gegenüberstellt.

Wir werden also die Aufgabe nicht umgehen dürfen, beide Formeln inhaltlich zu vergleichen (Kap. XII).

In XXII, 1 ist es sodann das Schema der vier Übungen des ernsten Sichbesinnens, das Gotama als den einzigen Weg zum 25 Nibbana hinstellt: "Mönche, dies ist der einzige Weg, der führt zur Reinigung der Wesen (vom Erscheinungsweltlichen), zur Überwindung von Kummer und Klage, zum Zurruhekommen von Leid und Trauer, zur Erreichung der rechten Richtung, zur Gewinnung des Nibbana: die vier Übungen des ernsten Sichselbstbesinnens". 30 In XXII, 22 spricht Buddha: "Mönche, wer immer diese vier Übungen des Sichselbstbesinnens sieben Jahre', oder auch nur sechs Jahre" (usw. abwärts bis auf vierzehn Tage) "pflegt, dem steht von zwei Früchten eine (sicher) in Aussicht: die Erkenntnis  $(a \tilde{n} \tilde{n} \bar{a})$  schon in dieser irdischen Welt, oder wenn noch ein Erden-35 rest ihm anhaftet, die Nichtwiederkehr" (aus der allein noch folgenden himmlischen Existenz, in der er dann das Nibbana erreicht). Auch die diesem Schema zugrunde liegenden Gedanken werden wir also den in den beiden schon genannten Schemata ausgesprochenen vergleichen und, wenn möglich, als ihnen entsprechend zu erkennen 40 suchen müssen.

In XXXVIII, 3 bezeugt wenigstens Sāriputta, daß der Mönch auf Grund der "guten Dinge", über die der Erhabene predige, (Kap. XVI) "die von den Überschwemmungen durch das Erscheinungsweltliche freie Erlösung in Herz und Erkenntnis schon in der

<sup>1)</sup> Daß die vier Früchte gewissen Teilen des achtgeteilten Weges entsprächen, ist aber nirgends gesagt und aus verschiedenen Gründen unwahrscheinlich.

irdischen Welt" (d. h. das Nibbana) erreiche, und Buddha selbst sagt von ihnen in XXVII, 30: "Sowohl ein Khattiya wie ein Brahmane, Vessa oder Sudda gewinnt, wenn er in Werken, Worten und Gedanken sich zügelt, infolge der Pflege der sieben zur Erkenntnis gehörigen Dinge schon im irdischen Dasein das volle Nibbana" 5 (parinibbāyati).

Es ist möglich, daran ist kein Zweifel, alle diese Lehrelemente der vierten Wahrheit und damit dem ganzen Lehrsystem anzugliedern. Aber jede Formel hat ihre speziellen Gesichtspunkte, nach denen sie den Erlösungsweg betrachten läßt. Und daß, wenn 10 wir sie alle in Gleichung setzen, dadurch ein ganz restlos Ausgeglichenes, Harmonisches sich ergebe, dürfen wir uns nicht einreden. Ich brauche nur auf das eine hinzuweisen, daß der achtteilige Weg sowohl an sich allein den Inhalt der vierten Wahrheit ausmacht wie auch zu den "guten Dingen" gehört, die nach XXVIII, 3 15 alle zusammen zur Erlösung führen, also als dem Inhalt der vierten Wahrheit entsprechend aufgefaßt werden dürfen, und drittens einen der zahlreichen Gegenstände der vier Übungen des ernsten Sichbesinnens bildet, das seinerseits, wie vorhin hervorgehoben. "der einzige Weg . . . zur Gewinnung des Nibbana" heißt. Die vier heiligen 20 Wahrheiten sind ein geschlossenes Lehrsystem. Aber die Auslassungen über den Weg zur Erlösung, also die, die wir in der vierten Wahrheit unterzubringen suchen müssen, bilden kein einheitliches System.

Die Erlösungswege sind die praktische Seite der Buddhalehre. Wenn von dhamma "Lehre" und vinaya "Erziehung" die Rede ist 25 (z. B. II, 44; 53; XII, 13; XIV, 2, 16; XVI, 3, 51; 6, 1; XXIX, 3 ff.; 28), so dürfte sich, wo es auf eine Unterscheidung ankam und wo also dhamma nicht alle Lehrelemente, auch die praktischen, zusammenfaßte, dhamma auf den Inhalt der drei ersten Wahrheiten, vinaya aber ursprünglich auf die Erziehung zur Befolgung des Er- 30 lösungsweges bezogen haben. Ariyassa vinaye "nach der Schulungsmethode des Hohen" in XXXI, 2 geht nicht auf Mönchsvorschriften, sondern auf Forderungen der sittlichen Zucht. Klar ist aber dieser Sachverhalt nicht mehr, da in XVI, 4, 8 ff. der Gegensatz von sutta und vinaya neben dem von dhamma und vinaya schon vielmehr 35 den Gegensatz von Literaturmassen anzudeuten scheint.

## Kap. X. Die vierte hehre Wahrheit,

vom Wege der zur Aufhebung des Leidens führt. (Anhang: Die "zehn Dinge, die den Fertigen auszeichnen".)

XXII, 21 spricht Buddha: "Und welches, Mönche, ist die hehre 40 Wahrheit ,Weg, der zur Aufhebung des Leidens führt'? Es ist dieser hehre achtteilige Weg (ariyo atthangiko maggo): rechte Einsicht (sammāditthi), rechtes Wollen (s°-samkappo), rechte Rede  $(s^{\circ} \cdot v\bar{a}c\bar{a})$ , rechtes Handeln  $(s^{\circ} \cdot kammanto)$ , rechtes Leben  $(s^{\circ} - \bar{a}j\bar{i}vo)$ .

rechtes Streben  $(s^{\circ} - v\bar{a}y\bar{a}mo)$ , rechtes Sichbesinnen  $(s^{\circ} - sati)$ , rechte Sammlung (s°-samādhi)". An allen Stellen, an denen die acht Teile des achtteiligen Weges aufgezählt werden, geschieht das in dieser selben Form: VI, 14; VIII, 13; XIX, 61; XXXIV, 2, 1 (II); 5 vgl. auch XVI, 3, 50 und XXVIII, 3: XVIII, 27 und XXXIII, 2, 3 (III); XXXIII, 3, 1 (II) und (I); XXXIV. 2, 1 (IV); 2, 3 (IV); 2. 3 (IX). In XIX, 61 nennt Gotama diesen achtteiligen Weg "seinen", d. h. den nun von ihm verkündeten "heiligen Wandel" (me ... brahmacariyam), der zur vollkommenen Abkehr ..., zum 10 Nibbana, führe (im Gegensatze zu seiner Lehre vom Wege zur Brahmāwelt, die er in einer früheren Existenz verkündet habe, von der im vorhergehenden die Rede ist). In XIX, 8 bezeugt Gott Sakka, daß der Erhabene den Weg verkündet habe, der zum Nibbāna führe (nibbāna-yāminī patipadā).

XXII, 21 enthält eine Erklärung der acht Teile dieses achtteiligen Weges, die ich im folgenden einzeln wiedergebe 1).

Die rechte Einsicht ist nach dieser Erklärung die Einsicht in das Leiden, in dessen Ursprung, in dessen Aufhebung und die Kenntnis vom Wege, der zu dessen Aufhebung führt, also zu ihrem 20 vierten Teile eine Kenntnis des Weges selbst, von dem sie ein Abschnitt ist. Mit der hehren zur Erlösung führenden Einsicht" (ditthi ariyā niyyānikā), die "den danach Handelnden zur vollkommenen Aufhebung des Leidens führt", in XVI, 1, 11 und XXXIII, 2, 2 (XIV) wird wohl diese selbe "rechte Einsicht" gemeint sein. 25 Das Gegenteil der rechten Einsicht bezeichnet micchā-ditthi "falsche. schlechte Einsicht (Ansicht)" und micchā-ditthika "schlechte Einsicht habend", z. B. II, 95.

Daß die folgenden Abschnitte des Weges, obwohl sie wie Moralforderungen aussehen, keine solchen sind, wird aus Kap. XI, 30 Abschnitt 5 klar werden.

Das rechte Wollen (in XXXIII, 1, 10 (VIII) genannt "das gute Wollen", kusala-samkappa) ist nach XII, 21 der Wille, Begehren (Liebe) und Böswilligkeit aufzugeben und kein Wesen mehr zu verletzen. In XXXIII, 1, 10 (VII) zählt Sāriputta die Gegensätze 35 dazu auf.

Rechte Rede ist die, welche nicht in Lüge. Verleumdung. Grobheit oder unnützem Geschwätz besteht 2) (XXII, 21). Vgl. auch XXVIII. 11. Nicht als Synonym, aber als Bezeichnung einer

2) Sariputta bezeichnet in XXXIII, 1, 11 (XLII) die in dieser vierfachen Richtung rechte Rede als die vierfache edle Art zu reden und in XLI die Gegensätze dazu als die vierfache unedle Art zu reden (ariya- und anariya-

vohārā).

<sup>1)</sup> Der sachliche Inhalt der vier ersten Abschnitte des achtteiligen Weges ist, in genau umgekehrter Reihenfolge, in XXXIII, 3, 3 (IV) von Sariputta als Schema der "zehn Wege des guten Verhaltens" (wörtlich "Handelns") aufgezählt, und 3. 3 (III) enthält die zehn Gegensätze dazu, die bezeichnet sind als die "zehn Wege des bösen Verhaltens (Handelns)".

speziellen Art der rechten Rede wird mettam vaci-kammam .freundliche Rede" zu nennen sein in der Trias mettam kāya-, vacī-, mano-kammam in XVI, 1, 11; XXXIII, 2, 2 (XIV) und XXXIV, 1, 7 (I), von deren Vorhandensein bei den Mönchen nach XVI, 1, 11 deren Gedeihen abhängen soll. Allerdings ist es an allen drei 5 Stellen ein freundliches Tun in Werken, Worten und Gedanken speziell gegen die frommen Mitbrüder (sabrahmacārīsu). Die andere Trias  $k\bar{a}ya$ -sucaritam,  $vac\bar{i}$ -s°, mano-s° in XXXIII, 1, 10 (IV) gutes Verhalten in Werken, Worten und Gedanken" gehört natürlich erst recht hierher. Der Gegensatz ist kāya-, vaci-, mano-duccaritam 10 XXXIII, 1, 10 (III).

Rechtes Handeln ist dasjenige, welches nicht besteht in Töten, Stehlen und Unkeuschheit (XXII, 21). Über "gutes" und "freundliches Verhalten in Werken" usw. ist soeben gesprochen.

Rechtes Leben ist dasjenige, das nicht auf falsche Weise seinen 15 Unterhalt sucht (XXII, 21).

Rechtes Streben ist das Streben, die "bösen Dinge" (pāpakā akusalā dhammā) nicht aufkommen zu lassen, resp. sie wieder loszuwerden, wenn man damit behaftet ist, und statt deren die "guten" zu entwickeln und zu pflegen (XXII, 21)1). "Böse Dinge" heißen 20 in II, 64 Verlangen und Kümmernis", die über einen kommen, wenn man sich nicht wachsam gegen die Sinne verhält2), in XV, 9 Gewalttätigkeit mit Stock und Schwert, Streit, Zwietracht, Verleumdung, Lüge. Je nach Gelegenheit wird man auch noch anderes Böse dazu gerechnet haben. Die guten Dinge siehe unten in 25 Kap. XVI 8).

Rechtes Sichbesinnen besteht (ebenso wie in XVI, 2, 26 = XXVI, 1 das Sich-selbst-Asyl-und-Zuflucht-sein) darin, daß man dem Wesen des Körpers, der Gefühle, des Geistes, den Begriffen

<sup>1)</sup> Diese Definition ist wörtlich dieselbe wie in XXXIII, 1, 11 (II) die des zu den "guten Dingen" (Kap. XVI) gehörenden rechten Ringens (samma-ppadhana). Die Begriffe "achtteiliger Weg" und "rechtes Streben" oder "rechtes Ringen" sind also, da der achtteilige Weg auch zu den guten Dingen gehört (XVI, Nr. VII), in mannigfacher und widerspruchsvoller Weise einander über-, unter- und nebengeordnet, welche Weise wohl schwerlich aus einem und demselben Kopfe, wenigstens einem intelligenten Kopfe, stammen kann. Vgl. Anm. 5. — Es ist auch das "vierfache Ringen" (cattāri padhānāni) XXXIII, 1, 11 (X) hier zu vergleichen, von dem eine Art darauf gerichtet ist, die Sinneseindrücke abzuwehren, eine andere darauf, die bösen Dinge wieder loszuwerden, wenn sie vorhanden sind.

<sup>2)</sup> Vgl. die betreffende Anmerkung zu der Stelle über die erste Stufe der Versenkung in Kap. XI, 11.

<sup>3)</sup> kusalā dhammā heißen in XXX, 1, 4 auch: "Gutes Verhalten in Werken, Worten und Gedanken, Freigebigkeit, Befolgen der sittlichen Zucht, Sonntagsheiligung, kindliches Betragen gegen Vater und Mutter, Freundlichkeit gegen Asketen und Brahmanen, Ehrerbietung gegen den Altesten in der Familie u. a.". Aber das sind überwiegend Forderungen der Laienmoral und hier also wohl nicht gemeint.

(oder wohl: Elementen der Lehre<sup>1</sup>)) nachsinnend und seine Tage in ernstem Streben, in Vollbewußtheit und ernstem Sichbesinnen verbringend das Verlangen nach der Welt und die Kümmernis abtut (XXII, 21)2). Inhaltlich verwandt ist XVIII, 26: ... wie gut 5 vom erkennenden und schauenden Erhabenen, dem vollendeten, vollkommen Erleuchteten die vier Übungen des ernsten Sichbesinnens verkündet sind zum Zwecke der Erreichung des Guten. Welche vier? Daß der Mönch sich dauernd damit beschäftigt, bei sich dem (Wesen des) Körpers nachzusinnen, ernst strebend in Voll-10 bewußtheit und ernstem Sichbesinnen, indem er das Verlangen nach der Welt und die Kümmernis abtut. Wenn er das tut, gewinnt er nach dieser Richtung die rechte Sammlung und die rechte Abklarung. Und wenn er in dieser Richtung recht gesammelt und abgeklärt ist, entwickelt er nach außen in bezug auf einen anderen 15 Körper das erkennende Schauen". Dann ebenso: . . . , dem (Wesen der) Gefühle"... des Geistes"... den Begriffen" (oder: "Elementen der Lehre") . . .

Rechte Sammlung (d. i. nach XVIII, 27 das "Hingerichtetsein des Inneren auf einen einzigen Punkt, citass' ekaggatā) besteht 20 nach XXII, 21 in dem Durchlaufen der vier Versenkungsstufen, die auch das Heilswegschema (II, 75 ff.3)) enthält, s. Kap. XI, 11. Sammlung, Einkehr in sich, samādhi, ist wörtlich "Zusammenschluß", "Zusammenlegen", sicherlich der zur Erscheinungswelt in Beziehung tretenden Organe und Strebungen, das Sichabschließen, das, um 25 ein erst nach dem D. belegtes Bild zu gebrauchen, dem Gliedereinziehen der Schildkröte gleicht.

Das letzte Glied in dieser achtgliederigen Kette der Aufwärtsentwicklung, die der achtteilige Weg heißt, gilt als das wichtigste, um dessentwillen alle vorhergehenden da sind. Das laßt sich ja 30 schon von selbst denken. Es wird uns außerdem insofern ausdrücklich gesagt, als die sieben vorhergehenden Glieder die sieben Vorbereitungsstufen zur Sammlung" (satta samādhi-parikkhārā) heißen (XVIII, 27; XXXIII, 2, 3 (III)).

Die Sammlung ( $sam\bar{a}dhi$  ohne den Zusatz  $samm\bar{a}$  "rechte") ist 35 auch einer der "sieben Faktoren der erlösenden Erkenntnis", siehe Kap. XVI, Nr. VI. Die in XXXIV, 1, 5 (VII) unterschiedenen vier Arten der "Sammlung" sind wohl nur Tüfteleien und für uns ohne Bedeutung.

<sup>1)</sup> So aus XXII, 13-21 zu erschließen.

<sup>2) =</sup> XVI, 2, 12 und = einem Teile der Definition der satipatthana's in XXII, 1 ff. Vgl. auch das in Kap. XI, 7 und in Kap. XIV über das ernste Sichbesinnen Gesagte. Das Ende der Definition deckt sich also mit einem Teile derjenigen des rechten Strebens. Vgl. vorhergehende Seite Anm. 1.

<sup>3)</sup> In X, 2, 1 ist aber das Kapitel über die Sammlung des Heilswegschemas schon von II, 64 (Wachehalten am Tore der Sinne) an gerechnet. Weiteres hierzu s. in Kap. XI, 6.

Die Gegensätze zn diesen acht rechten Dingen zählt Säriputta in XXXIII, 3, 1 (I) ohne Erklärung als die "acht Verkehrtheiten" (micchatta) auf, es sind die ersten acht der nachher zu erwähnenden .zehn Verkehrtheiten".

Über das Verhältnis des achtteiligen Weges zu den vier 5 "Früchten" ist in Kap. IX (oben, S. 483 f.) gesprochen.

### Anhang.

Die achtgliedrige Reihe des achtteiligen Weges erscheint zu einer zehngliedrigen dadurch erweitert, daß auch die Ziele, zu denen der achtteilige Weg führen soll, mit in die Formel auf- 10 genommen wurden: das Teilziel, das "rechte Erkennen" (sammānānam, wozu wohl nāna dassanam, cetopariya nānam, pubbenivāsānussati-nānam, cutūpapāta-nānam, āsavānam khaya-nānam und vimuttasmim vimuttam iti ñānam als durch die vier Versenkungsstufen gewonnene Errungenschaften in II, 83; 91; 93: 95: 15 97 zu vergleichen sind 1)), und das abschließende Ziel, die "rechte Erlösung" (sammā-vimutti, vgl. II, 97). Wer diese Ziele erreicht hat, der ist fertig (asekha), nicht mehr ein der Schulung noch Bedürfender (sekha). In XIX, 9 sind darum die sekhā patipadā "die der Schulung noch bedürfenden auf dem Pfade Befindlichen" 20 und die khināsavā, die von den Überschwemmungen durch das Erscheinungsweltliche Freien" unterschieden. Und in Maijh. 117 (III, 76, Z. 8) heißt es sehr ähnlich, der im Besitze des (achtteiligen) Weges Befindliche heiße "Besitzer des Weges, aber der Schulung noch bedürfend und noch auf dem Pfade befindlich 25 (sekho patipado), "der im Besitze der zehn Dinge Befindliche" aber "vollendet" (arahā). Die zehn Dinge sind da im vorhergehenden aufgezählt, es sind außer den acht Stücken des achtteiligen Weges noch sammānāna und sammāvimutti (Z. 6 f.). Eigentlich sind bei einer solchen Auffassung für den Vollendeten im Gegensatze zum 30 sekha nur die Nummern 9 und 10 der zehngliedrigen Reihe bezeichnend. Da aber der Vollendete alle zehn Dinge besitzt, ist diese ganze zehngliedrige Reihe nach ihm benannt worden als "die zehn Dinge, die dem nicht Unfertigen eigen sind" (dasa asekhā dhammā XXXIII, 3, 3 (VI); XXXIV, 2, 3 (X): vgl. auch XXXIV, 35 2, 3 (IV) und (IX)).

<sup>1)</sup> Nach Sariputtas Angabe XXXIV, 1, 6 (VIII) sind bei der Übung der "rechten Sammlung" fünf Gedanken (wörtlich Erkenntnisse, nanut) zu hegen. Diese sind aber anscheinend zu nebensachlich, als daß eins dieser nand's gemeint sein könnte, die ja außerdem als Begleitumstände der Sammlung, nicht als Folge von ihr, hergezählt werden. Eher könnte die eine der vier Folgen der "Pflege der Sammlung" (samādhi-bhāvanā), die in XXXIII, 1, 11 (V) aufgeführt sind, das nand-dassanam, wie oben schon angedeutet, als jenes "rechte Erkennen" in Betracht kommen. Mindestens im übrigen aber sind diese beiden Stellen für uns belanglos.

Es sind die Gegensätze zu diesen zehn Dingen, die Säriputta in XXXIV, 2, 3 (IV) als die "zehn aufzugebenden Dinge" (dasa dhammā pahātabbā) oder die "zehn Verkehrtheiten" (micchattā) ohne Erklärung aufzählt: "Falsche Einsicht (Ansicht), falsches Wollen, falsche Rede, falsches Handeln, falsches Leben, falsches Streben, falsche Selbstbesinnung, falsche Sammlung, falsches Erkennen, falsche Erlösung". Beide Reihen sind ineinander gearbeitet in der Reihe der "zehn Fälle der Zermalmung", die Säriputta in XXXIV, 2, 3 (IX) vorträgt: "Bei dem, der die rechte Einsicht hat, ist die falsche Einsicht zustandekommen, sind bei ihm auch zermalmt, und die vielen guten Dinge, die infolge rechter Einsicht zustandekommen, gelangen zu vollkommener Entwicklung. Bei dem, der das rechte Wollen hat, ist das falsche Wollen zermalmt" usw.

(Fortsetzung folgt.)

# Bemerkungen zur altbabylonischen Briefliteratur.

#### Von B. Landsberger.

Die altbabylonischen Briefe sind nicht nur in grammatischer und lexikalischer Hinsicht als Zeugen einer altertümlichen Umgangssprache, sondern auch als lebendige Illustrationen zur Gesetzesund Rechtsurkundenliteratur von gewisser Wichtigkeit. Ungnad's treffliche Bearbeitung 1), seine genaue, auf eigene Kollation gestützte 5 Lesung und grammatisch exakte Fassung erleichtert das Studium dieser Tafeln ganz wesentlich, allein der Schwierigkeiten gibt es noch genug und die folgenden Zeilen, in denen durchaus die Ungnad'sche Ausgabe zugrunde gelegt ist, sollen ein Beitrag zu deren Hebung sein.

U. hat ein altbabylonisches Briefcorpus geschaffen, das inbezug auf Vollständigkeit nichts zu wünschen übrig läßt. Noch nicht berücksichtigt ist der Brieftext Bu. 91—5—9, 936 (veröffentlicht von Waterman, AJSL. XXIX, 187, in dieser Ausgabe Vorderund Rückseite verwechselt). Zur Vervollständigung gebe ich hier 15 Umschrift und Übersetzung:

(VS.) ¹ iš-tu aralı Simānim ² áš(!)-šum şi-iḫ-ḫi-ru-ti-ja i-ta-ap-lu-si-im ³ ú-na-aḫ-ḫi-id-ka ⁴ UD 4 kam a-di i-na-an-na ⁵ te-im ši-ip-ra-tim ma-la i-pu-šú ⁶ ù(!) ²) eqil šamaššammim (A · ŠAG · ŠE · GIŠ · NI) šá i-pu-šú ú-ul ta-áš-pu-ra-am ¬ Na-bi-ilu Sin a-na 20 Bāb-ili (KÁ · DINGIR · RA · KI) i-li-a-am(!) ³) 8 te-im-ka ri-ga-am ú-ul ta-aš-pu-ra-am • i-na-an-na na-bi-ilu Sin ¹0 a-na ma-aḥ-ri-ka at-tar-dam ¹¹ it-ti-šú a-na eqlim ri-id-ma (RS.) ¹ A · ŠAG ši-ip-ra-tim ma-la i-pu-šú ² ù eqil šamaššammim šá i-pu-šú ³ i-ta-ap-la-ás⁴)-ma ⁴ i-na tup-pí-ka pa(!)-nam šú-úr-ši-a-am(!) ⁵) ⁵ šú-up-ra-am 25 ⁶ lu-uš-pu-ra-ak-kum-ma ¬ še-um a-na kurummat (PAD) și-iḫ-ḫi-ru-tim ⁶ ù(!) GAB · A a-na ukulli (LìB · GAL) alpi (GUD · ℍ · A) li-in-na-di-in ∘ Tak-la-ku-a-na-ilu Marduk ¹⁰ it-ti na-bi-ilu Sin a-na Bāb-ili (KÁ · DINGIR · RA · KI) ¹¹ tu-ur-dam.

<sup>1)</sup> A. Ungnad, Babylonische Briefe, Vorderas, Bibl., 6. Stück. Im Folgenden bezieht sich die Nr.-Zitierung stets auf dieses Buch.

Kopie: KI.
 Zeichen: Aš.

<sup>3)</sup> Kopie: K[A] (?).

<sup>5)</sup> Kopie: BI.

(VS.) <sup>1</sup> Seit Siwan <sup>2</sup> nach meinen Kleinen zu sehen, <sup>3</sup> habe ich Dich gebeten (?). <sup>4</sup> Vier Tage lang, bis jetzt, <sup>5</sup> hast Du mir Bescheid über die Feldarbeiten, wieviel (davon) sie besorgt haben, <sup>6</sup> und über das Sesamfeld, das sie besorgt haben, nicht gesandt. <sup>5</sup> Nabi-Sin ist nach Babylon heraufgekommen, <sup>8</sup> (aber) nicht einmal Deinen bloßen Bescheid hast Du übersandt. <sup>9</sup> Nun habe ich den Nabi-Sin <sup>10</sup> zu Dir geschickt, <sup>11</sup> geh mit ihm nach dem Felde hinunter und (RS.) <sup>3</sup> besieh <sup>1</sup> das Getreidefeld, wieviel an Arbeiten sie besorgt haben, <sup>2</sup> und das Sesamfeld, das sie besorgt haben, <sup>4</sup> gib <sup>10</sup> mir auf Deiner Tafel deutliche Mitteilung <sup>5</sup> und sende (her)! <sup>6</sup> Ich will (einen Boten) senden, <sup>7</sup> daß Getreide für die Beköstigung der Kleinen <sup>5</sup> und . . . zum Futter für die Rinder gegeben werde. <sup>9</sup> Den Takläku-ana-Marduk <sup>11</sup> schicke <sup>10</sup> mit Nabi-Sin nach Babylon.

Bemerkungen: VS. 1. nuhhudu ist vermutungsweise mit "bitten" wiedergegeben, weil an den beiden sicheren Stellen, wo eine direkte Rede darauf folgt (Nr. 165, 7; 191, 13), diese aus einem Imperativ besteht und auch an den übrigen Stellen diese Bedeutung nicht übel paßt. Die Identität mit dem späteren nu'udu "Ehrfurcht erweisen", auch "anstaunen" (Jensen, KB. VI, 1, 315) ist 20 unsicher — man könnte etwa an eine mediale Bedeutung "jemandem schön tun" denken —, eher könnte man das Wort zu dem syllabarisch bezeugten nuhhutu, synon. suhhu, suppū, sullū (= "bitten" u. ä.) (Jensen, Kosmol. 440), stellen, das jedoch seinerseits ganz unsicher").

5. šiprātim . . . īpušu, hier und RS. 1, ist zu verstehen in 25 Übereinstimmung mit Kod. Hamm. XVI, 45 u. 49: eglam šipram ippeš: ebenda XII, 67: ina eglim šiprim lā epēšim; auch VS. VIII. 62/63. 9 f.: šipram ippuš. Unsere Stellen, durch die sich der Plural von šiprum als šiprātim ergibt, zeigen, daß die von Ungnad. Ges. Hamm., Index II, S. 172: siprum I und Schorr, Altbab. 30 Rechtsurk. 184 vertretene Fassung der Phrase als ein Feld zu einem bestellten machen unmöglich ist. Auch sonst ist ja šapāru als bestellen (eines Feldes)" nicht belegt, zudem müßte das passive Verbaladiektiv von šapāru šapru lauten. Es bleibt wohl keine andere Möglichkeit als auch hier die überaus häufige Redensart 35 šipram epēšu "die jemand übertragene Arbeit verrichten" anzunehmen, die an den Stellen des Kod. Hamm. mit dem Akkusativ des Objekts konstruiert ist. Zu dieser Konstruktion von epēšu mit doppeltem Akkusativ vgl. awēlam simmam epēšu Kod. Hamm. XVIII, 158 u. ö. Wollte man šip/bram durchaus als Verbaladjektiv 40 auffassen, so könnte man es nur von šebēru herleiten, welches mit Bezug auf das Feld etwa "pflügen" bedeuten muß — es findet nach dem šakāku ("eggen") statt, K. 56, Kol. I, 19 u. 37 (s. HWB. 639 a). Meißner, Privatr. 77, 8 f. (s. Meißner, Stud. VI. 54) und

<sup>1)</sup> Zu diesem Verb vgl. auch Hehn, Siebenzahl 96; indes bedeutet das hier herangezogene arab. 🚅 nicht "verlangen".

ebenso VS. XIII. 69, 9. Doch ist es im Hinblick auf die Häufigkeit der Redensart šipram epēšu nicht geraten, für die auf das Feld bezüglichen Stellen eine andere, zudem so spezielle Bedeutung einzuführen. Nicht zu unserer Stelle heranzuziehen ist die Stelle King, Bound. Stones 97, 15: A·ŠAG še-pir-ti...iknuk, sondern 5 nach kunuk šarri ša šiprēti ebenda 106, 27; 126. 31 zu deuten.

RS. 1. eqlum scheint hier wie Kod. Hamm. XIV, 45 speziell das Getreidefeld im Gegensatz zum Sesamfeld zu bezeichnen.

4.  $p\bar{a}nam\ surs\bar{u}$ , eine der zahlreichen für diese Briefe charakteristischen Redensarten, auch an den beiden anderen Stellen 10 (Nr. 64, 28; 150, 21) von schriftlichen Mitteilungen ( $sap\bar{a}ru$ ), deren genaue Abfassung beide Male besonders eingeschärft wird.  $p.\ \dot{s}.$ , wörtlich "einer Sache Gesicht geben", daher "(sie) deutlich machen", "genau mitteilen". Eine ähnliche Redensart ist:  $aw\bar{a}tam\ idam\ surs\bar{u}$  (Glossar 243,  $idu\ II$ ), "eine Sache Arm bekommen lassen", 15 d. h. sie schroff von sich weisen o. ä.¹) — Andererseits ist die Redensart  $pit\bar{u}\ p\bar{u}ni$  (von einer Sache) zu vergleichen (L⁴ I. 16 von schwierigen Rechenexempeln:  $l\bar{a}\ pit\ p\bar{u}ni$ : III, 1 Sanh. Kuj. IV, 16 von verborgenen Mineralschätzen [s. HWB. 552]): "das Gesicht enthüllen" = "klar, offenbar werden"; auch  $p\bar{u}ni\bar{s}u\ l\bar{u}$  20  $iddin\bar{s}u$  Kulttaf. v. Sippar I, 15.

8. GAB · A als Futtermittel für Rinder noch Nr. 231, 22.

Ein Zuviel in der Aufnahme von Urkunden liegt vor abgesehen von dem nicht sicher zu bestimmenden Fragment Nr. 89, das recht wohl Stück eines alten Klagepsalms sein könnte, - bei 25 Nr. 218, zweifellos ein Gerichtsprotokoll in der Ichform, von dem U. selbst bemerkt: "ausnahmsweise hier aufgenommen", und Nr. 92. Hier ist die in Z. 36 scheinbar vorkommende 2. pers. der einzige Grund zur Auffassung als schriftliche Mitteilung. Allein auch diese Urkunde hat, wie schon die an den Anfang gestellte Liste 30 der Richter zeigt, durchaus Charakter und Inhalt eines Gerichtsprotokolls, das gleichfalls in der 1. pers. stilisiert ist. Da der Schlußpassus seinem Zusammenhang nach noch recht unverständlich ist, wird man ihn kaum als Gegeninstanz anführen dürfen. Außerdem liefert die Urkunde, wie unten gezeigt, einen recht erträglichen 35 Sinn, wenn man anstatt der 2. pers. die 3. fem. annimmt. Immerhin berichtigt die Neubehandlung der beiden Urkunden durch U. in wesentlichen Punkten frühere Übersetzungen und ist somit ganz dankenswert.

Wenn im Folgenden Bemerkungen zur Interpretation der ein- 40 zelnen Urkunden gegeben werden, so sollen diese nicht aus subjektiven Abweichungen in der Auffassung einzelner unsicherer Stellen, wie sie bei dieser Textgattung überall möglich sind, bestehen, sondern es sind meist Auseinandersetzungen mit dem reichen

<sup>1)</sup> Aus dieser festen RA. ein  $idu\ II$  abzuleiten, scheint nicht geboten, wohl einfach  $idu\ _n Arm^u$  mit dem Nebensinn "Gewalt".

lexikalischen Material, welches dieses Corpus birgt und das voll-

ständige Glossar, das U. beigegeben hat, vereinigt.

Nr. 2, 7.  $rid\bar{e}m$ . Für dieses Verb nimmt U. im Anschluß an Delitzsch, HWB. "laufen" und "führen" als ursprüngliche Bedeutungen 5 an, glaubt also der Vereinfachung Jensen's (KB. VI, 1, 317), der alles auf  $rid\bar{u}$  "folgen, hinterdrein gehen" reduzieren will, nicht beipflichten zu können. In der Tat ist die Ableitung der verschiedenen Bedeutungen von  $rid\bar{u}$  noch keineswegs geklärt.

1. intr. a) In späteren historischen Texten wird  $rid\bar{u}$ , wie 10 die WBB. lehren, einfach als Synonym von alāku gebraucht. An allen Stellen eine Bedeutung "folgen" in den Text hineinzuinterpretieren, ist unmöglich. Ba. auch marditu "Gehen", mehrfach in assyrischen Briefen belegt, MA. 587 a. Natürlich kann man nun nicht zwei verschiedene Verba  $rid\bar{u}$  "gehen" und  $rid\bar{u}$  "hinterher-15 gehen" ansetzen, sondern muß annehmen, daß die speziellere Bedeutung die ursprüngliche ist und die Bedeutungsnuance des Hinterhergehens irgendwie eingebüßt hat. Daß die Bedeutung "gehen" und "fließen" auch dem syrischen | eigen ist, wird man kaum als Gegeninstanz gegen diese Annahme gelten lassen dürfen, 20 da diese Bedeutungen sehr wohl aus dem Assyrischen entlehnt sein können, zumal die anderen semitischen Sprachen hinsichtlich der Bedeutung der Wurzel הדה weit auseinandergehen. Vielleicht liegt, wie bei lat. sequi, die Idee "einer Örtlichkeit nachgehen" zugrunde, ebenso wie kašādu nicht nur das "Einholen, Fangen, 25 Erbeuten von Menschen", sondern auch (mit ana) das "Erreichen von Örtlichkeiten" ist. Häufig ist jedenfalls die Redensart uš(t)ardi harrana ana "den Weg nach einem bestimmten Ziele hin richten" (öfter || uštēsir harrāna, das wohl = "direkt machen"). Auch Brief Nr. 147, 7 ist gewiß mit Ungnad z. St. und gegen die Be-30 merkung beim Glossar girram aus Z. 5 zu uštardi dazuzudenken.

Den Standesnamen  $r\bar{e}d\bar{u}$  aus obiger Bedeutung "gehen" o. ä. (Delitzsch: "marschieren", Ungnad: "laufen", warum aber gerade dies?) herzuleiten, scheint nicht zu empfehlen. Denn 1. ist  $rid\bar{u}$ in dieser Bedeutung erst aus späteren Texten bezeugt, während 35 der Berufsname doch zunächst Übersetzung des sumerischen uku - uš ist, dessen erstes Element mir unklar, dessen zweites aber bislang nur  $= rid\bar{u}$  "folgen" ist. 2. Man muß für  $r\bar{e}d\bar{u}$  eine möglichst weite Bedeutung annehmen. Es ist keineswegs bloß "Soldat", denn nach der Liste von Martin, OLZ. XIV (1911), 101 f. 40 haben auch patesi, PA·AL, sukkalmah, salmah, ja selbst sangu ihre  $r\bar{e}d\bar{u}$ 's. Danach ist auch die neuerdings von Thureau-Dangin, Sargon 95 vorgeschlagene Bedeutung "officier" zu eng. Vollends ist es verfehlt, mit Martin aus den häufigen Zügen der uku-uš, die sich aus den Proviantlisten entnehmen lassen. und 45 ihrer gelegentlichen Verwendung als Gesandte oder Boten des Königs zu schließen, daß uku-uš etwa Synonym von kingia (mär šipri) ist. Der geforderten allgemeinen Bedeutung kommt am

besten Jensen's einfacher Vorschlag entgegen (LZBl., 1913, 512), wonach  $r\bar{e}d\bar{u}=$  "Gefolgsmann". Immerhin muß bei derartigen Wörtern auch mit Bedeutungswandel innerhalb der Zeitperioden gerechnet werden. Auch eine Ableitung aus Bedeutung 2b) (s. unten) etwa als "Kolonnenführer" (woran Thureau-Dangin, 5 Hilprecht Anniv. Vol. 156 denkt) scheint möglich, doch lehren die von der Aushebung handelnden Briefe (Nr. 35 ff.), daß  $r\bar{e}d\bar{u}$  allgemeine Standesbezeichnung ist und nicht einen höheren Grad bezeichnet.

- b) Auch die für  $rid\bar{u}$  angenommene Bedeutung "fließen" bedarf 10 der Einschränkung. Es ist nämlich bislang nur belegt  $u\check{s}ardi=$  "fließen lassen" und  $u\check{s}tardi$  (Passiv dazu) = "fließen"). Da auch  $\check{s}\bar{u}\check{s}uru$  öfter "Wasser irgendwohin leiten" bedeutet (HWB. 311 a), so dürfte dieses  $u\check{s}ardi$  auf einer Stufe mit obigem  $u\check{s}ardi$  syn.  $u\check{s}t\bar{e}\check{s}ir$  harrāna stehen. ana muhhi zītim mē ruddū Nr. 185, 12 f. 15 ist danach besser zu fassen: "das Wasser ist über den Ausgang (?, eher  $s\bar{i}tu$  als  $s\bar{i}tu$  "Zinne") gestiegen" (wörtlich: "vermehrt worden").
- 2. trans. etwa "treiben", "führen". a) vom Vieh, häufig in den Syllabaren (HWB., 613 a), Kod. Hamm. XXII r, 101 (hier vom 20 Zugvieh). Daß das scheinbare "Treiben" des Viehs in Wirklichkeit ein Hinterhergehen ist, lehrt mit voller Sicherheit Gautier 44, 1 f. 1 GUD·ŬR (!)·RA û NN. ālik warkišu || alpum ù suhārum²).
- b) In Übereinstimmung damit sind natürlich die zahlreichen Stellen zu verstehen, wo sich das  $rid\bar{u}$  auf Menschen bezieht. 25 Es liegt hier in der Tat eine unserem "führen" entgegengesetzte Vorstellung zugrunde, nämlich die, daß man hinter denjenigen hergeht, die man unter Aufsicht hat oder unter Augen haben will 3). So steht das Wort häufig mit Bezug auf Sklaven, so Kod. Hamm. VIII, 55 u. 63; XI, 47; Briefe Nr. 69, 21; von Palastangestellten 30 Nr. 13, 10; von einer niedrigen Frauensperson Nr. 112, 21 und VS. VIII, 26, 20; von schuldigen Übeltätern Kod. Hamm. II r, 33; Briefe Nr. 70, 30; 133, 18 (und wohl auch 22, 18). Von hier aus werden nun auch Stellen wie Kod. Hamm. VIII, 20 (Bringen von Zeugen vor Gericht) zu beurteilen sein 1). Ob auch an den wenigen 35 Stellen, wo  $rid\bar{u}$  von Götterstatuen u. ä. steht, die Idee des "Geleitens" vorliegt, oder ob man diesen aus Respekt folgt, läßt

<sup>1)</sup> Die schwierige Stelle K. 3182 usf., Kol. IV. 5 (jetzt bei Jensen, KB. VI. 2, 106): mišerti nāri šā irtedā, wo man an eine Bedeutung "fließen" deuken könnte. läßt auch manche andere Fassung zu.

<sup>?)</sup> Zur Miete eines GUD. ÜR. RA vgl. Hamm. Ges. Nr. 534. — Aus der Bedeutung "hinter dem (vorgespannten) Zugtier gehen" ist wohl aram. NŢŢ, "pflügen" entlehnt.

<sup>3)</sup> Das allgemeine Verb für "führen" ist  $war\bar{u}$ . Dafür tritt aber im I, 1 in der Briefliteratur durchgängig  $tar\bar{u}$  ein (auch die Glossar 295 gebuchten Formen meist zu  $tar\bar{u}$ ), ebenso wie für N727 "schwören" stets  $tam\bar{v}$  gesetzt wird.

<sup>4)</sup> Bezüglich Nr. 144, 15 s. unten z. St.

sich nicht entscheiden. In Betracht kommt außer unserer Stelle (Nr. 2, 7) noch Gautier 13, 9: (das Symbol des Uraš)... ir duu-ma. Jedenfalls hat sich aus dieser Bedeutung "(beaufsichtigend) hinterhergehen", "führen" jene Bedeutung ergeben, die HWB. 613 b 5 als "regieren" angegeben wird.

Von Stellen, die sich nicht ohne weiteres sub 1 und 2 unterbringen lassen, verbleiben innerhalb unserer Briefe: ana sibūtim ... ridū Nr. 169, 14, dem Sinne nach "dem Wunsche entsprechen", eigentlich wohl "folgen". Nr. 126, 19, wo man vielleicht auch mit 10 letzterer Bedeutung auskommt (s. unten z. St.), und Nr. 236, 38: il Marduk ina ... lirteddika "mit ... dich geleiten". eine aus den Omendeutungen sehr geläufige Ausdrucksweise.

- Z. 8. Kīma Bī-tim. An beiden Stellen (noch Nr. 59, 8) handelt es sich um den Transport von Götterbildern, der Zusatz wird sich also irgendwie auf diesen beziehen. Mir erscheint die einfache Fassung kīma bītim (King) durchaus befriedigend: das Schiff soll als zeitweilige Kapelle für die Göttinnen eingerichtet werden. Vgl. vielleicht bīt elippi (HWB. 171 b).
- Nr. 3. In diesem Brief dürfte einfach die Anordnung des Rücktransports der (zu Triumphzwecken?) nach Babylon gebrachten Göttinnen zu sehen sein. Gewiß ist das şābum (ummānum) hier nicht anders zu fassen als in Nr. 2, nämlich von der Schiffsbegleitmannschaft 1).
- Z. 6. Für NIG · ŠU setzt Ungnad an allen Stellen im Anschluß 25 an Schorr, Altbab. Rechtsurk., II. Heft 45 d; GGA. 1913, 12 ša piḥāt als Lesung ein. Dagegen zieht er im Glossar S. 359 die Lesung ša qāti vor, welche zuerst Delitzsch, BA. IV, 486 aufgestellt hat und auch Thureau-Dangin RA. VIII, 1462 vertritt. Nur die letztere Lesung ist richtig. Denn es ist eine 30 in diesen Briefen streng innegehaltene orthographische Regel, daß für NIG. SU die phonetische Schreibung šá ga-ti eintritt, wenn es mit dem pron. suff. verbunden ist. S. für zahlreiche Stellen Glossar S. 373  $s\acute{a}$  ga-ti + pron. suff. An einigen Stellen (schon von Delitzsch l. c. notiert) wechselt geradezu šá ga-ti + pron. suff. mit 35 NIG · ŠU + Personennamen. Dazu gehört auch unsere Stelle Nr. 3, 6: sābumum ša gāti (NIG·ŠU) i-nu-uh-sa-mar, dagegen Z. 9 sābimim šá ga-ti-ka. Nur zwei Stellen gibt es innerhalb der Briefe, wo die phonetische Schreibung vor einem Substantiv steht, Nr. 237, 16 f. rēdē šá ga-ti NN.; Nr. 269, 1: kaspum šá ga-ti tamkarim. Die 40 Bedeutung von ša qāti "jemandem (von amtswegen) unterstellt", sowohl von Personen als Sachen, ist längst klargestellt. Daß aber eine Lesung ša pihāt o. ä. nicht etwa daneben Berechtigung hat, daß vielmehr dem letzteren Ausdruck ein gänzlich anderer Sinn zukommt, soll das Folgende zeigen. Zunächst ist die Entsprechung

<sup>1)</sup> luput Z. 10 wohl einfach: "laß die beiden Mannschaften aufeinanderstoßen!"

20

der beiden Darlehenstafeln, auf Grund welcher Schorr die Gleichung NIG·ŠU = ša piḥāt folgerte, nur scheinbar. Man vgl. das Schema:

a) BE. VI, 1, 86 u. 87. Getreide, bezw. Silber, ŠAG· ŠAM·É·GAL

NIG·ŠU A šá B im-hu-ru KI B NN. ŠU·BA·AN·TI·MEŠ. b) CT. VI, 35 °.

Wolle ŠAG·ŠAM·SÍG *šá* É·GAL

KI B<sub>1</sub> šá pí-ha-at A NN. šu-BA-AN-TI-MEŠ.

(Die Person A ist in a) und b) die gleiche).

Wie man sofort sieht, ist die Stilisierung von b) anders und 10 zwar wesentlich kürzer als bei a), indem die die Beziehung zwischen A und B (bezw. B<sub>1</sub>) angebende *imhuru*-Klausel fehlt — sie wird eben durch die ša pihat-Klausel mit ersetzt, die nach ihrer Stellung nur auf B<sub>1</sub>, nicht aber, wie es der von Schorr angenommene Parallelismus erfordern würde, auf die Ware sich beziehen kann.

Als Übersetzung ergibt sich:

a) Getreide, bzw. Silber, gehörig zu den Kaufmitteln des Palastes, unterstellt dem A,das B (von A) erhalten hat,

haben von B NN. entliehen.

b) Wolle, gehörig zu den Wollkaufmitteln des Palastes,

haben von B<sub>1</sub>, dem Stellvertreter des A, NN. entliehen.

B, bezw. B<sub>1</sub> sind sonach Funktionäre des A, für weitere Stellen und die Rechtfertigung der Übersetzung von ša pihat s. sofort.

Für  $pi\cdot ha-tu$  wird an den HWB. 520 angegebenen Stellen — 25 davon eine der Serie ana ittisu entnommen, also für unsere Texte maßgebend — KI·BI·IN·GAR (·RA) als Ideogramm angegeben, sonst für puhhu "tauschen", "an die Stelle von etwa setzen" (letzteres besagt die sumerische Entsprechung ki·bi...gar). Das Wort ist sonach als pihatu (daneben  $p\bar{u}hatu$ ) anzusetzen, nicht pihatu, 30 wie denn in der Tat die Schreibungen  $pi\cdot ha-a-tim$  Brief Nr. 78, 12;  $pa\cdot ha-a-ti$  Khors. 22 den Plural bezeichnen. Daraus ergeben sich folgende Bedeutungen.

- 1. "für eine Sache zu leistender Ersatz", "zu ersetzender (wörtlich: "an die Stelle zu setzender") Wert", "Entschädigung", 35 so schon Meißner bei Klauber, Bab. VII, 31). Stellen: ana pīḫat kirīm izzaz BE. VI, 1. 23, 12 f. "er haftet für einen für den Garten zu leistenden Ersatz"; pīḫatam apālu "Ersatz leisten", "die Entschädigungssumme bezahlen" Kod. Hamm. XXI<sup>\*</sup>, 97; CT. IV, 37 b, 14; VI, 23 c, 15; Brief Nr. 217. 20. pīḫa'um šī ina muḫḫika iššak-40 kan "der dafür zu leistende Ersatz liegt dir ob" Brief Nr. 51, 20, ebenso Nr. 193, 35; 196, 38.
- 2. ša pīhati oder bēl pīhati = "Stellvertreter", pīhatu = "Stellvertretung", "zu vertretende Stelle", "Amt", "Amtsbezirk". Hier-

aus der bekannte Titel, der also genau = "Statthalter". Aber auch in bürgerlicher Sphäre, Stellen Glossar 359: bēl pīḥatika "dein Stellvertreter" usf.: ša pīḥati inaṣaru "der meine Stelle vertritt" Nr. 233, 20; μīḥatka . . . . . lā tēgi "versieh das dir übertragene 5 Amt nicht lässig" Nr. 190, 9.

Nr. 6. Zu dem offenbar auch hier vorliegenden Titel KA  $\cdot$  LU (!), nicht KA  $\cdot$  ZID, s. zu Nr. 38.

Nr. 12. In der unzweifelhaft richtigen Lesung und Deutung der Phrase ina kakkim ša ilim burru durfte sich Ungnad nicht 10 irre machen lassen. Die Symbolwaffe des Gottes, wie z. B. die Säge des Samas (OLZ. XV (1912), 149), diente nicht nur zur Wahrheitsfeststellung durch assertorischen Eid, sondern mit ihrer Hilfe konnte auch bei Besitzstreitigkeiten auf magischem Wege die Größe des strittigen Objektes festgestellt (= burru) werden. Da ich dieses 15 Thema anderweitig ausführlich behandle, mag hier der Hinweis auf folgende Stellen als Beweis genügen: CT. VI, 22, 1 ff. iskakkum ša il Šamaš ištu Sippar illikamma....ukinnu; VS. IX, 130. 6 f. = 131, 6 ff. ina ... ilšá-šá-rum šá ilŠamaš ubirrūma izūzū; BE. VI, 2, 58, 1 ff. urudukakku¹) ilnin ina bābtim iz-zi-20 iz-ma . . . . ubirraši; AJSL. XXIX, 192 Obv. 1 f. šurinnum ša il Samas urdamma (folgt Teilung). [Eine neue wichtige Stelle bei Holma, Zehn altbab. Tontafeln Nr. 9, 18 ff., schon von Holma in den Addenda richtig verstanden: ina iskakkim šá il Marduk ina iskakkim šá il Adad kaspam . . . . birrānim.]

Z. 15. ul imgur; magāru + Negation, wie häufig in den assyrischen Briefen, = "nicht wollen", "sich weigern", so noch Nr. 220, 14: šumma lā imgurki "wenn er sich dir nicht fügt".

Nr. 14, 4. Der Lesung di-ri-ga-am, die nach U. ebensowohl möglich ist, ist der Vorzug zu geben. Nicht der Grund, sondern so die Tatsache der Schaltung wird dem Statthalter mitgeteilt. dirigum oder dirigūm "Schaltmonat" natürlich entlehnt aus sumerisch (itu) diriga. In assyrischen Briefen begegnet öfter šattu bezw. arhu diri, wahrscheinlich "Schaltjahr", bezw. "Schaltmonat". Stellen: Harper 74, 12: 401, 8: 1258, 8, vgl. auch 338, 9 and Klauber, AJSL XXX, 266.

Nr. 17. Daß das bīt il Kittim ein etwa in Larsa gelegenes Nebenheiligtum ist, ist recht unwahrscheinlich. Denn die kasap bīt il Kittim benannte Steuer wird in der ganzen Provinz von den königlichen Finanzhauptleuten? (akil tamkari) eingetrieben und an die Staatskasse (ēkallum Z. 14) abgeführt. Möglich also, daß das "Haus der (personifizierten) Rechtmäßigkeit" eine Zentralstelle für die ordnungsgemäßen Abgaben war für das ganze Reich oder, bei anderer Fassung des ša in Zz. 6 und 8 ("des" anstatt "für das"), für die einzelnen Distrikte.

<sup>1)</sup> Zu dem hier vorliegenden Zeichen vgl. Thureau-Dangin, RA. XI, 85 f. 2) Für den tamkar šurri ist eine Übersetzung "Kaufmann" mißverständlich.

Nr. 19. In diesem Briefe kommt es hauptsächlich auf die Lösung eines einmal phonetisch, dreimal ideographisch geschriebenen Wortes an. das mit U. nach dem Zusammenhang nur "Steuer" bedeuten kann. Alle Stellen sind auf dem Original undeutlich zu lesen. Es wechselt: x MA·NA AZAG·UD la·bi-[.... tli-šú Z. 7 5 und x MA · NA AZAG · UD Ù(?)-šú Zz. 4, 23 und 26. Zur phonetischen Schreibung ist zu bemerken, daß sie noch AJSL. XXX, 65, RS. 1 vorliegt: 19 GÍN AZAG · UD la · · · · tam [auch hier ist das mittlere Zeichen unsicher, könnte bir sein]. Diese Stelle sichert die Bedeutung "öffentliche Steuer". Denn es handelt sich auch hier 10 um eine an einen tamkaru Finanzer zu leistende Zahlung, für die eine Sklavin zum Pfand genommen wird. Weiter lehrt diese Stelle, daß eine appositionelle, nicht eine Genitivverbindung vorliegt. Was nun die ideographische Schreibung betrifft, so ist es sehr wahrscheinlich, daß an Stelle des unsicheren ù (= šI + LU) 15 vielmehr die in diesen Texten gewöhnlich für den Begriff "Steuer" verwendete Zeichenverbindung SI · DI zu lesen ist 1). Diese Wahrscheinlichkeit wird noch verstärkt, wenn wir Nr. 70, 28 mit unseren Stellen vergleichen: šumma AZAG · UD ŠI · DI ·šú · nu lā uštābilu usf., wobei das Suffix -šunu sich gleichfalls auf tamkari be- 20 zieht, also genaueste Entsprechung. Wir lernen somit für sumerisch igi-sa "Steuer", das als igisū entlehnt wurde, nun auch ein semitisches Äquivalent kennen, la . . . tu, wenn U. die Spuren des Originals richtig gedeutet hat, möglicherweise labirtu, wobei auch die Bedeutungsentwickelung verständlich wäre.

Nr. 21. Das zweifelhafte Zeichen in Z. 5 ist sicher LAL + U. vgl. VS. IX, 22 passim. Als Lesung ist ribbatu wahrscheinlich. denn sumerisch la(1)-u, la-u ist nach den zahlreichen von Poebel, OLZ. XVIII (1915), 76 angeführten Stellen<sup>2</sup>) = ribbatu und die Einsetzung dieser Lesung für LAL + U paßt sehr wohl zu Stellen 30 wie Nr. 56, 5, wo ri-ib-ba-a-tim šá sēni eine den Hirten obliegende und wahrscheinlich dem Oberhirten abzuliefernde Leistung ist, ebenso wie an unserer Stelle der Oberhirt die ribbatu der ihm unterstehenden Rinder in Händen hält, deren Wert (kima) er jedoch in Getreide nach der Reichshauptstadt sendet. Der ungefähre 35 Sinn von ribbatu -- oder ist nach den von Poebel. l. c. zitierten Stellen auch für den Sing. ribbatu anzusetzen? - ließe sich demnach schon nach diesen beiden Stellen bestimmen, wobei zu berücksichtigen ist, daß das Vieh, von dem die ribbatu-Abgabe geleistet wird, staatliches Eigentum ist. Ob sich für ribbatu sonach "Er- 40 tragsabgabe der staatlichen oder Tempelhirten, bzw. Feldinhaber usf." als Bedeutung festhalten läßt, muß nach den anderen Stellen ge-

1)  $\hat{\mathbf{U}}$  allein ist ja auch nicht =  $l\bar{a}biru$ , sondern  $\hat{\mathbf{U}}$ . RA.

<sup>2)</sup> Unser Ideogramm, welches einfach Wiedergabe der sumerischen Aussprache ist, findet sich freilich nicht in den von Poebel verwerteten Listen, nur die ähnlichen: LAL.KAK, LÁL.A.

prüft werden. In Betracht kommen: VS. IX, 22 (Hamm. Ges. 818): LAL + U in Getreide bestehend, vom Gartenertrag geliefert (šá inbim), als Lohn für Sesampflücker eines (staatlichen?) Feldes verausgabt: VS. IX, 7/8 (Hamm. Ges. 1073; Schorr, Altbab. Rechtsurk. 5 75/75 A): von nicht näher zu bestimmenden Gegenständen 1). die der Königstochter gehören, aber einer Familie (also wohl erblich)<sup>2</sup>) überlassen sind (ana mārē NN. iššaknu), wird biltum ū ribbatum (Var. ribbazza, sc. der biltu) an den Palast geleistet3): VS. VIII, 116, 7 unklar: Brief Nr. 61, 8: die von einer Familie in Getreide 10 zu leistende *ribbatu* wird von einem *muzzaz bābim* eingetrieben. Überaus häufig findet sich unser Begriff in den Listen der Kassitenzeit, stets mit dem durch Poebel, l. c. bezeugten Ideogramm LAL. KAK geschrieben, s. Torczyner, Altbab. Tempelrechn., Index, S. 120 (häufig insbesondere die ribbatu der nāqidē, aus Wolle bestehend). 15 Der Begriff wurde von Torczyner mehrfach besprochen (l. c. 11: 52; ZDMG. 67, 143, 144) und als "Fehlbetrag", "Rest" gedeutet. Der eigentliche Grund zu dieser Deutung, eine den Zeichen LAL·KAK unterlegte Lesung mațū oder ähnlich, ist jetzt nicht mehr stichhaltig Dagegen scheinen die ZDMG. 67, 144 angeführten Stellen. 20 wo der gesamte Betrag der Wolle (ummatu) in mahru und LAL·KAK zerfallt4), ja letzteres Ideogramm direkt mit IB·TAT (= rihtu "Rest") wechselt, sehr stark für die gegebene Deutung zu sprechen. Trotzdem wird man nicht annehmen dürfen, daß ein und derselbe Begriff ("Rest") in denselben Texten durch zwei 25 gänzlich verschiedene Ideogramme ausgedrückt wird, sondern LIL. KAK wird vielleicht auch hier speziellere Bedeutung, etwa "noch zu leistende Abgabe" haben, wonach dann möglicherweise auch die oben aus den altbabylonischen Texten erschlossene Bedeutung zu modifizieren sein wird. Da auch die Etymologie von 30 ribbatu (es kame wohl zunächst === in Betracht) unklar ist, kann nur eine genauere Untersuchung der kompetenten Texte zu sicherem Ergebnis führen.

Nr. 32. Zz. 6 und 18 findet sich der seltene Beamtenname lü šứ·ĐĩM = ša umāši. umāšu ist nach seinem Ideogramm šứ·KAL so und der Glosse liru(m), bezw. gubru(m) Synonym von abāru (s. HWB. 9b; oft neben dunnu HWB. 9b, neben umāšu VR. 47, 19b5). nach VR. 47, 20 = emāqu "Stärke"), weiter syn. emāqu (SAI. 5187), šapāṣu, šitpuṣu "fest umklammern" (HWB. 681b.

<sup>1)</sup> Das betreffende Ideogramm noch nicht zu deuten.

<sup>2)</sup> Auch VS. IX, 22 ist die ribbatu von einer Familie zu leisten.

<sup>3)</sup> Es fällt nicht ins Gewicht, daß die Erben, auf denen die Abgabe lastet, gegen Entschädigung einen Dritten zur Leistung verpflichten.

<sup>4)</sup> Auch BE. XV, 141 Lál. KAK neben mahru.

<sup>5)</sup> Auch Weidner's Astrolab B, Kol. II, 15: ú-ma-aš ú-ba-ri, Ideogramm KAL, ŠU, DĬM, ŠU KAL-ma. Die Glosse VR. 47, 20 b mir unverständlich.

SAI. 5191)¹), kirimmu "Klammer", "Spange" (des Kleides)²). Der Begriff "Festigkeit" (bezw. "festhalten", "fest machen") liegt allen diesen Bedeutungen und insbes. dem gemeinsamen Ideogramm šť·KAL zugrunde. Für die weitere Bedeutung von umāšu, die dem Ideogramm GIŠ·GÍR·A·ŠAG·GA entspricht und in Nr. 137 5 und 138 unserer Briefe vorliegt, ist das syn. kirimmu heranzuziehen, auch hier handelt es sich um Klammern, die als Fußfallen gegen feldplündernde Tiere angebracht wurden, wie ähnlich schon Delitzsch HWB. 93 angenommen hat. Der Beamte ša umāši, nach IVR 21, Nr. 1(B) Obv. 32/34 (HWB. 93 a) wohl als 10 Türwächter verwendet, mit Spangen zum Festnehmen der Verbrecher versehen?

Nr. 35, 18. dūršu nuhatimmum, vgl. Nr. 39, 11 u. 16: dūršu išakkum: ša dūršunu išakkū. dūru möchte ich konkreter als "Geschlecht", bezw. "Geschlechtskette" 3) (wie hebr. הוֹד) fassen und 15 auf die Erblichkeit des Amtes in der Familie beziehen. die bei dem letzteren Beruf auch durch das häufige mūrē PA·TE·SI befürwortet wird. In beiden Briefen handelt es sich sonach um Angehörige einer erblichen Zunft, die unberechtigterweise unter die rēdē eingereiht und wieder reklamiert werden. Nr. 39, 15 ff. 20 etwa zu übersetzen: "Auch hat Sin-ili mit eigenem Munde, ebenso wie (oder "da") sein Geschlecht iššakku sind 4), sich selbst (als solchen) klargestellt." Vgl. noch VS. IX, 188, 5.

Nr. 38. Der Berufsname in Zz. 6, 13, 19 (ebenso Nr. 6, 4 und 19) ist nicht KA·ZÍD, sondern KA·LU zu lesen 5). Denn  $_{25}$  KA·LU findet sich, ebenso wie in unserem Texte, neben dem Berufsnamen iš (=  $kiz\bar{u}$ ) auch CT. XXIV, 31, 94, ferner wird durch VS. XIII, 104, III, 31 f. (vgl. V, 11 und 14) bestätigt, daß die KA·LU Untergebene der iš waren. Vgl. noch Torczyner, Bab. Tempelrechn., Index 119.

Nr. 39, 7.  $tar s \bar{u}$  wie häufig tar i s in den assyrischen Briefen = "geeignet".

Für Zz. 11 ff. siehe zu Nr. 35.

Nr. 42. Die Lesung palagDa-ma-nu-um Z. 4. 7 und 9 dürfte feststehen, sonach hat dieser Kanal wohl nichts zu tun mit dem 35  $n\bar{a}r$  Da (oder  $Ta)b\bar{a}nu$ , welcher in der Gegend von Der gelegen

<sup>1)</sup> Dazu šapsu, šipsu "stark", "mächtig".

<sup>2)</sup> Das Wort wurde zu Unrecht als Körperteil erklart, s. Holma, Körperteiln. 47; ba. die wiederholte und stereotype Verbindung mit  $rumm\overline{u}$  "lockern",  $pat\overline{a}ru$  "lösen", ussuru "losmachen" der Spange. Auch das parallele didu (Jensen KB. VI, 1, 429) danach zu verstehen.

<sup>3)</sup>  $d\bar{u}ru$  I, wie längst angenommen, ebenso wie  $d\bar{u}ru$  II auf die Bedeutung "Kreis" zurückgehend (s. Ges.-Buhl¹6, 159a);  $d\bar{u}r$   $d\bar{u}ri$  eigentl. "kreisende (Geschlechts)perioden";  $d\bar{u}riu$  Nisbe-Bildung von  $d\bar{u}ru$ .

<sup>4)</sup> Wäre kīma Praposition, müßte doch du-ri-šú stehen.

<sup>5)</sup> Die King'sche Kopie bietet KA.DUR.

war (s. Hommel, Grundr. 296; Hinke, Bound. Stone 220; King, Bound. Stones 5 f.) und nunmehr auch aus altbabylonischer Zeit durch das Datum des 32. Jahres Samsu-ilunas bezeugt ist. Letzteres lautet nach VS. XIII, 105. RS. 12: mu DUR (!) ÍD·KIB¹) ù Dà-5 ba-an mu-un-ba-al²).

Nr. 43, 5 f. KUN·HI·A·ÍD . . . KA·ÍD·ÁŠ + ÁŠ KI³), hier liegt der Gegensatz kun und ka des Flusses vor, wie Nouvelles Fouilles de 213 Kol. I ka-ba . . . kun-ba; Langdon, Drehem Nr. 49, Obv. 11 f. ka-id-azag[-ga] | kun id-azag-ga (vgl. 10 Witzel, Verbalpräformative, in BA. VIII, 10¹; Landsberger, Kult. Kalender 61²). Der "Mund des Flusses" ist nach zahlreichen Stellen = "Mündung", der "Schwanz" des Kanals dürfte das dem ka entgegengesetzte Ende des Kanals sein. Nach Thureau-Dangin, ZA. XVIII, 130²; SAKI. 46 Anm. d (auch Sargon 34⁵) ist das 15 kun eine Art Reservoir.

Nr. 47, 5. ša ana šiprim epēšim ishu[ni]kkum. Diese Stelle ist zusammenzustellen mit Nr. 51, 4: MÁ·NI·DUB·HI·A ša bēli isiham und Nr. 74, 4 ff.: MA · NI · DUB 1 GUR nemetti ākil malahi . . . ana še'im šá ēkallim [ . . .]-im i-si-hu-[ú-š]ú; ferner 20 VS. VII, 43, 1 ff. (Hamm. Ges. 109): 41/2 siqil kaspim i-si-ih-ti A šá kār Uruk KI ana NN. ana esēdim i-si-hu-ú-sú (folgt MU · DU · A, namharti des warki kār Uruk<sup>KI</sup>): CT. IV, 31<sup>b</sup>, 1 ff. (Hamm. Ges. 85; Schorr, Altbab. Rechtsurk. 66): 1 šiqil kaspim šīm 3 subāt šú · GI · NA ša bīt il Šamaš esihti A a B mārē NN. Der sich 25 namentlich aus den Briefstellen deutlich ergebende Sinn von esehu ist: .jemand eine (öffentliche) Leistung auflegen", die Leistung selbst heißt esihtu, sie wird für den König selbst, das kāru, den Tempel geleistet und besteht in der Stellung von Arbeitern (Nr. 47). Frachtschiffen (Nr. 51 und 74), aber auch in Geld. Letzteres ist 30 jedoch nur eine Ablösung, einmal für einen zu stellenden Erntearbeiter, das andere Mal für zu liefernde Gewander 1). Die esihtu ist sonach keine Geld- oder Naturalienabgabe, sondern eine ie nach

So wohl für <sup>id</sup>DUR.KIB, vgl. den Personennamen A-pil-<sup>id</sup>DUR(Br. 3329).KIB VS. XIII, 3/3a, Vs. 11. Dazu wohl auch der Königsname Šu-DUR.KIB, Poebel, Hist. Texts 134.

<sup>2)</sup> Möglicherweise auch im Datum von Warka 94 vorliegend. Ba. auch den Personennamen  $D\grave{a}$ -ba-num-ra-bi VS. XIII, 100, Rs. 10 = 100 a, Rs. 7.

<sup>3)</sup> Dieser Fassung (áš-áš Pluralzeichen, vgl. zu Nr. 135. KI Ortsdeterminativ) wird gegenüber der Annahme eines sonst unbekannten Kanals Halki der Vorzug zu geben sein.

<sup>4)</sup> In dem Ausdruck  $g\bar{a}ti...nashat$  CT. VIII, 31b, 8 muß nicht notwendig ein Hinweis auf Bürgschaft gesehen werden, er bedeutet wahrscheinlich nur das Übergehenlassen der Verpflichtung an einen Dritten, in unserem Falle den Kleiderlieferanten (zu einem ahnlichen Sachverhalt s. ob. zu Nr. 21, Anm. 3), so daß die Brüder, denen die Leistung obliegt, nichts mehr damit zu tun haben (zu diesem ungefahren Sinn von  $g\bar{a}ti...nus\bar{a}hu$  s. Nr. 230, 10 in Ungnad's Übersetzung). Zu dieser Redensart in Schuldtafeln vgl. Koschaker. Bürgschaftsrecht 24 ff.

dem Stande des leistenden Beamten oder Bürgers verschiedene Liturgie 1).

Ž. 10. Darf [SA]G·NIG·GA = rēš namkurri (Brief Nr. 259, 31: Ungnad, Hamm. Ges. II, 154: Thureau-Dangin, Invent. de Tello I, 19: Torczyner, Tempelrechn. 17 ff.: ZDMG. 67, 141) mit 5 Torczyner, WZKM. XXVII, 451 ergänzt werden?

Nr. 48, 10. rigimtam, vgl. VS. VII, 47, 10 1 subāt ri-gi-imtum, hier Zugabe zum Mietslohn. Das Determinativ ist nicht sicher, das betreffende Zeichen kann ebensowohl = šiglu sein, aber mit Rücksicht darauf, daß ein die Kleidung des Mietlings be- 10 treffender Passus sich in zahlreichen Personenmietskontrakten findet, ist obige Lesung wahrscheinlich. Dann gewiß hebr. The buntwirken, Buntgewirktes zu vergleichen.

Nr. 51, 6. adīni; noch Nr. 161, 27; dazu wohl Rm. 201, 12 (Pinches, Texts 2): un-nu-ut a-din-nu ul i-šaq-qam-ma²); JRAS. <sup>15</sup> XVII, 65, Kol. I, 17 (nach Poebel, Gramm. Texts 63): a-di-ni = nu-ub-da. Die von Ungnad dem Sinne nach vermutete Übersetzung "bisher" trifft gewiß das Richtige; vgl. Torczyner, WZKM. XXVII, 448; danach entspricht es dem spezifisch assyrischen udīni (Ylvisaker, Zur Grammatik 57), wie dieses stets mit der Negation <sup>20</sup> verbunden. Vgl. noch Rm. 274 + 120, Rs. 1 (MVAG. 1898, 232).

Nr. 52. is AB·BA lies abbu nach UPMBS. II, 1, Nr. 69 passim (vgl. Torczyner, ZDMG. 67, 144), nach dem Ideogramm (= \$ibu) vielleicht einfach "alte Stämme". Vgl. Gudea, Cyl. A, XV, 16. Diese, von mäßiger Dicke und Länge, dienen als Arbeitsmaterial 25 der gurgurri, die sonach nicht ausschließlich Metallarbeiter sein können. Da der gurgurru (URUDU·NAGAR) eine Abart des naggaru, nach dem Aramäischen "holzbearbeitender") Kunsthandwerker", ist, liefert er wohl kombinierte Holz- und Metallarbeit<sup>4</sup>). Die Hölzer

<sup>1)</sup> Auch das bekannte isih, Var. ishit  $n\bar{u}nu$ , dazu š $\dot{v}$ . Ha is-ha-tim CT. 27 b, 4, ist möglicherweise die Fischereiabgabe, denn ZAG.HA, auch ZAG (Lesung essad) = ishu ( $\dot{s}u$  (su  $[n\bar{u}ni]$ ), SAI. 4673; Delitzsch, Sum. Glossar 38, der zugehörige Beamtenname ZAG.HA (Lesung essad, vgl. Thureau-Dangin, SAKI. 46 Anm. k) dagegen =  $m\bar{u}kisu$  ("Abgabeninspektor" o. å.) nach Thureau-Dangin, RA. VII, 185. — Das gleiche Verb liegt auch in  $es\bar{e}hu$ , isihtu,  $m\bar{e}sihtu$  (Meißner, MVAG. 1907, 148) vor. Das Ideogramm Gf (sonst =  $ap\bar{u}lu$ ) könnte auf einen allgemeinen Sinn "Leistung" weisen. Ob das duppu isihti bei Meißner l. c. mit dem duppu sihtim der altbabylonischen Urkunden (Schorr, Altbab. Rechtsurk. XVII) vereinerleit werden kann, müßte untersucht werden. Verfehlt ist jedenfalls die Konfundierung unseres Verbs mit  $nas\bar{a}hu$  (Schorr, WZKM. XXIV, 450 und Torczyner, ebd XXVIII, 447).

<sup>2) &</sup>quot;ist blaß, steht noch nicht hoch".

<sup>3)</sup> Dies stimmt auch für das Assyrische nach IV  $R^2$ , 18 Nr. 3, Obv. I, 42 f. und ebd. 40 Nr. 1, Kol. IV, 5.

<sup>4)</sup> IV  $R^2$ , 40 Nr. 1, Kol. IV, 2 (vgl. Zimmern, Neujahrsfest 149 ff.; jetzt auch Jensen, KB. IV, 2, 28) werden freilich aban nisiqtu und  $hur\bar{a}su$  dem gurgurru als Arbeitsmaterial zugewiesen, doch ist er von dem kudimmu, Metallbearbeiter" (Z. 6) unterschieden. Nach Hrozný, Ninrag 30, 19 ist  $imt\bar{u}$  (giš-dubbin) das Gerät des gurgurru.

werden ana šikir maggari geliefert, darin kann man den zu erzeugenden Gegenstand, aber auch das zur Bearbeitung dienende Werkzeug vermuten. Bei letzterer Fassung liegt es nun nahe, in maggaru das nom. instr. zu naggaru zu sehen (so Figulla, OLZ. XVII (1914), 177). Nach der obigen sicheren Deutung von naggaru kann dies nur eine Art Beil sein, šikir dann = šikrum ša paṭri, d. h. "im Sinne von Beil" (HWB. 661)1).

Nr. 67, 25. Zu Ē-dikud-kalama, das nach unserer Stelle in Sippar zu lokalisieren ist, vgl. CT. II, 1, 29 = 6, 39; auch 10 diese Stelle spricht für ein Samasheiligtum dieses Namens auch in Sippar.

Nr. 75. Ein Kompetenzstreit zwischen Tempel- und Staatsbehörde. ana sibūt ēkallim ajaitim Z. 29 besser: "auf Grund welcher kgl. Ordre" (Frage)<sup>2</sup>).

Nr. 76. Nach Hrozný, Getreide I. 173 f. ist pihu eine Biersorte. Der awēl DIN · NA, der an unserer Stelle Lieferant des Getränkes ist, noch an folgenden Stellen: KAŠ amēl DIN · NA Küchler, Med. K. 191, II, 32: K. 71b, III, 11; CT. XXIII, 41, 10 und 14 (vgl. Küchler, l. c. 92; Streck, Babyl. II, 49 ff.; SAI., 7479) [da-20 mit gewiß identisch KAŠ · DIN · NAM (HWB. 355; Delitzsch, Sum. Glossar 116) 3)], der weibliche Vertreter dieses Berufs sal KAŠ DIN NA Kod. Hamm. IIr, 15 und öfter, sal Lù · KAŠ · DIN · NA Königsliste Scheil, VS. 9; daneben sal LU DIN NA Poebel, Hist. Texts 129 Anm. 4. Zweifellos = "Bierverkäufer", "Schankwirt". Das Wirts-25 haus als bit awel DIN NA Babyl. I, 204, 1 (K. 6482), als bit KAŠ·DIN·NA Kod. Hamm. II<sup>r</sup>, 39 und 41. Das gleiche Element din noch in IM·GÚ·DIN·NA = qadūt šikari (HWB. 581),  $SAG \cdot DIN = sab\bar{u}$  (HWB. 419),  $g \in S \cdot din(a) = kar\bar{a}nu$ . Was die Lesung von awēl DIN · NA betrifft, so sind die in einem Syllabar 30 für DIN bezw. awēl DIN angegebenen Lesungen haijatu und muttagqišu (HWB. 274) nicht zu verwerten, denn diese Wörter bedeuten sicher "Landstreicher", "Vagant" (zu muttaggisu, vgl. Jensen, KB. VI, 1, 471, der haijatu ist ein mutallik mūši, d. i. nicht "Nachtwächter", sondern eben "Vagant", die Hexe ist haziatitu || dazialitu "Umher-35 streicherin", vgl. Jensen, KB. VI, 1, 344; gegen Streck, Babyl. II, 49 ff.), auch dieser Begriff vielleicht aus obigem din herzuleiten, eigentlich "Trunkenbolde". Für awēl DIN · NA = "Schankwirt" möchte ich sābi'u, sā $b\bar{u}$  als Lesung vermuten mit Rücksicht auf  $\operatorname{SAG} \cdot \operatorname{DIN} \left( \operatorname{Glosse} : \operatorname{kurun} \right)^4 \right) = \operatorname{sab} \overline{u} \left( \operatorname{s. o} \right); \, \check{\operatorname{sikar}} \, \operatorname{sab} i'i \, \operatorname{Var. sibi'i}$ 40 Gray, Šamaš Relig. Texts 20, 46 bezw. 45 (jetzt KB. VI. 2, 104)

šikru ist Synonym von gamlu, z. d. s. jetzt Jensen, KB. VI, 2, 11\*;
 an unserer Stelle, wenn richtig gefaßt, Bestandteil des Werkzeugs des naggaru.
 pirgend ein" wäre azītimma.

<sup>3)</sup> Für Lesungen vgl. SAI. 3508 ff.

<sup>4)</sup> Die Glosse bezieht sich wahrscheinlich nur auf SAG, welches = KAŠ.SAG.

und den Berufsnamen  $aw\bar{e}ls\bar{a}b\bar{u}$  Craig, Rel. Texts I, 66, 8 und 19; Sm. 251 (vgl. Jensen, KB. VI. 1, 470)<sup>1</sup>).

Z. 13. Die übertragene Bedeutung der RA. rēša kullu laßt sich nach den zahlreichen Stellen (vgl. auch CT VIII, 36°, 7; BE. VI, 1, 103, 14) feststellen. Die Sachen, welche dem Menschen 5 "das Haupt halten", sind: Lebensmittel, Kleidung, Geld, also durchaus zum Leben Notwendiges. Übertragener Sinn der RA. daher: "zum Lebensunterhalt dienen", bezw. "diesen ermöglichen".). — Ein ganz anderer ist der Sinn der gleichfalls festen RA. rēša našū, denn bei dieser sind es umgekehrt die Menschen, welche 10 das Haupt des Gegenstandes "emporheben". So mehrfach in den Kudurru-Texten rēš eqli našū (Stellen bei Steinmetzer, Schenkungsurk. d. Melišihu 19), in den assyrischen Briefen rēš hurāṣi našū usf. (s. Behrens, Briefe 108 f.), in unseren Briefen nur Nr. 245, 28: rēš agrī liššī, zu erschließender Sinn: "die An-15 gelegenheit in die Hand nehmen" oder ähnlich.

Nr. 77. Wegen des Parallelismus mit wardi und der Verbs  $ar\bar{u}du$  (Z. 18) muß in der von U. " $16^2/_3$  SU·E·IG" gelesenen Verbindung (Z. 5 und 13) ein Ausdruck für Personen stecken. Anstatt  $^2/_3$  ist daher  $aw\bar{e}l$  zu lesen und weiterhin mit Dr. Walther 20 in den bekannten Berufsnamen SU·SI·IG(!) zu emendieren. Zu letzterem vgl. Ungnad, Dilbat 68. Was freilich die Lederarbeiter mit dem Einholen der Ernte zu tun haben, ist undurchsichtig.

Nr. 78. Der König verweist die um Wasserregulierungsarbeiter Ersuchenden an die *šūt pīljūtim*, d. h. "(kgl.) Stellvertreter" 25 (s. o. zu Nr. 3). Diese sollen die ihnen (auch nach Nr. 81) unterstehenden *sāb birtim*<sup>3</sup>) in Verwendung bringen (*išakanū*)<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Ganzlich zu trennen ist der amēl DIN der assyrischen Briefe und Kontrakte (vgl. Streck, Babyl. II, 51; Godbey, AJSL. XXI, 77; Klauber, Beamtentum 8). Da stets im Zusammenhang mit Bauangelegenheiten, möglicherweise = itinnu (hatte TIN auch den Lautwert itin?); ba. die Verlängerung amēl DIN Meš-ni-ja Harper 253, VS. 7 und den Umstand, daß das an diesen Stellen zu erwartende Ideogramm amēl DIM in den assyrischen Briefen nicht vorkommt.

<sup>2)</sup> Ein einziges Mal steht rēšam kullu von einer Tafel, welche jedoch der Erlangung einer Getreidemenge dient (Nr. 188, 23). — Die RA. kullu rēš damiqtim bzw. limuttim ist wieder für sich zu betrachten, zunächst wohl Übersetzung des sumerischen sag... haza.

<sup>3)</sup> Unsicher, ob = "Festungstruppen"? Vielleicht zu  $s\bar{a}b\bar{e}$   $b\bar{e}ru$  (HWB. 183a; Jensen, ZA. XXIV, 199), die ihrerseits wohl =  $s\bar{a}bamam$  bi-i'-ra-um Brief Nr. 2, 21.

<sup>4)</sup> Die Bedeutung "in Dienst stellen (von Leuten)" für šakānu häufig in den Briefen, daher Ergänzung von itti Z. 14 unsicher. Z. 18 nach Nr. 49, 12 vielleicht [ki-ma] šakānim, d. h. wohl "nach dem bei der Einstellung maßgebenden (Zahlen)verhältnis", da Nr. 49, 12 neben ana apšitēm (vgl. Ungnad, Hamm. Ges. II, 121) "nach dem Verhältnis" od. ähnl. Letzteres Wort wahrscheinlich zu hebr. Zün "rechnungsmäßig".

Nr. 80. Zum Wesen der kispu (kisega) "Klagefeier" s. Landsberger, Kult. Kalender 5.

Nr. 81. babbili = ,Träger", ,Überbringer"?

Nr. 83 ff. ana şītim šuṣū. Vergleicht man mit dieser in den 5 Briefen Nr. 83—85 wiederkehrenden Wendung die Stelle CT. VIII, 27 b, 26: a-na ZI·GA ú-še-zu-ú¹), berücksichtigt ferner, daß die aus zahllosen altsumerischen Urkunden wohlbekannte Bedeutung "Verausgabung", "Ausgang", vom Abgang an Vieh, Verbrauch an Getreide und Geld, opp. mu·Du, gubba "Eingang") nach Nr. 232, 6 10 in der unbestreitbar richtigen Fassung U.'s auch dem babylonischen Wort ṣītu zukommt, so ergibt sich mit großer Wahrscheinlichkeit die Gleichung ZI·GA — ṣītu "Abgang", "Ausgabe". Vgl. folgende wohl unter dem Einfluß der Babylonier stehenden Termini der Handelssprache: hebr. אַבָּר "ausgegeben werden" (vom Gelde), 15 syr. בּבּׁם synonym, בּבּׁם "Ausgabe". S. noch zu Nr. 164, 12, wo die gleiche Wendung vorliegt.

Nr. 88, 8. kīdu ist als Synonym von ṣēru "das flache Land" im Gegensatz zur Stadt (so schon Thureau-Dangin, Hilpr. Ann. Vol. 162, Anm. 4). Eine Weiterbildung von kīdu ist kūdānu 20 "außerhalb der Stadt gelegen" (Meißner, Stud. VI, 51 ff.). Auch in unserem Briefe handelt es sich darum, daß das außerhalb der Stadt gelagerte Getreide angesichts des Feindes in die Stadt hineingebracht wird.

Nr. 90, 14. Sita-būri KI "Zweibrunnen".

Z 19 f. itagapšināt, nach Mitteilung von Herrn Prof. Zimmern zu naqāpu = hebr. [22] "durchbohren", "deflorieren", vgl. Sm. 49 + 752, VS. 6 b und folg. ardatu ša kīma sinništi lā naqpātu (s. Langdon, Babyl. IV, 188); dazu K. 4355 usf., 11 f. ardatu ša kīma sinništi zikaru lā ikipūši (HWB. 58; Langdon l. c. 191).

30 Ideogramm an beiden Stellen GIŠ...GÍ. S. bereits Ges.-Buhl 15, 514° zu [22].

Z. 21. išdu für ištu; die gleiche Schreibung SAKI. 166, 9 (Thureau-Dangin: iš-tùm), ferner in den kappadokischen Täfelchen (Delitzsch, Beitr. zur Entz. der kapp. Keilschriftt. 42; Thureau-35 Dangin, RA. VIII, 142, 5; 145, 3; 148, 7). Es liegt nur eine graphische Eigentümlichkeit dieser ältesten semitischen Urkunden vor (vgl. das häufige iduru = iturru).

Nr. 92, 15. awāt nadītim. In nadītim steckt die lange gesuchte Lesung des Ideogramms SAL·ME, die ich auf Grund 40 folgender Stellen ermittelt habe: 82—5—12, 203, Z. 31 (KB. IV, 10 f.) lautet nach der Verbesserung Ranke's, Pers. Names 186 sub Erišti-Aja 8: PA·GAR (= aklum ša) na-di-tum; Legrain, Catalogue des Cyl. Orient. de la Coll. Cugnin Nr. 55 (vgl. Price, AJSL. XXIX,

<sup>1)</sup> Vgl. I R 70, II, 12: ana zi. GA ušessū.

141): NN. na-ti-it dKA·DI; AJSL. XXIX, 177, 4: i-ta NN. na-di-tim; VS. XIII, 6, RS. 4: i-ta na-[d]i-tim šá ilu-Samaš: BE. VI. 1, 7, 9: ki-ma na-di-tim; Ungnad, Briefe Nr. 125, 30: a-ma-at na-di-ti; ebenda 157, 11: eqlimim šá na-di-ti[m]. Eine nähere Begründung der neuen Lesung erübrigt sich durch die Freundlichkeit 3 des H Dr. Ehelolf, der die folgende Bestätigung auf der ausschließlich Bezeichnungen für Priesterinnen enthaltenden Vorderseite des Syllabartextes VAT. 9558 entdeckte und mir mitteilte. Z. 22 f. lauten:

[.....]  $^{d}$ INANNA na-di-tu[SAL ·] ME ( $^{l}$ u-KUR)

Außer der sumerischen Glosse liefert das Vokabular noch  $\dot{s}\dot{u}$ -gi-tu<sup>1</sup>) und la-li-tu als Lesungen für [SAL·] ME, aus den zitierten phonetischen Sehreibungen ergibt sich jedoch, daß nur die erste für die altbabylonischen Rechtsurkunden in Betracht kommt²). Nach der oben vermerkten Variante na-ti-it wird man zunächst 15 geneigt sein, das Wort als natitu anzusetzen, doch ist dies und damit die Herleitung von  $nat\bar{u}$  "geeignet sein" nicht sicher.

Die Auffassung der ganzen Urkunde, die bereits oben in der Einleitung als Gerichtsprotokoll, in der Ichform abgefaßt, erklärt wurde, wird durch die gewonnene Deutung beeinflußt: Wie in den anderen 20 klaren Beispielen von Prozeßurkunden in der 1. pers. (außer Nr. 218 vgl. zu diesem Typus Ungnad, Dilbat 37) ist das "Ich" der — am Schlusse freigesprochene — Beklagte (A.), das "Er" der Kläger (B.). Dem von B. verhafteten A. macht der Richter der ersten Instanz das nasāļu awāt natītim zur Bedingung seiner Freilassung. nasāļu 25 ist hier gewiß so zu verstehen, wie in dem häufigen rugummē nasāļu, d. h. "durch Gegenbeweis (Schwur usf.) entkräften" (vom Beklagten ausgesagt); awāt natītim inasah er soll den die n. betreffenden Streitfall (durch Gegenbeweis) aus der Welt schaffen". Da nach Z. 35 Feld und Getreide der strittige Gegenstand sind, 30 so liegt eine Angelegenheit des so komplizierten Besitz- und Erbrechts der Priesterinnen vor (Kod. Hamm. § 178 ff.). Zur Erläuterung scheint die Urkunde BE. VI, 1, 7 dienen zu können: assum ... eqlim . . . ša Hanbatum A mār A, B, B, ū B, ula isabat Hanbatum kīma natītim . . . (letzte Zeile mir unverständlich). Aus der 35 vorletzten Zeile geht hervor, daß Hanbatu3) eine natītu ist oder im rechtlichen Verhältnis einer solchen steht, während eingangs implicite von der Möglichkeit die Rede ist, daß ein Dritter drei Leute wegen des Feldes der n. "packt" - der gleiche Ausdruck wie in unserer Urkunde; der genügend erörterte Sinn von sabātu 40

<sup>1)</sup> Das Verhältnis von  $nat\overline{i}tu$  und  $\widecheck{s}ug\overline{i}tu$  bespreche ich in einem eigenen Artikel

<sup>2)</sup> Auch an der Maqlū-Stelle (s. zuletzt Thureau-Dangin, RA. IX,  $21^1$ ) ist, wie ich anderwärts zeige, vielmehr na(!)-di(!)-tum zu lesen.

<sup>3)</sup> Der Name bedeutet "die Üppige" und muß schon aus grammatischen Gründen weiblich sein.

ist: zur Durchführung der Klage festnehmen, speziell, wie deutlich in Kod. Hamm. § 151, für eine Schuldforderung haftbar machen. Die Personen, welche zur Haftung für die natītu herangezogen werden, sind nach Kod. Hamm. § 178 wahrscheinlich die Brüder 5 als Erben der n.

Der weitere Verlauf des Verfahrens, dessen Protokoll unsere Tafel ist, wäre folgender: Mit dem ersten Urteil, das ihm die Beweislast zuschiebt, gibt sich A. nicht zufrieden, er apelliert an die unter Vorsitz des šakkanakku stehende Berufungsinstanz. Diese weist die Beweispflicht dem Kläger zu, er soll zum Beibringen der Beweisurkunde gezwungen werden, das Zwangsmittel ist nun gleichfalls die Verhaftung. Z. 31 ušēribšūma (vgl. Z. 12) a-pa-zu, für apād-zu, letzteres von der Wurzel we "gefangen setzen", die in iptād (sicher Prät.) Nr. 183, 9 und tapād (wahrscheinlich Prät.) Nr. 183, 13 (Glossar 360) vorliegt, in unserem Texte parallel iphi Z. 13. S. auch zu Nr. 238, 25.

Von der Beibringung der Urkunde ist nicht weiter die Rede. offenbar vermochte dies der Kläger nicht. Der Schluß ist hinsichtlich seines Zusammenhangs wegen des unverständlichen ú ma 20 am šá-ti-i-ma šá (= ūmam šatīma ša an diesem Tage war es. daß ... "?) ganz unsicher. Jedenfalls kann die letzte Zeile: ealam  $\bar{u}$  š $\bar{e}$ 'am  $l\bar{a}$  tanadin nicht als gänzlich zusammenhanglose briefliche Mitteilung an einen Dritten aufgefaßt werden, sondern man wird darin, nach Analogie der anderen Protokollurkunden, das Ergebnis 25 des Verfahrens vermuten dürfen. Da nun für eine 2. pers. sing. eine Beziehung unmöglich aufzufinden ist, so wird man, weil es sich nach Z. 15 um eine Streitsache der natītu handelt (s. o.), es vorziehen müssen, tanadin als 3. fem. auf diese zu beziehen. Daß zu dem "ich" und "er" der Urkunde noch ein "sie" hinzutritt, wird 30 nicht befremden. Der zu konstruierende Sachverhalt ware der. daß der behauptete Anspruch des Klägers auf das Vermögen der natītu, für den der Beklagte haftbar gemacht wird, nicht zu Recht besteht.

Nr. 93, 10. Gewiß einfach [ap]-ta-gi-iz zu-nu-ti = aptaqid-35 šunuti "ich habe sie übergeben" zu ergänzen.

Nr. 95, 13 u. 20. abbuttum (apputtum) ist nach VAT. 244, II, 7 (vgl. Jensen, KB. VI, 1, 313) ideogrammgleich mit anumma, sogleich", und lä teggum "zögere nicht" (die letztere Gleichung wird auch aus einem unveröffentlichten Vokabular von Ebeling bei 40 Ungnad, Glossar s. v., bestätigt). Daraus ergibt sich mit Sicherheit die Bedeutung "unverzüglich". Vgl. auch Zimmern, GGA., 1898, 8151).

Z. 18. Ein Wort sarratu bezw. sartu "Feindschaft" ist mit

<sup>1)</sup> idka idin Z. 14 faßt Ungnad wohl mit Recht als feste Redensart; da parallel šuddin "laß (dir) geben!" vielleicht einfach: "halte deine Hand hin!" (um einzunehmen).

Jensen, LZBl., 1913, 512 nicht nachzuweisen, vielmehr ist zarratu (zartu) zu lesen und alle zu einem hypothetischen sarratu gerechneten Stellen dem bekannten sarratu (sartu) gleichzusetzen, welches = "Falschheit", "Lüge", opp. kettu"). Demnach ina zartim lā tēnimeda "mit Lüge vereiniget euch nicht" (?), "einigt euch nicht sin schwindelhafter Absicht" (?); vgl. Nr. 107, 28 f. ana mīnim zartam tašaparam "warum schreibst Du mir Unwahrheit?"

Nr. 101, 5. Sumu-abum itti Puttatim pūzzu utebbib; itti ist hier wohl so zu verstehen wie bei šāmu, liqū itti, d. h. es bezeichnet die Person, mit der eine Handlung vorgenommen wird, 10 dann ist Puttatum der Freigelassene, Sumu-abum der Freilasser. Dieser kann nun, umsomehr als in dieser Zeit die Königsnamen anderen Personen nicht zu eignen pflegen, sehr wohl der König selbst sein. Daß šarrum zum Königsnamen nicht hinzugesetzt wird, ist in den Texten dieser Periode das gewöhnliche. Damit 15 wären die Briefe Nr. 96—108 zeitlich festgelegt.

Z. 20. pūz[zu] ēbi[b], syntaktisch genau: "er ist rein in bezug auf seine Stirn", (gegen Nachtr. S. 450; "war rein" gibt keinen Sinn). Diese Art Konstruktion aus den Geburtsomina genügend bekannt.

Nr. 102, 12. Lies wohl i- $\dot{s}\dot{a}$ -a-m[u].

Nr. 106, 7 u. 18. Was das  $z/s/supp(bb)\bar{u}$  des Feldes ist 2), das nach Z. 18 vor dem  $er\bar{e}su$  erfolgt, ist unklar. Das nur syllabarisch bezeugte  $sib\bar{u}$  syn.  $lam\bar{u}$  (HWB. 558 a) ist gänzlich unsicher 3). Auch das von der Verfertigung bildlicher Darstellungen 25 gebrauchte  $subb\bar{u}$  (Nabd. Konst. X, 37; Maql $\bar{u}$  VII, 58 u. 65, vgl. Langdon, Neubab. Königsinschr. 286) kann nicht vorliegen 4). Vielleicht einfach mit Ebeling = "besehen".

Nr. 111, 11. ištuma sibtu i-šá-aš-su-ú. Der nom. plur. sibtu und das nach ištu zu erwartende Präteritum befürworten es, i-šá-30 aš-su-ú als für iššassū (IV, 1) stehend aufzufassen. šasū ist term. techn. für das Einfordern einer Leistung durch den mušaddinu oder šēsi ēkallim, so CT. VI, 37°, 9; CT. VIII, 11°, 9; 21°, 10; 30°, 9; VS. IX, 7, 19 = 8, 20; AJSL. XXIX, 169, 9. Sonach zu übersetzen: "Nachdem die Zinsen eingefordert sind, zerbrich seine 35 Tafel"5). In der gleichen Bedeutung wohl noch Brief Nr. 262, 3.

<sup>1)</sup> Etymologisch vielleicht zu arab. "Geheimnis" zu stellen, eigentlich "Heimlichkeit".

<sup>2)</sup> Auch Z. 16 vielleicht einfach iq-lam (!) zu lesen. Sollte in A-ku-ul-si-la-al Z. 5 "Is (und) schlafe" der etwas unpoetische Name des Feldes stecken?

<sup>3)</sup> Anstatt des l. c. zu diesem Verb geführten  $\mathfrak{subb}\bar{u}$  und  $ti\mathfrak{s}h\bar{u}$  ist vielmehr  $\mathfrak{subbutu}$  und  $ti\mathfrak{sbutu}$  zu ergänzen.

<sup>4)</sup> Der Zusammenhang dieses Verbs mit dem bautechnischen Ausdruck  $\check{sutesbu}$  ist unsicher.

<sup>5)</sup> šasū wird sowohl mit ana als mit dem Acc des Objekts konstruiert.

Nr. 113, 12 f. dubub dürfte auch hier = "Klage führen" sein, denn die Redensart nazāzu ina muḥḥi (eli) NN. (Z. 14) ist gewiß zu verstehen nach der aus den Omendeutungen bekannten Phrase: ēli bēl awātišu izzaz, z. B. Hunger, Becherwahrsagung, Text B, 62 5 und an den daselbst S. 76 zitierten Stellen; K. 8178, RS. 29 (CT. XXX, 24) und oft 1).

Nr. 114, 13. ūrum sīr, Z. 17 kī serru, vgl. CT. VIII, 23 b, 12: ú-ra-am i-si-ir: Harpar 91, VS. 18: ú-ri i-si-ru-šu: sēru ist sonach term. techn. für die Herstellung des ūru; von diesem wissen wir, 10 daß es aus Balken besteht und den oberen Teil des Hauses bildet. ungefähr mit Jensen, KB. VI, 1, 438 u. 488 = "Dach"?). Das Verb liegt wahrscheinlich in si'eru (HWB. 488b) vor, Ideogr. ŠU UŠ SA. Zu letzterem ist wohl an das ummudu (uš) "der Balken" zu erinnern, ferner daran, daß si'ū (Ideogramm šU·UŠ·SA), ein Synonym 15 von si'eru, eine Gruppe bildet mit šerū (Ideogramm UŠ; HWB. 688 b). Dieses wird nun gleichfalls vom Setzen der Balken gebraucht (HWB. l. c.) und hat in dieser Bedeutung das Ideogramm UR. wozu wiederum  $\check{\mathrm{U}}\mathrm{R} = \bar{u}ru$  und  $\mathrm{Gi}\check{\mathrm{s}}\cdot\check{\mathrm{U}}\mathrm{R} = gu\check{s}\bar{u}ru$  zu vergleichen ist. Unsicher, ob zu unserem Verb gehörig: sīru = "Wand" o. ä., 20 HWB. 489 a und Messerschmidt, Keilschriftt. aus Assur Nr. 75, 25: igarātī... ki-ma si-i-ri a-si-ir. [S. jetzt Ungnad, OLZ. 1915, 200. K.-Z.] Z. 14. Zu gisallu bezw. gisallū (Ideogramm GI·SAL) als

Z. 14. Zu gisatiu bezw. gisatiu (Ideogramm GI·SAL) als Zubehör eines Hauses, vgl. Zimmern, ZA. XXVIII, 77, Z. 54 u. 79 Anm. 1 (vgl. HWB. 202<sup>b</sup>); danach muß gisallā mit einer Art 25 Öffnung oder Höhlung versehen sein, wozu das Verb iharaṣū ("sie sollen graben") gut passen würde.

Nr. 115. Dieser Brief, welcher der gleichen Korrespondenz wie die beiden vorangehenden angehört, befaßt sich gleichfalls mit einer Bauangelegenheit, ba. i-ti-ni "Bauleute" Z. 133), itinnam 30 Z. 23, bītam, papaḥam, igaru (? GIŠ · ZI-ru; oder izziru von dem eben besprochenen sēru?) Z. 14, išartum Z. 15 = iširtum? Wegen des schlechten Erhaltungszustandes nicht genauer zu interpretieren.

Nr. 125, Z. 30. a-ma-at na-di-ti "die Magd der Priesterin" (s. oben zu Nr. 92). Die an drei Stellen von Ungnad angenommene 35 Schreibung a-ma-at für awāt, welche in altbabylonischen Texten ungewöhnlich wäre, trifft nicht zu, s. zu Nr. 127, 10 u. 228, 30.

Z. 32. Lies mit Ungnad, Glossar 398 šá šú-ti-i; šutū ist nach VR 14,43 b ein bestimmter Wollstoff, möglicherweise von šatū "weben" abzuleiten (s. zu Nr. 167).

<sup>1)</sup> Der Passus unseres Briefes ist sonach etwa folgendermaßen wiederzugeben: "deine Lippen mögen gut sein (d. h. du mögest gut sprechen), wenn du ihm im Prozeß entgegentrittst".

<sup>2)</sup> Zweifel an dieser Ansetzung kann erwecken K. 3711 + K. 5245, 8 (unveröffentlicht):  $\bar{u}r$   $b\bar{\iota}ti$  a- $\bar{s}ar$   $s\bar{\imath}s\bar{e}$  [...]; ba. auch die Inschrift  $A\bar{s}\bar{s}ur$ - $r\bar{e}\bar{s}$ - $\bar{\imath}\bar{s}is$  (Annals of Kings of Ass. 21, 10), wonach das  $\bar{u}ru$  eines nicht naher zu bestimmenden Bauwerks 15 Ziegelschichten unter dem gabdibbu lag.

3) Lies:  $\bar{s}\acute{a}$  i-la-ku(!)- $u\acute{t}(!)$ -nim(!)?

Z. 29 ff. sonach zu übersetzen: "(Die Person), welche Dir die Tafel überbringt, d. i. eine Magd der Priesterin, laß ein Stück Kopfbinde aus . . . . Wollstoff und ein Siegel aus Lapislazuli unserer Braut überbringen". An sich könnte kallatu sowohl "Braut" als "Schwiegertochter" sein. Da jedoch nach Z. 7 ff. der Vater der 5 kallatu noch die Entscheidung darüber hat, in welchem Hause sie wohnen, d. h. welcher Familie sie angehören soll, ist die Fassung als "Braut" wahrscheinlich. Dann könnten aber Kopfbinde und Siegel die Symbole für den Übertritt in die Frauenschaft sein.

Nr. 126, 19. kaspum kaspam lirdi; diese Stelle kann für 10 ein ridū "Zins tragen" o. ä. nicht angeführt werden, gegen Langdon, AJSL. XXIX, 214. Auch die beiden anderen von L. zitierten Stellen sind überaus unsicher. Der Sinn des dunklen Ausdruckes "das Geld soll dem Gelde folgen" ist vielleicht der, daß der Redende verspricht, im Falle er die Unwahrheit gesagt hat, den gleichen 15

Betrag noch einmal zu zahlen.

Z. 29. (kaspam . . .) šá e-li-tim ù wa-ri-tim šušqilšu, vgl. Nr. 147, 16 ff. elītim u warittim kaspam ušašqalanni. Es liegt natürlich der Gegensatz von elū und warādu zugrunde; wie ein Vergleich der beiden Stellen lehrt, bezieht sich die eigentümliche 20 Redensart auf einen darzuwägenden ("zu zahlenden") Geldbetrag. Vielleicht ist das talmudische ידי zum Vergleich heranzuziehen, dieses bezeichnet eine Tempelabgabe, die (je nach dem Vermögensstande des Opfernden) hoch oder niedrig bemessen wird. So vielleicht auch hier: "Betrag, ob hoch oder niedrig" 25 (d. h. wieviel eben da ist). Freilich ist ידי im Talmud auch sonst als "hoch im Betrage sein" belegt, während im Babylonischen sonst elītu als "Mehranteil" (des ältesten Sohnes bei der Erbteilung) bekannt ist, was jedoch nicht unbedingt für die Annahme einer Bedeutung "mehr wert sein" für elū spricht. [S. jetzt Torczyner, 30 OLZ. 1915, 203. K.-Z.]

Nr. 127, 9. i-na zī-ba-ti-ši-na a-ma-at usf. Die Ungnad'sche Übersetzung bietet nicht nur die Schwierigkeit amāt für awāt, sondern führt auch zu der Inkongruenz amāt (sing.) . . . šakna. Daher besser zu fassen: "Aus Sehnsucht nach ihnen sterbe ich; 35 die Goldringe sollen bereit gelegt werden!" (es folgt: "auch 5 Minen Silber in Ringen lege für sie bereit!").

Nr. 128, 8. Ein šahātu "zürnen" ist für das Assyrisch-Babylonische nicht genügend nachgewiesen. šahāt ṣīrī (bezw. nēšī) ist vielmehr das "Anspringen", d. h. Überfall durch Schlange oder 40 Löwen (vgl. Jastrow, Relig. II, 366, Anm. 9); auch ina šuhut libbija (HWB. 651°) wird sich von šahātu I ("nakātu, adāru, auch Brief Nr. 238, 41; wegen der Schreibung šá-ah-tu besser als šahātu anzusetzen) ableiten lassen, wenn wir für dieses die Grundbedeutung "aufgeregt sein" ansetzen, demnach unsere Stelle: "wegen 45 des Sesams bin ich in Aufregung versetzt worden".

Z. 15. uhinu = "Dattel" s. zuerst Zimmern, GGA. 1898, 818,

jetzt Meißner, Stud. VI, 40. Das Verb wird besser ú-ra-ki(!)-ib zu lesen sein, da dies ein bekannter Terminus der Dattelkultur ist. = "befruchten" oder "pfropfen" (Kod. Hamm. XVI, 61 u. 72; XVII, 8; vgl. Jensen, LZBl. 1913, 512; Meißner, l. c.). Sonst begegnet der term. techn. šakānu in Verbindung mit uhīnu, s. zu Nr. 187.

Z. 18 f. Für den Schluß möchte ich folgende Lesung und Übersetzung vorschlagen: elī il·Šamaš bīlki ušēda "Geh hinauf (nach dem Folgenden wohl: in den Tempel; es ist die Antwort 10 auf die Anfrage Z. 9: a-na-ku e-li-i-i "soll ich hinaufgehen?")! Šamaš, dein Herr, wird es offenbaren" (sc. wo der verloren gegangene Sesam ist; ušēda "wissen lassen"; gegen ein ¬¬¬¬ "festsetzen", s. Jensen, KB. VI, 1, 346; die Schreibung bi-il-ki für bēlki freilich sehr auffällig; auch elī sonst stets von ¬sb herzuleiten).

Nr. 129, 22. iqtadunini wohl für iqtadadunini, wie qadāniš für qadadāniš (Ungnad, OLZ. 1908, 536) "hat mich niedergebeugt" (plur.); qadādu dann transitiv, wofür auch appi aqdud Nr. 92, 27 spricht.

Z. 23. ēriši įāma "mein Wunsch ist: irgendetwas" (vgl. Nr. 272, 35: mīnam (!) ēriška) zu įāma = aiama vgl. Nr. 168 20 iāma šūbilam "irgendetwas schicke mir!"; auch Nr 242, 32; dazu vielleicht auch CT. VI, 38a, 22: šá įā-am-ma-a "gehört irgendjemand (anderem)"; s. noch zu Nr. 203, 7.

Nr. 130, 8. hattum ša bēltija elija nadiat. Wie Ungnad selbst im Glossar bemerkt, kann hattu "Furcht" nicht gen. fem. sein, 25 daher h. — "Stab", wohl als Symbol der Herrengewalt. Zum Vergleich heranzuziehen und nach unserer Stelle zu verstehen ist die Verwünschung VS. VII, 67, 22 f. (vgl. Ungnad, Dilbat 3): hattu ša Kukka-Našer ina muhhišu liššakin "der Stab des K. (— sukkalmahhu) sei auf ihm!".

Z. 16. Über ašariš wašābu s. zu Nr. 186, 7.

Z. 18. Im Hinblick auf die orthographische Fehlerhaftigkeit dieses Briefes dürfte in alālikim tatsächlich eine Verschreibung für alākikim vorliegen.

Nr. 131, 26. nazqāku; nazāqu und niziqtu bedeuten, wo immer sie vorkommen, einen seelischen Affekt: "Ärgernis", "Kummer", so Nr. 160, 10 f. ul āmurki mādiš azziq "da ich dich nicht sah, habe ich mich sehr geärgert" (folgt: "Sende mir Nachricht über dein Fortgehen, so will ich mich freuen"); Nr. 162, 35 f.: mimma lā tanaziq "du sollst keinerlei Ärgernis haben"; Nr. 187, 28: [lā] ešemema lā anazziq "wenn ich nichts davon höre, werde ich keinen Ärger haben" (ebd. 12 niziqtumma "nichts als Ärger!"); Nr. 226, 5: lā tanaziq "darüber sollst du dich nicht ärgern"; s. jetzt Jensen, KB. VI, 2, 6 auch Nr. 206, 7, wo die gleiche Auffassung und weitere Stellen. Vgl. weiter zu Nr. 147, 8.

5 Z. 26 ff. "Bani-Šamaš ist wirklich entlaufen". Es ist gewiß, wie oft, ina ki (!)-na-tim zu lesen. — Der Schluß scheint, wenn

auch die Konstruktion gänzlich anakoluthisch ist, dem Inhalt nach ungefähr klar: sihram ša kīma tataplasi maškanam lū nadi "puerum quem si aspexeris — in catenas conjiciatur"; es handelt sich um den entlaufenen Jungen; freilich würde man, da zwei Adressaten, tataplasa erwarten 1). Zum Endpassus vgl. die bekannte RA. amēla 5 birīta nadū und maškanu "Fessel" HWB. 727°; Muss-Arn. 604°.

Nr. 135, 8 und passim.  $\bar{a}luHal \cdot biki$   $a \cdot hu \cdot tum$  Z. 11 und 22 macht grammatische und inhaltliche Schwierigkeiten, da  $ah\bar{u}tum$  deutlich Plural ist und die Übersetzung "andere" (sing.) zur Annahme zweier nebeneinander liegenden Ortschaften des bislang noch 10 unbelegten Namens Halbi führt. Daher wird vielmehr ideographisch  $URU \cdot AS + AS \cdot BI \cdot KI$  "die Städte" zu lesen sein;  $AS + AS \cdot BI \cdot KI$  "die Städte" zu lesen sein;  $AS + AS \cdot BI \cdot KI$  "die Städte" zu lesen sein;  $AS + AS \cdot BI \cdot KI$  "wo zahlreiche Beispiele für die Schreibung  $URU \cdot AS + AS \cdot gegeben$  werden;  $BI \cdot der$  bestimmte Artikel des Sumerischen, der hier, wie 15 öfters, in das Ideogramm hinübergenommen ist;  $KI \cdot Determinativ$ , hier wie in Nr. 43, 5 an das Ende der ganzen Gruppe gestellt, demnach:  $Sab\bar{u}$  ali "die Leute der Ortschaften";  $\bar{u}l\bar{u}$   $ah\bar{u}tum$  "die anderen Ortschaften".

Nr. 136, 10 ff. Die Redensart  $q\bar{a}t$  amëli liq $\bar{u}$  im Sinne von 20 "die Bürgschaft für jemanden übernehmen", findet sich auch in der Serie ana ittišu (K. 245, ASKT. 70, 48 ff., Fortsetzung II R. 8, Nr. 2, 50 ff.). Hier wird zunächst sum. šu-d ŭ-a als gatātu erklärt (Z. 42)2), während in Verbindung mit  $liq\bar{u}$  der sing steht. Wie unsere Stelle zeigt, ist jedoch auch hier der Plural gebräuchlich. 25 S. auch zu Nr. 207, 24 ff. Auch VS. VIII, 26, 17 (vgl. Hamm. Ges. IV, 806; Koschaker, Bürgschaftsr. 22; Schorr, Altbab. Rechtsurk. Nr. 64) steht gatāt NN. il-li-e-ma gewiß irrtümlich für ilki-e-ma. Zu übersetzen: "S. hat für I., daß B. eintreffen werde, mit dem Betrage von 1/3 Mine, 4 Schekel mit einmonatlicher Frist 30 gebürgt". (Das Folgende präterital.) Dem Ausdruck liegt jedenfalls nicht die Vorstellung eines bestimmten Gestus "die Hände nehmen" zugrunde, dagegen spricht der Plural an Stelle des Duals, ferner  $liq\bar{u}$  (sum. šu . . . . ti) anstatt  $sab\bar{a}tu$ , vielmehr wird hier šu-dŭ-a, bezw. qātu (qatātu) schon die übertragene Bedeutung 35 "Bürgschaft" haben, wie in den in der Serie ana ittisu voraufgehenden Phrasen: ana qatāte iddin usf.

Nr. 137, 6. Zu umāšu s. ob. Nr. 32.

Z. 7. di'atu, Var. dahatu findet sich stets in Verbindung mit ša'ālu und Negation (s. Glossar 286 f.). Der Zusammenhang führt 40 mit Sicherheit auf die Bedeutung "nach einer Person oder Sache

<sup>1)</sup> Ein ähnliches Ankakoluth liegt z. B. in Kod. Hamm. § 191 vor. Vielleicht ist jedoch hinter šá ein tu irrtümlich weggelassen, dann sihram šatu usf. "wenn du diesen Knaben siehst".

<sup>2)</sup> Vgl. šu-dŭ-a-ni in-gub Invent. de Tello 2643, Vs. 3; 7558, Rs. 1; ni-gub 6563, Vs. 4; 7449, Vs. 2 ff. = ,bürgte".

nicht fragen", "keine Notiz davon nehmen". Wahrscheinlich ist di'atu (dahatu) einfach Bildung von  $id\bar{u}$  wie hebr. הַבָּה, also "Kenntnis von etwas erfragen", d. h. "danach fragen".

Nr. 138, 6. šaddagdim, šaddagda, šaddagdam, ištu šadagdim 5 in den assyr. und spätbabyl. Briefen šaddagiš, šaddagdiš (Ylvisaker. zur Gramm. 66). Mit der Heranziehung von aram. אשרקה, voriges Jahr" wird Pick Recht behalten. Denn diese Bedeutung wird auch für das Babylonische durch Nr. 242, 6 nahegelegt, wo šaddagda im Gegensatz zu ina šattim annītim steht. An anderen Stellen 10 wollte diese Bedeutung jedoch nicht recht passen, so Nr. 154, 39: 238, 52: inanna šaddaydam ina eššētim; gänzlich unmöglich ist sie aber an der von Ylvisaker l. c. zitierten Stelle Harper 804, 18: ana šaddagiš madakta liškunu. Unmöglich ist auch, wie Ylvisaker nachgewiesen hat, die Etymologie šattu + qadmu. Ich möchte das 15 Element saddag, aus dem die oben aufgezählten Spielformen teils durch Hinzutreten der Adverbialendung is teils der Femininendung (at > ad) + acc, temporis entstanden sind, nicht trennen von dem bekannten sattaka, sattakam der neubabylonischen Königsinschriften. santag, šantag (Delitzsch, sum. Glosar 235), wovon die  $s\bar{a}b\bar{e}$ 20 santakki, nach Jensen, ZA. XXIV, 113 = ständig", ununterbrochen"1). Diese Bedeutung paßt sehr wohl an den Stellen der Briefe. So Nr. 138, 6 ff.: "ununterbrochen schrieb ich an meinen Vater 2), aber er hat mir das Gewünschte nicht geschickt"; Nr. 154. 39ff.: ständig hast du es mir gesandt, aber niemand hat es 25 mir ausgefolgt"; Nr. 238, 52: "jetzt ununterbrochen von neuem": Nr. 231, 15 f.: , wenn das Feld eine ununterbrochene Zeit hindurch nicht bewirtschaftet war": diese letztere Bedeutung muß nun auch für ištu šaddagdim eingesetzt werden, so Nr. 153, 17: 196, 28. Weiter ist es möglich, daß, wenn s. im Gegensatz zu eietziger Zeit-30 punkt", "dieses Jahr" steht, wie Nr. 242, aus der Bedeutung "ununterbrochen vorher" sich unter volksetymologischer Ausdeutung des Anklangs an šattu die Bedeutung "voriges Jahr" entwickelt hat. in welcher das Wort ins Aramäische entlehnt ist. Die Untersuchung der zahlreichen Stellen der Briefe aus der Sargonidenzeit würde 35 hier zu weit führen.

Nr. 139, 13 ff. Daß tazzimtu "klagen" ist, lehrt sein Ideogramm A·Ši. Doch führen die Stellen der Amarna-Briefe, an denen uttazzumu vorkommt, deutlich auf den Nebensinn "sich über etwas beklagen", "räsonnieren" (Knudtzon Nr. 20, 62: 23, 15; 29, 157 u. 171, von Knudtzon mit "nörgeln" wiedergegeben: vgl. ferner: KB. VI, 1, 28; 2, 23 u. 25 "es beklagen sich die Menschen", dazu

<sup>1)</sup> Das Ideogramm Diš, welches für santakku gebraucht wird, weise ich an anderer Stelle für  $gin\bar{u}$  "ständig" nach; santag ist nach Delitzsch, l. c., auch  $=i\bar{s}l\bar{e}n$ , dies, auf die Zeit angewandt, = "in einem fort", "ununterbrochen".

<sup>2)</sup> Vgl. adi ešrišu aštaprakum Nr. 261, 8.

20

Jensen p. 543; K. 3351, 9 [Hehn, BA. V, 329]: Harper 1202, Rs 4). Da bisher nur II 2 des zu tazzimtu gehörigen Verbs belegt war, ließ es sich nicht sicher entscheiden, ob die Wurzel belegt war. Nun lautet unsere Stelle: mahar bēliki ū bēltiki [...]-nazaminni admati ūmim tazimtaki itaklanni. Wir haben gewiß 5 in Z. 13 das zu tazzimtu gehörige Verb nazāmu und sonach tu(!)-na-za-mi-in-ni zu lesen, obwohl die Spuren des schlecht erhaltenen Zeichens nicht nach tu aussehen. Demnach: "vor deinem Herrn und deiner Herrin beklagst du dich über mich".

Nr. 142, 9. Da, wie auch Koschaker, Bürgschaftsrecht 30 10 Anm. 22 bemerkt, GIR meist in solchen Urkunden, wo einer der Kontrahenten die Behörde (von Palast oder Tempel) ist, den geschäftsführenden Beamten bezeichnet, so ist es wahrscheinlich mit "Funktionär:" oder "in Vertretung fungiert:" wiederzugeben. In unserem Texte ist darunter wohl der das Öl holende Bote zu ver- 15 stehen, welcher die im voraus ausgestellte Quittung mitbringt. Die Diskussion weiterer Stellen ist hier unmöglich.

Nr. 143, 16. i-zu-ú-ma wohl für uṣūma. vgl. wa-zi-šá i(!)-zi CT. IV, 39 a, 17 (so auch Torczyner, WZKM. XXVIII, 444) und den Imperativ iṣā Ylvisaker, zur Gramm. 47 Anm. 2.

Z. 17. tassanahuraninni, von  $sah\bar{a}ru$  "suchen" = hebr. שחר (Zimmern bei Ges.-Buhl 16, 819b); Meißner, MVAG. 1902, 10; Brief Nr. 226, 14 f.: da-am-[ga-am] su-hu-ur; Nr. 227, 24 suhurma.

Z. 41 f. Vielleicht: ši-[ip] ramānišu harrānam illak "zu Fuße reist er". Das Reisen ohne Tiere galt wohl als verächtlich.

Nr. 144, 7. ruttam mit Glossar 379 gewiß appellativisch, das Verb Z. 15 jedenfalls mit Z. 8 in Übereinstimmung zu bringen, also vielleicht besser ta-ar-š[i-i-ma].

Nr. 145, 12. Die Partikel -mī dient auch hier, wie sonst stets, zur Kennzeichnung der Rede eines Dritten, worauf noch 30 kiām Z. 9 besonders hinweist. Sonach zu übersetzen: "Folgendermaßen ist der Rechtsspruch: "Das Feld, welches im bīt atappim gepachtet worden ist (šuṣū), soll weggenommen werden!".

Z. 17. Die Ergänzung zu umma unmöglich, weil das korrespondierende -ma fehlt. In der schlecht erhaltenen Zeichengruppe steckt 35 wahrscheinlich ein Personenname, dahinter wohl:  $m\bar{a}r(!)$  A-mu-ri-im.

Nr. 147, 8. uštazikūnini, wenn von  $naz\bar{a}qu$ , = "sie haben mir Ärgernis bereitet" (s. oben zu Nr. 131, 26). Doch wäre es auch gut möglich, daß uštāzikū für uštamsikū steht, vgl. Muss-Arn.  $567^a$ ; Jensen, KB. VI, 1, 386 f.; Ungnad, Hamm. Ges. II 147 b: 40 für II 1 dieses Verbs läßt sich nunmehr die Bedeutung "verächtlich machen" u. ä., an die schon Jensen l. c. gedacht hat, sicher beweisen.  $mussuku^1$ ) steht IV  $R^2$  60 \* C, Vs. 15 (= B, VS. 35) in

<sup>1)</sup> mussuku auch Bezeichnung eines körperlichen Fehlers, s. Holma, quttulu 72 f., daher der Personenname Mussuku, neben welchem jedoch auch Masku und Masiktu sich findet (s. Landsberger, GGA. 1915, 366).

chiastischer Stellung zu gullulu "schmähen", Thureau-Dangin, Sargon Z. 226 parallel šutpulu "schmahen" (wörtl. "besudeln"), auch Ungnad, Briefe Nr. 143, 27 u. 39 ergibt der Zusammenhang mit Sicherheit diesen Sinn. Das Verb ist wohl denominiert von masku 5 (ma-aš-ku geschrieben; Delitzsch, Sum. Glossar 216: Sum.-Akk.-Hett Vokabularfragm Nr. 1, 16; 4, 11), einem Synonym von limnu. Auch für sumsuku bewährt sich eine Bedeutung "verachtlich, geringschätzig behandeln", "schmähen", "schänden" an allen Stellen, so an den zahlreichen Stellen, wo der Fluch der Götter auf den 10 Schänder einer Inschrift usf. herabgerufen wird. Wenn an einer solchen Stelle einmal das sumer, ha-lam (sonst halāqu) entspricht (Thureau-Dangin, RA. VIII, 180 Anm 5), so läuft eben das "Schänden" der Inschrift auf ein Ruinieren hinaus. Doch steht das Wort in ganz gleichem Zusammenhang auch inbezug auf ein Lied (KB. 15 VI, 1, 72, 14) ferner vom Worte der Götter, Steuer und Tribut; die Gottheit wird angefleht, die Sünden des Menschen gering zu schätzen šumsiki hiteti ZA.V, 80, 21). Innerhalb der altbabylonischen Briefe möglicherweise noch Nr. 184, 15 ušazakūninni, wo eine Bedeutung "geringschätzig behandeln" o. ä., gut passen würde, jedoch 20 auch "Ärgernis bereiten" wohl möglich ist. Ebenso kommt an unserer Stelle eine Übersetzung "sie haben mich verächtlich ge-macht" in Betracht, wenngleich ich hier der Ableitung von nazāqu den Vorzug geben möchte. Jedenfalls ist jedoch atānu ū imēru Subjekt des Satzes.

Nr. 152, 14. Es ist notwendig ma-ad zu lesen (ebenso Nr. 227, 22) in Übereinstimmung mit Nr. 260, 16: ma-da-at "ist viel", denn maṣū wird nur in Verbindung mit mala angewendet, s. zu Nr. 222, 23.

Nr. 154, 15. na-ah-ra-ar bēlija libbašia; nahraru begegnet so noch in Personennamen wie Samaš-nahrari (Ranke, Pers. Names 146 u. 241 Anm. 5) und muß mit dem bekannten Element assyrischer Eigennamen nērārī identifiziert werden, daher: "die Hilfe meines Herrn möge mir werden!".

Nr. 157, 11. eqlim ša natītim "Feld der Priesterin", s. oben 35 zu Nr. 92.

Z. 14 f. a-hi-tam-ma šú-ku-m; ahītu ist nach Schorr, Altbab. Rechtsurk. S. 239 zu Nr. 171, 8 = "Anteil", ursprünglich wohl, wie sonst ahu, = "Teil", dann ahītam šakānu "abteilen", was gut in den Zusammenhang paßt; dazu Nr. 220, 12 . . . ša teptītim ahītamma addī "(Getreide) für die Urbarmachung habe ich abgeteilt (?)": vielleicht auch IV R 60 \* C, Rs. 7 (HWB. 449°); mešrītūa suppuha ittaddā ahītum "meine Gliedmaßen sind auseinandergesprengt, in Teile zerlegt (?)".

Z. 20. Lies mit dem Nachtrag šulum ša bītim und vgl. z. B. 45 Harper 258, 3 f. šulum ša šarri.

Nr. 158, 22. šūziz; der Terminus šūzuzu erfordert nähere

10

Untersuchung, da er für eine bisher für die altbabylonische Zeit sehr mangelhaft bekannte Form des Rechtsgeschäftes grundlegend zu sein scheint. Das Urkundenschema, welches den Akt des šūzuzu erläutert, wird durch die Serie ana ittisu, ASKT. 69, 27 ff., gegeben:

mu máš-azag-ga-a-ni-šú *aš-šu ṣi-bit kas-pi-šú* é a-šag giš-SAR sag gem- *bīta eqla kirā arda amta* arad

azag-ta-gub-ba-aš mini-in-gub

a-na man-za-za-ni uš-zi-iz

Wenn um einer Zinsverpflichtung willen Haus, Feld, Garten oder Sklaven einem anderen verschrieben werden, so kann es sich nur um ein Pfand handeln, sonach: manzazānu "Pfandbetrag"1). šūzuzu "als Pfand geben" oder "nehmen" (welches von beiden, geht aus dem Schema nicht hervor). Bestätigt wird diese Deutung 15 durch die weiteren Klauseln des Vertragsschemas. Es folgt:

é ù kù-babbar igi-ne-ne-dǔ bītu ana kaspi it-ta-ṭa-lu, entsprechend auch für die anderen Objekte, zu denen noch šipirtu "Metallblock" hinzukommt (zu letzterem s. unten Nr. 173). "Haus und Geld blicken sich gegenseitig an" (sumer.), bezw. "das Haus 20 blickt das Geld an" (akkad.) muß etwa bedeuten: "sie entsprechen sich im Werte". Dieser dunkle Zwischenpassus ist für das Verständnis jedoch minder wichtig als das Folgende:

ud kù-babbar mu-un-tum-da-aš *i-nu kaspa ub-ba-lu* é-a-ni-šú ba-ab-tur-re *a-na bīti-šú i-ru-ub* 

"wenn er das Geld bringt, darf er in sein Haus eintreten". dann weiter ebenso: "wenn er das Geld bringt, darf er auf seinem Felde "stehen"; "seine Magd nehmen"; "sein Sklave darf zu ihm zurückkehren"; "den verpfändeten Metallblock kann er einlösen".

Innerhalb der Urkunden ist mir nur ein einziger Vertreter des 30 eben behandelten Vertragsschemas bekannt, nämlich VS. XIII, 96:

Trotz der mehrfachen Unklarheiten dieser Urkunde steht es fest, daß ein gewisser Igmatum seine eigene Person dem Ubar-Samas verpfändet, wofür dieser eine Schuldverpflichtung im Betrage 40

<sup>1)</sup> Vgl. azag-ta-gub-ba =  $ka[sap \ naz\bar{a}]zi$  o. ä., ASKT. 69, 19.

von 5 Schekel für Igmatum bezahlt. Aus diesem Texte scheint sich für *šūzuzu* die Bedeutung "zum Pfande geben" zu ergeben<sup>1</sup>).

Vgl. noch ana qatāte ušziz ASKT. 70, 46, vom Bürgschaftspfande. Der in dieser Tafel der Serie ana ittišu (K. 245, VS. II) unmittelbar folgende Passus qabāšu iddin (bzw. iškun) = dúgdig-ga-ni in-sum (bzw. in-gar) II R 8. 57c, zeigt, daßhier ein Vertragsschema vorliegt, von welchem Thureau-Dangin, LC. Nr. 192 (Hamm. Ges. V. 1110; Schorr, Altbab. Rechtsurk. Nr. 39; Koschaker. Bürgschaftsr. 252) ein Beispiel liefert: aššum A ša B ana šuzūzišu ana C qabām iškun (sic!) dürfte etwa zu fassen sein: "Den A betreffend, mit dessen Stellung als Pfand sich B dem C gegenüber einverstanden erklärt hat"2), d. h. C gibt dem B, welcher wahrscheinlich Gläubiger des C ist, einen Sklaven zum Pfande, als Sicherheit für die Rückkehr des C von einer Reise. Nach Vollfendung der Reise muß der Sklave wieder seinem Besitzer zurückgegeben werden.

Kehren wir nun zu unserer Briefstelle (kīmuša ina 5 šiqil kaspim ..... šūziz) zurück, so handelt es sich auch hier um eine Schuldforderung, insofern als der Adressat den Kaufpreis einer 20 Kuh für den Briefschreiber auslegen soll. Bis zu dem Zeitpunkt. wo das Geld eintrifft, soll der Gläubiger ein Pfand nehmen: "an ihre Stelle (sc. der Kuh) laß im Betrage der 5 Schekel .... ein Pfand eintreten". Diese Stelle würde freilich für sūzuzu die Bedeutung "als Pfand nehmen" befürworten, im Widerspruch zu 25 dem obigen Ergebnis, sodaß vielleicht eine vox media "als Pfand eintreten lassen" das Richtige trifft3). Hoffentlich erhellen neue Textstellen bald die zahlreichen Unklarheiten dieser Termini.

Nr. 159, 6. *ib-ta-al-šú*. Ein Verb באל scheint noch Nr. 161, 34: *li-ba-lu-ma* und Nr. 185, 8: *a-ba-al-ka* vorzuliegen. S. auch zu Nr. 207, 20.

Nr 161, 19. šú-ti-i. Das Wort hat kaum etwas mit dem Wollstoff šut $\bar{u}$  (s. ob. zu Nr. 125, 32) und dem diesem zugrundeliegenden Stamm zu tun.

Nr. 162. Brief eines Kaufmanns, der nach Arrapha gereist 35 ist, um Sklaven gegen Öl einzuhandeln. Eines der Tauschmittel, das dem Briefschreiber nach gesendet werden soll (ina girrim ša warkika ušabalaku), ist daqatu (da-qa-at Z. 14, 27 u. 28), was auch Nr. 226, 27 u. 29; 227, 12 im Zusammenhang mit verschiedenen Ölsorten und Gewürzen genannt wird. Auffällig wäre der 40 überaus hohe Wert dieser Substanz (12 MA·NA kaspim), anstatt

<sup>1)</sup> Einen ähnlichen Urkundentyp stellt auch Bu. 91-5-9, 810 (AJSL. XXX, 65) dar.

<sup>2)</sup> Zu diesem Ausdruck vgl. auch die von Torczyner, WZKM. XXVIII, 447 zitierten Stellen.

<sup>3)</sup> Für ähnlichen Doppelsinn bei Ausdrücken des Handels vgl. Nöldeke, Neue Beitr. 75 ff.

12 wird daher besser ½ (!) zu lesen sein. Vielleicht ist das Wort als daqqatu anzusetzen und bezeichnet ein feingestoßenes oder pulverisiertes Gewürz (duqququ, vgl. syr. ) Pulver, arab. كُوْنَة ,Pulver, arab. كُوْنَة ,Pulver, arab.

Z. 16. <sup>d</sup>U + GUR = Nergal ist für das Altbabylonische wohl 5 nicht nachzuweisen. An den hierher gezählten Stellen ist mit Thureau-Dangin, LC. p. 64 vielmehr AN-lam = ilam zu lesen, so AN-lam-û-ga-a CT. VI, 37 b, 16; AN-lam-ni-šú LC. 168, 5; VS. VII, 133, 23; 135, 21; VS. XIII, 76, Vs. 1; AN-lam-ma VS. XIII, 82, Rs. 1; 103, Vs. 7. So wird auch an unserer Stelle AN-lam-ù-10 il-Šamaš zu lesen sein und dies den Akkusativ einer Nebenform Ilum-ū-Samaš, des bekannten Personennamens Ilī-ū-Šamaš, darstellen l.).

Z. 30 lies vielleicht: *i ni-in-mi-da* (oder -*id*)-ma *i ni-il-li-kam* ,wir wollen zusammentreffen (für *ninimid*) und reisen!".

Nr. 164. Dieser Brief liefert eine wünschenswerte Veranschaulichung von Kod. Hamm. § 187 u. § 192 f., welche bestimmen, daß die Adoption durch einen GIR · SE · GA und eine salzi-ik-ru-um nicht rückgängig gemacht werden darf, auch wenn das Mündel seinen leiblichen Vater und Mutter auffindet 2). Schwere Strafen 20 treffen das Adoptivkind, welches gegen diese Bestimmung frevelt. GIR · SE · GA und salzikrum sind also hinsichtlich ihrer Rechte als Adoptiveltern vor allen anderen Personen bevorzugt. Nach unserem Briefe tritt ein Kind, weil es kein "Vaterhaus"3), d. h. keine Familienzugehörigkeit, hat, in das bīt salzi-ik-ri- 25 tim als Adoptivkind ein. Ob nun zikritim als Singular, wie es formell möglich wäre, oder als Plural (= dem späteren zikrēti) zu fassen ist, jedenfalls ist es nach Obigem identisch mit dem sal ZI · IK · RU · UM des Kod. Hamm., wie auch Ungnad annimmt. Dieses Wort, von dem hier entweder eine leicht erklärbare Neben- 30 form (s. u.) oder der Plural vorliegt, wird nun einfach so zu lesen sein, wie es das "Pseudoideogramm" an die Hand gibt, nämlich sulzikrum (Mask.) oder mit anderen Worten: die zikrēti sind = "weibliche Männer", Frauen, die als "Männer" bezeichnet werden (zikru, syn. zikaru). Vor der näheren Begründung dieser Deutung 35 sei das Material für die zikrēti zusammengestellt.

1. Hinsichtlich des Erbrechts stehen sie auf einer Stufe mit entu und nafitu (§ 178 ff.), weil sie wie diese (von Ausnahmen ab-

<sup>1)</sup> Vgl. AN (doch wohl ilum)-ù-il Šamaš Nr. 218 passim. — Die von Ungnad für gimil Z. 17 angenommene Bedeutung wird sich kaum nachweisen lassen.

<sup>2)</sup> ihiat; diese Übersetzung wird u. a. durch das inhaltlich gleichbedeutende bīt abišu uweddi § 191 befürwortet. Voraussetzung ist überall, daß Kinder, die kein "Vaterhaus" haben, adoptiert werden.

<sup>3)</sup> É.A.BA; beachte, daß abba, eigentlich "Alter", der gewöhnliche Ausdruck für "Vater" in den Ditilla-Texten ist; aba wohl — abba.

gesehen) außerhalb der Ehe lebende, kinderlose Weiber sind 1). Weil sie keine eigenen Kinder haben, werden sie in den Bestimmungen über Adoption bevorzugt (s. o.). Denn ein Zweck der Adoption ist gewiß ursprünglich, dem Kinderlosen einen Erben, d. h. Darbringer der Totengaben 2), zu verschaffen. Dies ist der dem § 191 zugrundeliegende Sachverhalt, daher auch die zahlreichen Adoptionen durch die nafitu-Priesterinnen. Auch der hinsichtlich der Adoption ebenso wie die zikrum bevorzugte GIR·SE·GA ist wahrscheinlich ein Eunuche 3).

2. Wie die natitu in Verbänden in dem zum Tempel gehörigen qāqū leben, so wohnen die zikrēti in eigenen Verbänden im Palaste. Dies geht aus den assyrischen Königsinschriften hervor, wo zikrēti mit salun Meš ēkallāte, salsab Meš ēkallāte, salšag ēkallāte wechselt (HWB. 641a). In den unten sub 3 zitierten Stellen der 15 Amarna-Briefe sind sie ein Bestandteil des Hofstaates, an der oft zitierten Stelle des Kod. Hamm. das weibliche Gegenstück zum GIR · SE · GA, einem Palastbeamten. Eine weitere Bestätigung liefert unser Brief, Z. 11 f. bīt ana marūtim ērubu ana sīt ēkallim uštēsū. Ob hier ana sīt ēk. ušt. wörtlich gefaßt werden muß: "zum Aus-20 gang des Palastes hat man es hinausgeführt", oder in dem verwaltungstechnischen Sinne der RA. ana sītim šuzū, der oben zu Nr. 83 ff. nachgewiesen wurde, also: .man hat es für Zwecke des Palastes fortgegeben", jedenfalls muß  $b\bar{\imath}tu$  hier ebenso gefaßt werden. wie in bit abim Z. 8, ana bit ... erebu Z. 9, d. h. in dem aus 25 Kod. Hamm. hinlänglich geläufigen 4) übertragenen Sinne "Familie". und der Sachverhalt ist folgender: Die zikrēti, in deren Sippe der Adoptierte Aufnahme gefunden hatte, werden aus dem Palaste entfernt, dadurch sieht dieser sich ohne ein bit abim. Es wird nun dahin verfügt, daß ihm entweder die alte Familienzugehörig-30 keit wiedergegeben oder eine andere als Ersatz dafür verschafft werde. Wir haben hier es sonach mit einer eigenartigen Familienverfassung zu tun, durch welche für den Familienlosen gesorgt wurde, ein weltliches Gegenstück zum gāgū.

3. Diese Palastfrauen werden als "Männer" bezeichnet. Dies wurde oben aus der pseudoideographischen Schreibung salziik-ru-um geschlossen; sollte sich zikritum (Form wie kizritum) als Nebenform erweisen (ba. außer unserer Briefstelle noch zik-ri-tu HWB. 641° aus Rm. 2, 26 = Meißner, Suppl. Aut. 24), so hat es neben der Bezeichnung als "Mann" noch die als "Männin" gegeben. Eine 40 Bestätigung kann entnommen werden aus folgenden Stellen der

<sup>1)</sup> Zu diesen Frauenklassen vgl. einen in Kürze erscheinenden Artikel von mir.

<sup>2)</sup> Zu dieser Idee vgl. Pognon, RA. IX, 128 ff.; Thureau-Dangin, RA. X, 97.
3) Nach der bei Meißner, MVAG. 1907, 154 zitierten Stelle wird er, ebenso wie der assinnu, welcher sicher kultischer Kastrat war, zur Päderastie bevorzugt, wahrscheinlich das weltliche Gegenstück zu diesem.

<sup>4)</sup> Vgl. insb. § 191: bītsu īpuš "er gründet seine Familie".

Amarna-Briefe: Knudtzon Nr. 38, 4: ana bītika, sal·uš·meš·ka mārēka sīsēka usf. lū šulmu; Nr. 39, 6 f.: ana bītika sal·uš·meš·ka mārika aššātika usf. lū šulmu; nach Nr. 19, 85 schickt Tušratta dem Amenophis 30 sal·uš·meš als Geschenk. Man wird, in Bestätigung des Obigen, an diesen Stellen mit Sicherheit szikrēti als Lesung einsetzen können. Interessant ist, daß von diesen einmal die aššāti unterschieden werden, das andere Mal nicht, ebenso wie in den assyrischen Königsinschriften.

Für die "Männlichkeit" der Weiber ist zunächst als umgekehrte Parallele auf die "Weiblichkeit" gewisser Klassen von Männern 10 hinzuweisen, der kurgarē und assinnē, "deren Männlichkeit Istar in Weiblichkeit gewandelt hat" (KB. VI, 1, 62, 10, vgl. Meißner, Suppl. 33 sub zikrūtu), ja der assinnu hat in genauer Parallele zur zikru auch den Namen sinnistu (s. Landsberger, Kult. Kalender 10, Anm. 1). Die "Verwandlung in Weiber" erfolgt wahr- 15 scheinlich durch Kastration. Die zikrēti sind nun schon insofern die Männer unter den Weibern, als sie unverehelicht leben und keine Kinder zur Welt bringen (s. oben), wodurch ihnen das eigentliche šipir sinnišāti (Harper 2, 18) versagt ist. Es wird aber gewiß noch bestimmte sexuelle Eigentümlichkeiten gegeben 20 haben, welche sie zu weiblichen Eunuchen - ba, wiederum die Stellung neben GIR · SE · GA, wahrscheinlich "Eunuch" - gemacht haben. Wahrscheinlich wurden auch sie durch einen operativen Eingriff in dieser Richtung "gewandelt", wofür sich ethnographische Parallelen anführen lassen. 25

Nr. 167, 7 f. Lies:  $b\bar{e}lti$  ag-ri-ia "der Herren meines Mietssklaven".

Nr. 173, 6, 17 u. 22. šibirtu (sekundār: šipirtu), "(unbear- 40 beitetes) Stück", "Block" (von Stein oder Metall), vgl. Thureau-Dangin, Sargon 57, Anm. 152); Ideogramm teils LAGAB (Stein), teils AZAG · PAD · DU (Metall), zu letzterem HWB. 683b; die Etymologie wird gesichert durch šebēru ša šibirti, eine Gruppe bildend

<sup>1)</sup> Unsicher ist Nr. 128, 9.

<sup>2)</sup> Ba. noch IV R 58, 406; Harper 1283, Rs. 4.

mit  $AZAG \cdot PAD \cdot DU = \dot{sibirtu}$ . In neubabylonischen Kaufurkunden ist šibirtu der Gesamtkaufpreis, die Summe von šīmu und atru, eigentlich das Metallstück, wie es abgehauen oder abgebrochen wird (šebēru).

Das unserem Briefe zugrundeliegende Rechtsgeschäft läßt sich dadurch erklären, daß das betreffende Vertragsschema in der Serie ana ittišu sich erhalten hat. Vgl. Z. 6: ... šibirti siparrim, ša ana šiprūtim izbunikkum mit ASKT. 61, 35 ff.:

azag-pad-du-ni ki-lal-nu-tag-ga 10 [ŠI-bi]·íb-kin in-na-an-kid-a ù kù-babbar igi-ne-ne-dŭ ebd. Z. 49 ff.

ši-pir-ta-šú la-a šá-ki-il-ta šá a-na šip-ru-ti i-zi-bu ù kaspum it-ta-ta-lu

ud kù-babbar mu-un-[tum-da-aš] i-nu kaspam ub-ba-lu 15 azag-pad-du-ni ki-lal-[nu-tag-ga] ŠI-bi-i[b-kin] in-na-an-kid-[a] na-an-dŭ-[e]

 $[\dot{s}i]$ -pir-ta- $\dot{s}\acute{u}$ [la-a šá]-qíl-ta [šá a-na ši-ip-r]u-ti [i-zi-bu i-pa]-tar

Bei der Übersetzung ist zu berücksichtigen, daß, wie oben zu 20 Nr. 158, 22 ausgeführt, hier das Schema eines Pfand vertrages vorliegt. "Sein ungewogener Metallblock<sup>1</sup>), den er zur šiprūtu "überlassen hat, und das Geld, sehen sich gegenseitig an<sup>2</sup>): wenn er das Geld bringt, kann er den Metallblock . . . auslösen". Für šiprūtu ergibt der Zusammenhang die Bedeutung "Sendepfand", 25 "fliegendes Pfand". Der durch unseren Brief noch näher illustrierte Usus war der, daß, wenn man eine Ware abholen wollte, das Geld aber nicht bereit hatte, ein Stück unedles Metall als Pfand über-So hat in unserem Briefe die Schreiberin eine sandt wurde. kleinere Getreidemenge von der Adressatin bezogen, ihr dafür ein so kupfernes Gerät (agasalaku) und einen Kupferblock als Pfand gelassen, nachher aber "vergessen", das Geld dafür zu schicken, nun will sie an dessen Stelle eine Wollmenge senden. Sie ermahnt die Adressatin ausdrücklich, daß sie die Kupfergegenstände nicht veräußern dürfe, sie ihr nur anvertraut seien (ana mamman lā 35 tanadini pakidkim Z. 18f.). Wenn die als Zahlmittel verwendete Wolle eintrifft, müssen die Gegenstände zurückgegeben werden.

Nr. 174, 5. Lies: Silli-dPáp-nigin-gar (!)-ra und vgl. CT. XXIV, 13, 57; 26, 105 b.

Nr. 179, 7. uruduKIN, vgl. Thureau-Dangin, Invent. de Tello 40 I, 8, Anm. 3; ferner ebd. III, Nr. 5209; 5212; 6380 u. ö., daneben auch uruduše KIN BE. III, 1, Nr. 71; 74 passim. Im Hinblick

<sup>1)</sup> Vielleicht besser: "nicht dargewogene", d. h. "nicht zur Bezahlung verwendete"; vgl. K. 245, VS. II, 11 ff. (ASKT. 69).

<sup>2)</sup> S. oben zu Nr. 158.

auf KIN = gur "ernten", še-KIN·KIN (gur-gur) = eldu; še-KIN-kud =  $es\bar{e}du$  (Delitzsch, Sum. Glossar 110) wohl das Erntegerät, "Sichel".

Nr. 181, 19. Zum pit  $b\bar{a}bi$  als term. techn. für eine Art Tempelfest s. meinen Kult. Kalender 4.

Nr. 184, 8 u. 13. b/pu-zu-a-ku, dazu ub/p-ta-az-zi-ih Nr. 215, 10 u. 15. Das Wort steht hier parallel magriātim dabābu, nazāru, dies führt auf eine Bedeutung wie "beschimpfen", "beleidigen", welche auch an unserer Stelle gut paßt, an der es mit šumsuku (Z. 15, s. oben zu Nr. 147, 9), bezw. šūzuqu (s. zu Nr. 131, 25) 10 wechselt. Aus den verwandten Sprachen ist auf syr.

Nr. 185, 21. "Ist es denn nicht eure Familie?"

Nr. 186, 4, 6, 7 u. 20. ašariš wuššuru, ašariš wašābu. Es liegt nahe, für die erste Phrase figura etymologica anzunehmen, 15 dann = "in Freiheit setzen", "in Freiheit wohnen". Der Briefschreiber wundert sich darüber, daß die Brüder trotz des an ihm begangenen Verbrechens wieder in Freiheit gesetzt worden sind. Zum Schluß verflucht er den Namen des Gottes, welcher derartiges Unrecht duldet 1).

Nr. 187. In Z. 9, 23 u. 40 begegnet der term. techn. der Dattelkultur šakānu, wonach der Gartenpächter šākinu heißt (Ungnad, Hamm. Ges. II, 170 nach VS. VII, 34, 15, vgl. II R. 15, 48 d: šá-ki-nu). Nach Kod. Hamm. XVI, 61 u. 72 ist das rukkubu die Hauptbeschäftigung des šākinu (vgl. oben zu Nr. 128, 15). Daraus 25 könnte man schließen, daß rukkubu = šakānu ist, letzteres also das "Aufsetzen" des männlichen Reises auf den weiblichen Baum, bezw. der männlichen Blüte auf die weibliche. Ein Synonym von šukunnū ist kumurrū, denn GAR·GAR = šukunnū ASKT. 74, 11 u. 17; H R. 15, 35 c (erganze hier [šu-ku-u]n-ni-i), andererseits 30 GAR · GAR = kumurrū, kimru (HWB. 337 b), letzteres irgendwie mit talm. הכמר "eine künstliche Reife der Früchte herbeiführen" (Ges.-Buhl 16, 350 b) zusammenhängend 2). Wenn vom rukkubu, bezw. šakānu der uhinni die Rede ist, so können dies jedenfalls nicht die Früchte der Dattelbaums sein, welche Bedeutung mit Recht 35 Meißner, Stud. VI, 40 für dieses Wort anzetzt, sondern uhinnu ist

<sup>1)</sup> Mit der Lesung *šeritka ubbak* Z. 9 trifft Ungnad sicher das Richtige im Hinblick auf die HWB. 6a und b zitierten Stellen.

<sup>2)</sup> kimru ist eine bestimmte Dattelqualität. Der Gesamtdattelertrag zerfällt in  $^2|_3$  gurnu- und  $^1|_3$  damqu-Datteln; so VS. VII, 41; ebd. 165; LC. 138; Holma, Zehn altbab. Tontafeln Nr. 2 u. 3 (ba. die Bemerkungen dazu); LC. 143 steht für gurna vielmehr gu-un-na, für damqa vielmehr ta-ad-mi-ga; nach VS. VII, 35 wird jedoch der  $^2|_3$  betragende Teil einfach als suluppu, das eine Drittel als kimru bezeichnet; daher kimru = suluppu damqu. Danach ist wohl auch II R 15, 43 d: uhin kimri neben sinipat suluppē zu verstehen.

wohl auf den Baum selbst übertragen. — Es ist nicht notwendig, für  $\check{s}ak\bar{a}nu$  außer der eben besprochenen noch eine von  $\check{s}\bar{a}kinu$  denominierte Bedeutung "als Gärtner einsetzen" bezw. "zur gärtnerischen Pflege übergeben" anzunehmen, denn Z. 10 u. 30 f. kommt man mit den Bedeutungen "jemanden in Verwendung bringen" (s. oben zu Nr. 78) und "etwas jemanden (zur Besorgung) übergeben" (so VS. IX, 8, 4) aus.

Z. 25. Zum našū "Tragen" der Datteln vgl. Meißner, Stud. VI. 23, Z. 68.

o Nr. 189, 11. Vgl. Friedrich 15, 7: (1 is elippa . . . ù 1 awēl KU·MAL . . .) a-na ta-ab-li-il-tim . . . i-gu-ru-ši.

Nr. 207, 1. Die Lesung Šibi für die "Siebenergottheit" war schon aus Rm. 274 + 120 (MVAG. 1898, 236, Z. 2) bekannt, wo zu lesen ist: Ši-bi qar-du-ti. Daneben ist jedoch auch die Lesung 15 Sibitte bezeugt (Zimmern, KAT. 620, Anm. 3).

Z. 8. Lies wohl: itti Urum-še-me(!) (für TE) nu-ši-im-ma.

Z. 12. harāṣu bedeutet nach den gesicherten Stellen Kod. Hamm. XIr, 29; CT. VIII, 27b, 18; VS. VII, 131, 16 (vgl. auch Holma, Zehn altbab. Tontafeln, Nr. 4, 12) "(von einer Summe einen Teilbetrag) "abschneiden" (ba. die Grundbedeutung!), "abteilen", so auch hier: "ich ließ den Betrag, den ich (bei der Verrechnung) bekommen hatte, (von der Gesamtsumme) abteilen". Es handelt sich ja um eine Berichtigung der Anteile.

Z. 20. tabal "nimm weg", will nicht in den Zusammenhang passen. Möglicherweise ist tabal 2. imperf. und zu a-ba-al Nr. 185, 8 zu stellen, das Ungnad als Nebenform zu apālu ansehen will, das jedoch vielleicht besser von einer Wurzel באכ herzuleiten ist, s. zu Nr. 159, 6.

Z. 21 f. "Beim König schwöre ich hiermit: "Binnen fünt 30 Tagen" usf." Das  $l\bar{u}$  Z. 23 zeigt an, daß Worte des Eides selbst vorliegen, Begründung an anderer Stelle.

Z. 24 ff. ga-[ta]-ti-šú... ana kaspim zanākim Paridum il(!)¹)-ki "dafür, daß das Geld binnen 5 Tagen eintreffen werde, übernahm Paridum für ihn Bürgschaft" (folgt: "einen Schuldhäftling 35 des Paridum sperre ein (šūrib)"). Zum Ausdruck qatāte NN. liqūs. zu Nr. 136, 10 ff.

Nr. 211, 6 ff. vielleicht zu fassen: "Als man ihr Feld im Abrechnungshause vergab, war ich nicht anwesend".

Nr. 212, 11. "sie wird für unsere Familie uns groß werden" 40 könnte bedeuten: "sie soll in unsere Familie als Ziehkind aufgenommen werden", vgl.  $rubb\bar{u}$ , abu  $murab\bar{u}$ , ummu  $murab\bar{\imath}tu$ 2) des Kod. Hamm.

<sup>1)</sup> Die Zeichen AL und IL sind in altbabylonischer Kursive leicht zu verwechseln.

<sup>2) =</sup> ama gu-la Inv. de Tello III, 5269, Vs. 5. Auch  $rab\bar{\imath}ti\check{s}u$  Kod. Hamm. X  $\bar{\imath}$ , 27 wohl irrtümlich für  $murab\bar{\imath}ti\check{s}u$ .

Nr. 213, 7 u. 23. Lies é-a-bi-zaki und vgl. zu diesem Ortsnamen IV  $R^2$  36, Nr. 1, Vs. 11 c: é-a-bí-zaki. Hier geht voran é-a-d Dun-gi usf., weshalb é-a =  $ad\bar{u}ru$  zu fassen.

Nr. 215, 10 u. 15. Für buzzu'u s. zu Nr. 184.

Z. 15 ff. zu ha-ri-ma lu ub-ta-az-zi-ih "meinen Jungen mag 5 er beleidigen, aber warum verwünscht er mich?"1).

Nr. 218. Zur Fassung als Prozeßprotokoll s. oben Einleitung.

- Z. 8. Eine Redensart dīnam ṣabātu läßt sich wohl nicht belegen. Daher möchte ich es vorziehen, ṣabātu auch hier als "fassen", "vor Gericht bringen", "verhaften" zu verstehen. Als Objekt 10 sollte, da nach dem Zusammenhange und der Analogie der anderen Prozeßprotokolle die 1. pers. den Beklagten bezeichnet, niāti ergänzt werden.
- Z. 12. Der Name ist wohl Aš (!)-ku-du-um zu lesen, vgl. Ranke, Pers. Names 67 b. Dahinter ist, wie Z. 16 zeigt, ù Amat- 15 Amurrim irrtümlich weggelassen.
- AN·NUN·GAL wird wohl einmal in einem Syllabar mit  $r\bar{\imath}bu$  (nicht  $ilR\bar{\imath}bu$ ) gleichgesetzt, vgl. Streck, Babyl. II, 213 f. Damit ist aber nicht die Lesung gegeben, welche für die altbabylonischen Urkunden zutrifft (das  $b\bar{a}b$  ilNungal noch VS. VIII, 105, 1; VS. 20 IX, 142/143, 8). Die Göttin Nungal (oder ist Annungal zu lesen?), welche dem Gulakreise angehört (vgl. meinen Kult. Kalender 72, Anm. 3), wird nämlich CT. XXV, 4, 6 (vgl. Meißner, OLZ. 1910, 102) = dMa-nun-gal gesetzt, was offenbar nur eine Variante des Namens ist. In der Tat findet sich nun in den altbabylonischen 25 Urkunden auch die Variante  $b\bar{a}b$  dMa-nun-gal, nämlich BE. VI, 1, 76, 2; CT. XXXIII, 28, 13.

Nr. 220, 14. S. oben zu Nr. 12, 15.

Z. 18. Lies: a-na še-e rēdīm ma-šá-i "das Getreide des r. wegzunehmen", vgl. Z. 10. Das gleiche Verb liegt noch an weiteren so Stellen vor, wo es bislang mit mašāļu "messen" verwechselt wurde. Dieses wird aber bis zur neubabylonischen Periode nie vom Hohl-, sondern stets vom Längenmaß gebraucht. BE. VI, 1, 103, Z. 22, 28, 29: im-šú-ļu usf., verglichen mit Z. 32 ma-šá-i-im. Diese für das Verständnis dieser Prozeßurkunde grundlegende Lesung stammt so von Dr. Walther. Ferner Brief Nr. 260, 19. ma-šá-ah (oder a') še-e-ja und Z. 15 a-na še-e-ja ma-šá-i-im, auch hier mit tabālu (Z. 13, 23, 29, 35) wechselnd.

Nr. 222, 22 f. mala mīnim epēši masiāti; masū wird stets mit mala konstruiert²), vgl. z. B. KB. VI, 2, 92, 51 aiiū ilu ma- 40 laka imsi "welcher Gott ist so groß wie du?"; ebd. 104, 42: mala

<sup>1)</sup> Der Junge des Briefschreibers ist der Beleidigte. Dementsprechend die Übersetzung von Z. 6 ff. zu modifizieren.

<sup>2)</sup> Abgesehen von der wohl elliptischen RA. maşi "es ist genug!"

kappa . . . ul imṣū šamāmu, mala makālti . . . ul imṣā . . . matāti; ferner in der RA. mala libbi maṣū: mala maṣū Ungnad zu Nr. 249, 3; CT. XX, 39, 10: Zimmern, ZA. XXVIII, 68 Anm. mala . . . maṣū bedeutet wörtlich: "eine ebenso große Anzahl ausmachen", 5 "Größe einnehmen": "an Menge oder Größe gleich, adäquat sein". Sonach unsere Stelle: "vor Šamaš ist es festgestellt (lies [ku-u]n-nu²), welcher Handlungsweise du "adäquat" (d. h. wohl "fähig") bist." Vgl. noch Nr. 249, 3 (ṣubātū . . . .) mala šalāmika maṣū "sind deinem Wohlsein adäquat" d. h. wohl "genügen für dein Wohlbefinden".

Nr. 226, 15 f. lies wohl: da-am-[ga-am] suhur "gutes suche" vgl. Nr. 225, 24.

Z. 16. ul tīdi ki-ma a-na dam-ki-ma kaspum "du weißt nicht, wie Geld gut angewandt wird".

Nr. 228, 6 lies: a-na i-pu-ul be-lí i-di "er hat Zusage ge-15 geben (für anna, vgl. Z 9 u. 18); mein Herr weiß:".

Z. 19. tamlītim. Hier ist vielleicht die aus Nr. 211, 7 für mullū zu erschließende Bedeutung "Felder vergeben" anzuwenden.

Z. 24. Da *šūrubu* stets von lebenden Wesen ausgesagt wird, dürfte in *gudasū* die Bezeichnung einer Person stecken; vielleicht 20 für *gudapsū* RA. X, 70, Z. 5.

Z. 30. Da an den beiden anderen dafür in Anspruch genommenen Stellen (Nr. 125, 30; 127, 10) die Fassung amat für awāt nicht zutrifft, muß sie auch hier angezweifelt werden, zumal das Fehlen des Zeichens UKU hinter at bei dieser Fassung angenommen werden muß. Vielleicht ist a-di be-li-a-ma UKU (!) UŠ MEŠ . . . . . išemū zu verbinden.

Nr. 229, 16. Es kann wohl nicht anders verbunden werden als: šá ki-nu-un-šú bi- (oder ga-) lu-ú. Dies wird von einem Kameraden (ālik idija Ungnad, Glossar 407) des Briefschreibers gesagt, dessen sibtu dieser seit 30 Jahren nutznießt, der somit wahrscheinlich verstorben ist. Liest man ša kinūnšu galū "dessen Feuerstelle") brennt", so könnte man darin eine Umschreibung für "verstorben" und einen neuen Beleg für den bei den Babyloniern freilich nur vermuteten Usus des Anzündens eines Feuers für die 35 Seele des Verstorbenen (vgl. Thureau-Dangin, RA. X, 97) erblicken.

Nr. 230, 4. maškanu wird Kod. Hamm. III<sup>r</sup>, 4 vom našpaku "Speicher" geschieden. Weil das Wort durch sein Ideogramm (KI·UD; vgl. Meißner, Privatr. 119; Hazuka, Diss 34 ff.; Poebel, BE. VI, 2, 12 Anm. 2) auch — "unbebautes Grundstück" ist, so bezeichnet es wohl jeden Platz, der zur Ablagerung (šakānu) von Gut geeignet war, und, wenn in Verbindung mit der Ernte, — "Stelle, wo das geerntete Getreide hingelegt wird", "Tenne". Denn für

<sup>1)</sup>  $kin\bar{u}nu$  ist nicht etwa nur "Ofen", sondern jedes dauernd brennende Feuer, vgl. Reisner, Hymnen 144, Rs. 6, wo das  $kin\bar{u}nu$  auf dem niknakku (Rauchergerät) entzündet wird.

letztere wurden ja unbebaute, freie Plätze gewählt. Dies stimmt dazu, daß im Folgenden von Arbeiten die Rede ist, die mit dem Dreschen des Getreides zusammenhängen, nämlich Z. 7 vom zarū = "worfeln" (ההוד vgl. idiššū ù izzarū "dreschen und worfeln" BE. VI, 1, 113, 14 = Schorr, Altbab. Rechtsurk. Nr. 178) und Z. 9 5 vom nahūlu = "sieben" (s. jetzt Zimmern, Akkad. Fremdwörter 41; zum Sieben des Getreides nach dem Worfeln s. Guthe, Bibelwörterb. 132). maškani ist übrigens besser als Plural zu fassen und von den Tennen, die zu den drei Z. 4 ff. aufgezählten Feldern gehören, zu verstehen. Für eqil hirritum ist an das harāru des 10 Feldes und eqil hirri (HWB. 292b; Haupt, ZDMG. 64, 710 Anm. 1) zu erinnern.

- Z. 5 harpatu, vgl. harpu Meißner, Stud. VI, 39; Weidner's Astrolab B. I, 48; wohl auch ASKT. 71, 6 als Entsprechung des Ideogramms ŠU·NIM·MA zu ergänzen. Es bezeichnet das hoch-15 stehende Getreide. Obwohl als Name einer Jahreszeit nicht belegt, gewiß zu hebr. 55 usf. zu stellen.
- Z. 11. ullitiš vgl. HWB. 65; die ältere Ausgabe II R. 32, 24 b verdient sonach den Vorzug vor CT. XVIII, 23. Da in diesem Vokabular vor [ištu] ullānu = ištu ṣāti, ist ullitiš wohl aus sum. 20 ulli (= ṣāti) + ta + iš zusammengesetzt und bedeutet "in längst vergangener Zeit". Es wird ištēn ūme = "einstmals" gleichgesetzt. S. jetzt Poebel, Gramm. Texts 38, Kol. III, 3; hier die Reihe; ullitiš, . . . . , šalāšūmi. timāli. amšali.
- Nr. 234, 32 f. ana šībūtija lil. Ein Vergleich mit Nr. 247, 11 f. 25 ana šībūtija  $l\bar{a}$  illam lehrt. daß li-il für  $l\bar{i}li$  steht.
- Nr. 238, 8 ff. pirištu "Geheimnis", nicht "Entscheidung", vgl. Jensen, KB. VI, 1, 481.
- Z. 25. i-pa-as-s[u] (মহে) "er hielt ihn gefangen", vgl. zu Nr. 92, 31.
- Nr. 241, 17. si'-pu (silpu) = "Schrifttafel" (vgl. CT. II, 18, 13: šá pí-i si'-pí-tim) ist gewiß, wie Ungnad zu Nr. 244, 13 annimmt, zu der ursprünglich südarabischen Wurzel אָדְדֶּע "schreiben" zu stellen (vgl. Nöldeke, Neue Beitr. 49 f.). Damit wird ein schwieriges etymologisches und historisches Problem aufgerollt. Zimmern, 35 Akkad. Fremdwörter 19 nimmt, gewiß mit Recht, Entlehnung aus dem Südsemitischen an.
- Nr. 242, 1. Es dürfte einfach zu lesen sein il (Zeichen AN)-ka iluNin-šubur.
- Nr. 243, 17 ff. giš bar ilušamaš i-na še-ki-im 1/3 QA·TA·A·AN 40 lu še-ki-it, für šēqu vgl. ši-i-iq me-še-ki-im CT. VIII, 8 b, 3; 36 c, 3; BE. VI, 1, 99, 9. Nach dem Zusammenhang muß es sich, um eine Art des Messens mit Hohlmaßen handeln (vgl. auch Schorr, Altbab. Rechtsurk. Heft I, 124). Sonach zu übersetzen: "Wenn es im Maße des Šamaš gemessen wird, so soll es zu je 1/3 Qa gemessen 45 werden".

Nr. 245, 6 u. 13. kašittum, da  $\parallel$  šargatum, "(entwendetes und) erwischtes Gut", wie kišdat LC. 112, 23 (Hamm. Ges. 1196; Schorr, Altbab. Rechtsurk. 309).

Nr. 246, 28. arham sibūtam  $\bar{u}$  šapattam, "den 1., 7., und 5 15. des Monats", vgl. CT. VI, 5, 20 b und ausführlich meinen Kult. Kalender 98 ff.

Zum Schlusse sei nochmals hervorgehoben, daß, wenn im Vorstehenden das Verständnis einer Textgruppe in manchen Punkten gefördert und weitere Förderung angeregt wurde, Verf. dies großenteils dem Umstande dankt, daß er auf der Grundlage der trefflichen Bearbeitung und unter Benutzung des genauen Glossars von Ungnad in das nähere Studium der Texte eintreten konnte.

## Die Legende vom Devadāruvana.

Von

## Wilhelm Jahn.

T.

Die von R. Schmidt<sup>1</sup>) aus Ksemendra's Darpadalana übersetzte -Geschichte von Siva und dem eifersüchtigen Asketen" liegt meist unter dem Namen Devadāruvana-māhātmya oder Hātakeśvaramāhātmya — in zahlreichen Versionen vor, von denen im folgen- 5 den einige mitgeteilt werden sollen, um zu zeigen, daß die mähātmua mehr Aufmerksamkeit verdienen als ihnen bisher zuteil wurde. Die zu behandelnden Texte bieten nicht nur literar-historische Probleme, sondern haben auch den Wert religionsgeschichtlicher Urkunden, denn sie stellen der Mehrzahl nach das Thema - das 10 Erlebnis Siva's mit den Einsiedlerfrauen im Büßerwalde - unter den Gesichtspunkt der Frage, weshalb das linga Siva's göttlich verehrt wird. Dies Motiv tritt bei Ksemendra (um 1030) nicht hervor, ebensowenig wie in der sehr gedrängten Parallele im Kathasaritsāgara des Somadeva (um 1070), welche, nebenbei bemerkt, Śiva 15 zu einem buddhistischen Bettelmönch macht<sup>2</sup>). Schon diese verschiedene Bearbeitung desselben Stoffes in der religiös-epischen und in der kunstvolleren moralisierend-erzählenden Literatur ist sehr lehrreich.

Zunächst möge ein moderner Referent der Sage zu Worte 20 kommen, der den Phalluskult in den Vordergrund rückt. Danach sollen die in Frage stehenden, hauptsächlich in den Puräna enthaltenen Originaltexte in der üblichen, chronologisch nichts begründenden Reihenfolge behandelt werden.

Sonnerat<sup>3</sup>): "Die Anhänger des Wischenu leiten den Ur- <sup>25</sup> sprung des Lingam noch aus einer andern Quelle her: Diese erzählen, daß einige Büßer durch ihre Gebete und Opfer grosse Ge-

<sup>1)</sup> ZDMG. Bd. 69, S. 44-51.

<sup>2)</sup> Ausg. Nirnaya-Sāgara-Press, Bombay 1889, III, 6, 130-134.

<sup>3) &</sup>quot;Reise nach Ostindien und China", Zürich 1783, S. 149 ff. Vgl. auch Richard Schmidt, "Liebe und Ehe im alten und modernen Indien", Berlin 1904, S. 23 ff.

walt erhalten haben, zu deren Fortdauer aber nöthig war, daß ihre und ihrer Weiber Herzen stets rein wären. Schiwen hörte von der Schönheit dieser ihrer Weiber sprechen, und entschloß sich dieselben zu verführen: In dieser Absicht verwandelte er sich in einen jungen, ausgebildet schönen Bettler, und den Wischenu in ein ... schönes Mädchen; befahl ihm dann dahin zu gehen, wo die Büßer waren, und sie durch ihre Reitze verliebt zu machen. Wischenu ging auch wirklich dahin, und warf so zärtliche Blicke auf dieselben, daß sie alle gegen ihn entbrannten. Sie verliessen ihre 10 Opfer, und liefen der jungen Schönheit nach.

Indessen ging Schiwen mit einem Gefäß in der Hand zur Wohnung der Weiber, und sang wie einer, der um Almosen bittet. Seine Stimme machte solchen Eindruck auf dieselben, daß sie alle auf die Strasse liefen, wo ihnen aber der Anblick des Sängers den Kopf vollends schwindlicht machte. Einige darunter waren so ganz ausser sich, daß sie all ihren Schmuck und ihre Schürzen verloren; und ihm nachliefen ohne zu bemerken, daß sie ganz nackt waren:

... Nachdem der Sänger das ganze Dorf durchgegangen, verließ er es wieder, aber nicht allein, denn alle Weiber folgten ihm bis 20 in ein nachgelegenes Lustwäldchen, wo sie ihm alles zugestanden, was er nur immer verlangte.

Die Büßer bemerkten bald, daß ihre Opfer nicht mehr die gewöhnliche Wirkung thaten, und daß ihre eigne Macht nicht mehr die ehemalige sey. Nach einigen Augenblicken von Geistessammlung erkannten sie, daß Schiwen unter der Gestalt eines Jünglings ihre Weiber verführt, und daß Wischenu sie selbst unter dem Bild eines Mädchens um ihre Unschuld gebracht. Ihr Zorn ward noch heftiger, da sie erfuhren, daß Schiwen den Wischenu zu diesem Streich verleitet habe; und nun beschlossen sie, ihn durch ein Opfer zu tödten.

Sie verrichteten also ein Opfer, das aber bloß aus gütiger Zulassung des Schiwen selbst einige Wirkung haben konnte. Dieses Opfer brachte zuerst einen Tiger hervor, . . . Die Büßer warfen sich zu seinen Füßen und baten ihn, er solle Schiwen erwürgen: Aber Schiwen zog ihm sein Fell ab und brauchte es statt eines Kleides. Darauf brachte das Opfer einen Maju vor, welchen sie gegen den Gott abschickten; der ihn aber in die Hand faßte, sowie auch einen Hirschen der auf Befehl der Büßer auf ihn los sprang, . . .

Nach diesen schickten sie noch eine Menge Schlangen gegen ihn, aus denen aber Schiwen Halsbänder machte; auch viele Budons, 40... Die Büßer begehrten von ihnen, sie sollten den Schiwen tödten, aber der Gott befahl ihnen für immer bey ihm zu bleiben um ihm zu dienen, und jene gehorchten. Nun erschien ein Kopf, der hüpfte umher und stieß ein fürchterliches Geheul aus. Schiwen nahm ihn und setzte ihn auf den seinigen, damit er Niemanden 45 was zu Leide thät.

Da die Büßer sahen, daß ihre Opfer unwirksam waren, wurden sie sehr bestürzt und endlich gar rasend. Obschon ihre Opfer nichts ausrichteten, setzten sie dieselben doch wieder fort, brachten den Riesen Muyelagin hervor, und baten ihn er solle Schiwen todtschlagen; in dieser Absicht schickten sie auch das Opferfeuer gegen ihn. Schiwen ergriff das Opferfeuer, warf den Riesen mit einem Fußstoß zu Boden und stieg auf seinen Rücken. Alle Dewerkels¹) 5 sangen ihm itzt Lobgesänge; . . Endlich donnerten die Büßer Sabons gegen den Schiwen, um ihn zu morden; aber auch diese Flüche thaten keine Wirkung, und ihr Mund ward müde, dieselben noch länger auszusprechen.

Voll Schaam, daß sie ihre Ehre verloren und sich nicht rächen 10 konnten, wagten sie noch einen letzten Versuch; sie vereinigten ihre Gebete und Bußwerke, und schickten dieselben gegen den Schiwen. Dieß war das fürchterlichste Opfer, dessen Wirkung der Gott selbst nicht hindern konnte; diese Gebete giengen wie eine Feuermasse hervor, welche das Zeugungsglied des Schiwen an- 15 steckte und ihm dasselbe vom Leibe riß. Schiwen, voll Wuth gegen die Büßer, wollte mit eben diesem Gliede die ganze Erde verbrennen: auch war der dadurch verursachte Brand sehon wirklich beträchtlich, da endlich Wischenu und Bruma, denen es darum zu thun war die Geschöpfe zu erhalten, ein Mittel suchten der Feuersbrunst 20 Einhalt zu thun. Bruma nahm die Gestalt eines Fußgestelles an und Wischenu die Gestalt des weiblichen Zeugungsgliedes: unter diesen Gestalten fiengen sie das Zeugungsglied des Schiwen auf, und stillten den allgemeinen Brand. Durch ihre Bitten gerührt, willigte Schiwen endlich ein die Welt nicht zu verbrennen, mit 25 der Bedingung daß alle Menschen dieses von seinem Leibe abgerissene Glied anbeten sollten.

So stellt der Lingam eine Gattung von Dreyeinigkeit vor: die untere Einfassung bedeutet den Wischenu; aus ihrer Mitte ragt eine oben rund zulaufende Säule empor, die den Schiwen vorstellt, und das ganze steht auf einem Fußgestell, das den Bruma abbildet. . . . . . "

Leider nennt Sonnerat nicht seinen Gewährsmann und die Gegend, in welcher er die Erzählung vorfand, auch kennt er nicht den Schauplatz der Sage.

J. G. Rhode 2) vermutet, daß die Sage, über die er an der Hand des Sonnerat'schen Berichtes kurz referiert, aus dem Skanda-Purāṇa stamme und sucht nach dem Ursprung ihrer verschiedenartigen Elemente, wobei ihm Baldaeus als Quelle dient.

Baldaeus<sup>3</sup>) zufolge wird erzählt, Siva habe den Brahman 40 enthauptet. Für diesen Brahmanenmord muß er büßen, indem er

<sup>1)</sup> Nach Sonnerat: Halbgötter.

<sup>2) &</sup>quot;Über religiöse Bildung, Mythologie und Philosophie der Hindus". Leipzig 1827. 2. Bd., S. 234 ff., S. 61 ff.

<sup>3) &</sup>quot;Wahrhaftige, ausführliche Beschreibung der berühmten ostindischen Küsten, Malabar und Coromandel, auch der Insel Zeilon" (Titelangabe unsicher), Amsterdam 1672. S. 446. Ich zitiere das Folgende nach Rohde.

mit dem Schädel des Erschlagenen in der Hand bettelt, bis derselbe sich in zwölf Jahren mit Almosen füllt. "Indem er vor den Hütten der Büßer bettelt, verlieben sich die Frauen derselben ebenso in ihn, lassen Geräth und Kleider fallen, und die Heiligen 5 greifen ebenso den Siwa an, mit dem Tiger, Schlangen, wilden Elephanten u. s. w. und mit demselben Erfolg, aber ehe die Büßer nun zu kräftigern Mitteln schreiten, beschließt Wischnu den Siwa zu retten. Er nimmt die Gestalt eines reizenden Mädchens an, und zeigt sich den heiligen Büßern; diese vergessen über seinen 10 Anblick Buße und Rache und werben um seine Gunst. Dadurch geht aber die Reinheit ihrer Herzen verloren und zugleich die Kraft ihrer Buße. Daß diese Darstellung die ächte und ältere ist, leuchtet ein, denn in der gesammten Mythe geht die Kraft der Büßer verloren, wenn ihre Seele durch Begierde befleckt wird, und man 15 begreift daher nicht, wie jene Büßer den Siwa noch durch die Kraft ihrer Buße strafen können, da sie selbst schon gefallen sind. Allein der jüngere Dichter achtete auf diesen Umstand nicht, da ihm die vollführte Rache jener Büßer eine schöne Gelegenheit darbot, die Erklärung des Lingams, die er versucht, an den Sinn der 20 alten Mythe zu knüpfen. Denn dort rettet den Siwa die Befreiung von der Rache der Büßer noch keineswegs; er muß noch weiter betteln, und immer verzehrt sein Feuerauge was in den Schädel geworfen wird. Um ihm zu helfen, blendet Wischnu dies Auge, füllt den Schädel mit seinem Blute, woraus nun der Götterknabe 25 entsteht, ... Kartikeya ... Dieselbe Idee faßt hier der jüngere Dichter auf, und da er das Symbol des Lingams an die Stelle des wunderbar entstandenen Götterkindes setzen will, ... stellt er die Mythe von vornherein in einen andern Gesichtspunkt. Dort findet Siwa die Frauen, weil er betteln muß; hier bettelt er um sie zu 30 verführen; dort sündigt er nur in Gedanken, hier vollführt er die That; dort verlieren die Heiligen ihre Kraft durch eigene Schuld. hier führen sie die Strafe aus."

## Mahābhārata.

(Bomb. Ausgabe mit Nīlakaṇṭha's Kommentar.)

Das große Epos kennt die Legende vom Devadāruvana, dessen Name allerdings genannt wird, als solche noch nicht, enthält jedoch verschiedene Elemente, aus denen sie sich zusammensetzt und von denen die Paurānika eins oder das andere verwertet haben dürften. Nīlakantha hat von ihr eine freilich nicht ganz sichere Kunde.

MBh. II, adhy. 28, 3. 5 erscheint Hāṭaka als N. pr. eines nördlichen Volkes (einer der Beweise für den nördlichen Ursprung der Legende).

MBh. III, adhy. 84, 19. Viṣṇu verehrt beim Suvarṇatīrtha (vgl. Hāṭakeśvara) den Śiva.

MBh. III (nach Jacobi), adhy. 224. ... Bei einem Opfer der (7) Rṣi's sieht der aus der Sonne herbeikommende Agni die Frauen der Rṣi's, und indem er sich in das Gārhapatyafeuer verwandelt, kann er stets bei ihnen sein. Unglücklich verliebt, zieht er sich in den Wald zurück, wo die in ihn verliebte Svāhā seinen Zustand erkennt.

MBh. III (nach Jacobi), adhy. 225. Svāhā nimmt zuerst die Gestalt der Śivā, der Gemahlin des Angiras, an, und vollzieht mit Agni den Beischlaf. Dann fliegt sie als Garudī nach dem Berge Śveta, der von Śarastamba's umgeben und von Schlangen und Un-10 holden bewacht ist. Dort legt sie den Samen in einer goldenen Grube nieder. Dies wiederholt sie, indem sie sich Agni in der Gestalt der übrigen Rṣifrauen, ausgenommen Arundhatī, nähert. Aus dem Samen entsteht ... Kumāra ...

MBh. III (nach Jacobi), adhy. 226. Die Ŗṣi's verstoßen ihre 15 sechs Frauen (ausgenommen Arundhatī), weil sie für die Mütter Skanda's gehalten wurden.

Wahrscheinlich haben die Paurānika die hier geschilderte Situation benutzt. Dafür spricht besonders, daß Siva zuweilen mit Agni identifiziert wird 1).

MBh. IX (nach Jacobi), adhy. 48. . . . Indra erzählt: An demselben Tīrtha (kauberatīrtha) hatte auch einst Arundhatī während einer zwölfjährigen Hungersnot, als die sieben Rṣi's auf dem Himālaya büßten, für Śiva, dessen Belehrung lauschend, Badara's gekocht.

MBh. X (nach Jacobi), adhy. 17. . . . Von Brahman zum Schaffen aufgefordert, zog sich Śiva ins Wasser zur Buße zurück, worauf Brahman einen andern Schöpfer in Aktion setzte, den aber seine Geschöpfe fressen wollten, so daß ihn Brahman schützen mußte und jenen ihre Nahrung anwies. Śiva läßt seinen Phallus in 30 die Erde verschwinden und zieht sieh nach dem Berg Mūjavat zurück.

MBh. XII, adhy. 171, 31 wird Hāṭaka-Gold im Besitz eines Rākṣasa im Norden erwähnt.

MBh. XIII, adhy. 14, 161:

"Er (Śiva) vergnügt sich mit den Rsimädchen und Rsi-35 gattinnen, mit aufgewundenem Haar, großem *linga* (so nach Nīlak.), nackt, mit häßlichen Augen".

MBh. XIII, adhy. 14, 227 (Upamanyu spricht zu Indra):

"Sieh hier, o Götterherr, offenbar das *linga*, welches von dem höchsten, Schöpfung und Zerstörung bewirkenden Gotte 40 Rudra durch den *bhaga* (die *yoni*) bezeichnet ist\* <sup>2</sup>).

Nīlakantha: "Offenbar". Das linga macht Śiva's Gestalt

<sup>1)</sup> Vgl. Muir, Original Sanscrit Texts vol. IV, p. 339. 342.

Vgl. Harivamśa (śake 1787) Parvan II, adhy. 72, 60; Śivapurāna, Vidyeśvarasamhitā, adhy. 14, 86—110.

kenntlich als ein Körperteil, welcher durch den bhaga bezeichnet wird. Sieh es offenbar". Das Gestell (für das Götterbild) hat die Gestalt des linga und der Wasserbehälter (für die religiöse Spende) die Gestalt des bhaga, so wird es äußerlich offenbar (d. h. als 5 Symbol) dargestellt, wobei keine Rücksicht genommen wird auf das wissenschaftlich offenbare, nämlich die Autorität der Schrift. und diese liegt in den Worten: "Was als die höchste Fußspur des Visnu gesetzt wurde, mit dem beschützest du das verborgene Wesen der Kühe"1). Der Sinn ist: "Was" = aus welchem Grunde. "Visnu's 10 Fußspur" ist soviel als: Ort, Symbol. Sodann: Das stry upastham. "die yoni soll Visnu bilden", so nach der Darstellung des Hymnus 2). "Die höchste (Fußspur)". In der Nähe stehend bildet er, umhüllt er sie, sie zur höchsten machend. "Gesetzt wurde". Das Gesetzte. Das Fehlen des a ist in den Hymnen gebräuchlich. Aus diesem 15 Grunde "schützest du", d. h. hütest du das zu hütende, unnennbare Organ, den bhaqa (und) das linga, welches sich in der Mitte der Kühe, d. h. der Sinnesorgane 3) befindet, und das so bezeichnete schützest du, und dann führst du den Namen Bhagavat4), weil du mit bhaqa verbunden bist, und trägst das linga, weil du linga-20 gestaltig bist. Dies ist die Bestimmung. Der Begriff linga umfaßt bhaga und linga in ähnlicher Weise wie, wenn man, anstatt zu sagen: "die Schirmträger gehen", sagt: "die Schirme gehen"; deshalb, wegen der Inhärenz mit dem linga, ist es auch zu verstehen, daß das linga als mit dem bhaga bezeichnet von Rudra. 25 nämlich von Rudra als dem Atman, offenbart worden ist.

MBh. XIII, adhy. 14, 228.

"Von der Mutter ist mir einst gesagt worden die Ursache, welche das Merkmal der Menschen hat. Es gibt nichts Höheres als den isa; ihn gehe an, wenn du wünschst, o Indra".

Nīlakaṇṭha: Eben dies enthüllt er. "Von der Mutter" usw. Weil man sieht, daß die Menschheit entstanden ist aus der Verbindung von bhaga und linga, deshalb ist ihre Ursache als eine ebenso beschaffene zu erschließen. Das ist der Sinn. "Merkmal" ist das kennzeichnende.

MBh. XIII, adhy. 14, 229:

35

40

"Ist nicht von dir, o Götterherr, als das Offenbare deutlich gekannt worden die aus dem linga durch Verbindung (mit dem bhaga) entstandene Dreiwelt mit der Schar des Umgewandelten und Gunalosen (d. h. des Entfalteten und Unentfalteten), welche entstanden ist aus dem Samen Brahman's usw.? Die Götter und Dämonenfürsten samt Brahman, Indra, Agni, Visnu, welche tausend Wünsche in ihren Gedanken gebildet haben, preisen nicht jene

<sup>1)</sup> RV. V, 3, 3. 2) RV X, 184, 1.

<sup>3)</sup> Sāyana: gonām udakānām. Nīlakantha dagegen betrachtet das linga als indriya im Sinne des Sānkhya.

<sup>4)</sup> Damit ist Visnu gemeint.

andere Ursache, welche höher ist als der persönliche Gott. Diesen Gott der Welt mitsamt dem Beweglichen und Unbeweglichen, Siva, wähle ich als das höchste des Erklärten und des noch zu Wissenden, nach Wünschen verlangend, gesammelten Geistes, zur Erlösung\*.

Nīlakantha: "Das Offenbare", d. h. das Gesamte, "aus dem 5 linga durch Verbindung (mit dem bhaga) entstandene", dem die Verbindung des bhaga und linga wesentlich ist, was das linga ist, das daraus entstandene. "Das Umgewandelte" ist die  $m\bar{a}y\bar{a}$ , bhagam (!) "das Gunalose", Geistige, deren beider "Schar", d. h. Vereinigung, ist der Gott. Von diesem begleitet ist "die Dreiwelt mit 10 der Schar des Umgewandelten und des Gunalosen" entstanden aus dem Samen Brahman's usw., aus ihm (dem Gott). So verhält es sich. Der Sandhi (retodbhavam statt reta udbhavam) ist eine den Rsi eigentümliche Ausdrucksweise. Wird denn nicht die auf Wunsch erfolgende Schöpfung des Manu 1) weiterhin als ein Begattungs- 15 prozeß geschildert? Wie ist dies zu verstehen? Da sagt der Text: "Welche entstanden ist aus dem Samen Brahman's usw.". "Welche tausend Wünsche in ihren Gedanken gebildet haben". Hierbei bedeutet "Wunsch" Verlangen. Aus diesem Wunsche heraus sind von dem mehr als tausend Wünsche hegenden purusa, welcher in 20 Brahman, dem großen Indra usw. besteht, bloß als Wünsche Söhne usw. gebildet worden. Daher ist der Wunsch die uoni, der Wunschlegende (d. h. der geschlechtlich erregte) gibt den Samen. Daher der Ausdruck: "Aus dem linga entstanden". Das ist der Sinn. Daher preisen Brahman usw. nicht "die Ursache, welche 25 höher ist als der" in der Verbindungsgestalt von bhaga und linga bestehende "Gott", und welche nur aus ihrer eigenen Gestalt besteht. Das Fehlen des Sandhi (in śamsanti īśāt) ist eine den Rsi eigentümliche Ausdrucksweise. Als das Fruchtbringende (d. h. als Erlösung) bezeichnet er ihn (den Gott). 30

MBh. XIII, adhy. 14, 230:

"Oder sollte etwa der Gott noch aus anderen Gründen als diesen die Ursache der Ursache sein? Wir haben nicht gehört, welches *linga* eines anderen Wesens von den Göttern verehrt worden wäre".

Nīlakaṇṭha: Weil das Ursachesein des *linga* auch von Weisen verehrt werden muß, darum sagt er: "aus anderen Gründen".

MBh. XIII, adhy. 14, 231:

"Welches anderen Wesens *linga*, abgesehen von dem des großen Gottes, wird verehrt oder ist früher verehrt worden von 40 allen Göttern? Das sage mir, wenn du davon Kunde hast".

MBh. XIII, adhy. 14, 232:

"Weil Brahman, Visnu und auch du (Indra) mitsamt den übrigen Göttern stets sein *linga* verehrt, darum ist er der oberste".

<sup>1)</sup> Manu I, 32.

MBh. XIII, adhy. 14, 233:

"Da die Geschöpfe nicht (wie Brahman) mit dem Lotus, nicht (wie Visnu) mit dem Diskus, nicht (wie Indra) mit dem Donnerkeil, sondern mit *linga* und *bhaga* versehen sind, darum gehören die Geschöpfe dem Maheśvara an".

Nīlakantha: Das vorher besprochene führt er aus durch den Vers, welcher mit "(da die Geschöpfe) nicht" beginnt. Aber da Lotus, Diskus und Donnerkeil keine Körperteile sind wie bhaga und linga, so müßte das mit letzteren (bh. und l.) Versehensein 10 den Geschöpfen ebenfalls nicht zukommen. Warum ist das ausgeschlossen? Auf diesen Einwand vernimm die Antwort: So findet sich nämlich in einem anderen Purāṇa1) folgende Nebenerzählung: Als einst der Gatte der Bhavānī nach Belieben als digambara mit seiner Gattin betteln ging und von einer Frau der Rsi so angeredet 15 wurde: "Dies dein unbedecktes linga soll abfallen", da fiel dem Śiva das *linga* ab. Als infolgedessen die Dreiwelt in Aufregung geriet, da wurde von der Göttin, die selbst von langer Liebe glühte, dies linga aufgefangen 2), indem sie selbst die Gestalt der yoni annahm. "Darum gehören die" damit bezeichneten "Geschöpfe dem 20 Maheśvara an", da sie die Eigentümlichkeit besitzen, von diesen beiden (bh. und l.) nicht getrennt zu sein wie vom Lotus usw. In der Gesondertheit von bhaga und linga<sup>3</sup>) liegt kein Fehler, gerade so wie man sagt: "Einen Dorn mit einem anderen Dorn herausziehend 4); sonst würde kein Geschlechtsunterschied vorhanden 25 sein und es müßte eine andere Entstehung der Geschöpfe stattfinden. Das ist die Richtung (in der man diesen Vers aufzufassen hat).

Zu MBh. XIII, adhy. 17, 42 a, wo digvāsas als Beiname Śiva's erscheint, bemerkt

Nīlakaṇṭha: Als "Luftumkleideter" nahm er im Dārukā-Walde, 30 um die Munifrauen zu betören, Nacktheit an, dies ist der Sinn. In Wirklichkeit aber<sup>5</sup>) ist darunter etwa zu verstehen: Sogar die unendlichen Himmelsgegenden als "Kleid" besitzend. "Kleid (habend)" bedeutet: mit einem Gewande versehen. So lautet denn auch die

<sup>1)</sup> Das MBh. selbst wird ja zu den Purāņa gerechnet.

<sup>2)</sup> Ebenso oben in Sonnerat's Bericht, dort jedoch von Visnu und um einen Weltbrand zu verhüten.

<sup>3)</sup> Bei den Geschlechtern;  $prthagbh\bar{u}va$  hat hier also trotz des ayam einen anderen Sinn als kurz vorher  $prthagbh\bar{u}ta$ .

<sup>4)</sup> Die Nebeneinanderstellung  $s\bar{u}lam$   $s\bar{u}l\bar{u}d$  erweckt den Anschein, als ob es beide Male derselbe Dorn wäre; in Wahrheit aber sind der herausgezogene und der herauszuziehende Dorn verschiedene Dinge. Ebenso scheinen, so will Nīlakantha sagen, in diesem Verse bhaga und linga demselben Individuum anzugehören, in Wahrheit aber sind es Gegensätze. Vgl. Devimahatmyam Markandeyi Purani sectio, ed. Poley, Berol. MDCCCXXXI, adhy. 2, 19.

<sup>5)</sup> Vgl. Bhaṭṭa Bhāskara zu Rudrādhyāya (Yajurveda IV, 5, 5, 6): Namb girisāya ca sipiristāya ca || sipiristāya ca | nirveṣṭitasepāya sarvadā Dēvadāruvanapradesādau vā | yadvā ādityātmane |

Śruti<sup>1</sup>): "Von Gott ist zum Aufenthaltsort (Gewand) zu erwählen dies alles und was auf der Welt lebt". *Īśā*, d. h. *īśvareṇa*. "Ist zum Aufenthaltsort zu erwählen", ist als Hülle anzulegen.

MBh. XIII, adhy. 25, 27 Devadāruvana als Wallfahrtsort.

MBh. XIII, adhy. 140 fragt Umā den Śiva nach dem Ursprung 5 seiner Attribute. Unter diesen wird das *linga* nicht genannt. Dieser Abschnitt ist also jedenfalls älter als XIII, adhy. 14.

Der MBh.-Text XIII, adhy. 14, 227—233 begründet, wie aus obigem zu ersehen, die Verehrung des *linga* und der *yoni* damit, daß diese beiden schöpferische Potenzen sind, indem er eine Vor- 10 stellung organisch weiterentwickelt, die zwar in der Śruti²) und in der sonstigen Smṛti³) erscheint, aber nicht immer zu Zwecken des Kultus benutzt wird; erst in der Auffassung des purāṇischen Sāṅkhya vom *puruṣa* als dem männlichen und von der *prakṛti* als dem weiblichen Schöpfungsprinzip konnte der Lingakult, dessen 15 Ursprung hier dahingestellt bleiben mag, eine Stütze finden.

Nīlakantha versucht im Anschluß an den Text zunächst eine rituell-mystische Erklärung des Lingasymbols, zieht darauf zwei Stellen des RV. heran, die er sehr willkürlich ausdeutet und benutzt beiläufig die (mit dem Ursprung des Lingaïsmus in engem 20 Zusammenhang stehende) Legende vom Devadāruvana in zwei widersprechenden Fassungen 4), bezweifelt aber 5) an letzterer Stelle selbst und mit Recht die Richtigkeit seiner Vermutung, denn bei digvāsas dachte der epische Dichter wohl weniger an besagte Legende, als vielmehr an den nach der landläufigen Vorstellung im Himālaya 25 büßenden Śiva.

#### 2. Padma-Purāna.

(Anand. Scr. Ser. Poona 1894)

Vol. III, 5. (Sṛṣṭi-)Khaṇḍa, adhy. 17 wird erzählt: Brahman und seine Gattin Sarasvatī begeben sich zu einem Opfer nach dem 30 Wallfahrtsort Puṣkara. Alle Vorbereitungen sind getroffen, aber Sarasvatī will nicht eher erscheinen, als bis ihre Toilette beendet ist und die übrigen Göttinnen anwesend sind. Brahman, darüber erzürnt, befiehlt dem Indra, er solle ihm statt seiner Gattin das erste beste Weib herführen, worauf ihm dieser eine hübsche Kuh-35 magd, Gāyatrī, bringt. Brahman läßt sie sich sofort durch Viṣṇu

<sup>1)</sup> Īśā-Upan. 1. Deussen's Übersetzung: "In Gott versenke dies Weltall" faßt dagegen īśāvāsyam als tatpuruṣa. Nārāyana's Kommentar liest īśā vāsyam (= vasanīyam, vyāpyam).

<sup>2)</sup> z. B. Brh. Upan. I, 4, 3.

<sup>3)</sup> z. B. Manu I, 32.

<sup>4)</sup> Komm. zum MBh. XIII, adhy. 14, 233: . . . kāmam . . . Bhavānīse bhikṣām aṭati und XIII, adhy. 17, 42 mohanārtham.

<sup>5)</sup> vastutas tu.

und Rudra anheiraten. Als Sāvitrī (= Sarasvatī) darauf in die Versammlung kommt, verflucht sie Brahman, er solle keine Verehrung in Tempeln und an heiligen Orten genießen, ausgenommen einen Tag im Jahre; Indra solle gefangen, Viṣṇu durch einen 5 Fluch Bhṛgu's als Mensch geboren werden und als Kuhhirt sein Wesen treiben.

- 162. Auch sprach sie im Zorn zu Rudra: "Wenn du dich im Dāruvana befindest, o Hara, werden dich die erzürnten Ŗṣi verfluchen:
- 163. ,Wehe, wehe, Schädelträger, Bösewicht, du willst unsere Frauen gewinnen; deshalb wird dein übermütiges *linga* zu Boden fallen, o Gott'.
- 164. Von deiner Mannheit wirst du verlassen und vom Fluche der Muni gequält sein. Deine Gattin wird dich am Ufer der 15 Gangā trösten."

Sāvitrī verläßt die Versammlung und verflucht dann noch die Göttinnen, weil sie sich von ihr trennen, wird aber von Viṣṇu begütigt, welcher sie preist. In seinem Hymnus gibt er an, unter welchen Formen und wo sie verehrt werden soll, z. B:

Devadāruvane puṣṭir medhā Kāśmīramaṇḍale | 211ª¹) |

Sie beauftragt dann Viṣṇu, das begonnene Opfer zu Ende zu führen. Gāyatrī mildert die von Sāvitrī ausgesprochenen Verwünschungen:

268b. Die Wünsche erfüllende Gāyatrī sprach da zu Rudra: 269. "Die Menschen, welche dein abgefallenes *linga* verehren, 25 die werden gereinigt, Gutes vollbringend, an Himmel und Erlösung teilhaben".

Die Legende vom Devadäruvana, hier anscheinend in ziemlich ursprünglicher Form bekannt, wird in diesem Kapitel in einen fast mythologisch-wissenschaftlichen Abschnitt hineingearbeitet.

## 3. Śiva-Purāņa.

(Bombay 1884.)

Das Śiva-Purāṇa ist sehr reichhaltig, auch in bezug auf die Dev.-Legende, mag aber, da sich der Ertrag noch nicht übersehen läßt, einer besonderen Berücksichtigung aufbehalten bleiben. Hier so nur einige vorläufige Bemerkungen. Die Einteilung ist folgende:

- A. Jñānasamhitā, 78 adhyāya enthaltend.
- B. Vidyeśvarasamhitā, 16 adhy. enthaltend.
- C. Kailāsasamhitā, 12 adhy. enthaltend.

Matsyapurāna (Ānand. Scr. Ser. 1907) adhy. 13, 47a. Daselbst, adhy. 13, 14 ff. zählt Satī, die Tochter Dakṣa's, ihre verschiedenen Formen auf, die teilweise wörtlich übereinstimmen mit den hier aufgeführten der Sāvitrī.

- D. Sanatkumārasamhitā, 57 adhy. enthaltend.
- E. Vāyusamhitā pūrvabhāga, 30 adhy. enthaltend. Vāyusamhitā uttarabhāga, 30 adhy. enthaltend.
- F. Dharmasamhitā, 65 adhy. enthaltend.

In Frage kommen besonders Jñānasamhitā adhy. 42 und Dhar- 5 masamhitā adhy. 10. — Der Wallfahrtsort Devadāruvana kommt mehrfach vor, so Jñānasamhitā adhy. 38, 19; Sanatkumārasamhitā adhy. 13, 6 und 31, 9.

#### 4. Bhagavata-Purana.

(Ausg. v. Burnouf, Paris 1840/44.)

V, adhy. 24, 17, nach Burnouf: Dans la sphère suivante, celle de Vitala, Hara, surnommé Hâṭakêçvara, entouré de la troupe de Bhûtas qui composent son assemblée, réside sous la forme de Bhava réuni à Bhavânî, afin de faire prospérer la création de Pradjâpati; c'est de lui que sort la première des rivières, la Hâṭakî, produite 15 par l'énergie féconde des deux divinités. Allumé par le vent, le feu boit cette eau; et ce que sa bouche en rejette est l'or nommé Hâṭaka, dont se parent les hommes et les femmes dans les palais des chefs des Asuras.

Diese Stelle dient nur als Beleg zu Hāṭakeśvara; einen Linga-20 dienst könnte man höchstens aus prajāpatisargopavṛṃhaṇāya und einen Linga-bhaga-Dienst aus Bhavo Bhavānyā saha herauslesen.

#### 5. Linga-Purana.

(Ausg. von Jīvānanda Vidyāsāgara Bhattācārya, Calcutta 1885.)

I, adhy. 28:

24 L.L

30

- 31. ... von Schmerz gepeinigt werden die geringe Einsicht besitzenden Lästerer werden.
- 32. wie einstmals die Muni, als sie im Dāruvana den Rudra schmähten . . .
  - I, adhy. 29. Sanatkumāra sprach:
- 1. "Jetzt wünsche ich zu vernehmen das, was sich einst im Daruvana, o Herr, zugetragen hat mit den Bewohnern dieses Waldes, deren Geist ganz von Askese erfüllt war.
- 2. Wie kam der erhabene Schwarzrote in das Dāruvana, in verwandelter Gestalt, keusch, luftumkleidet?
- 3. Wie erging es dem Rudra, dem höchsten ātman, in diesem Walde? Verkünde wahrheitsgetreu das Erlebnis des obersten Gottes!"

## Sūta sprach:

4. Als er dessen Wort vernommen hatte, sprach der beste der Kenner des Kernes des Veda, der erhabene Sohn des Śīlāda, 40 indem er über Bhava ein wenig lächelte.

## Śailādi sprach:

5. Die Muni übten im Dāru-Dickicht sehr strenge Askese, um den obersten Gott zu erfreuen, im Zusammensein mit ihren Frauen, Söhnen und Opferfeuern.

6. Da ward erfreut Rudra, der Herr der Welt, der glänzende Stierbannerträger mit aufgewundenen Haarflechten, der oberste

Herrscher, der erhabene Schwarzrote.

7. Um zu durchschauen die Erkenntnis der Dāruvanabewohner, welche sich auf Vorteil (versprechende Werke) richtete, aus Ver10 langen, dieselbe zu prüfen und zum Vergnügen,

8. und um interesselose Erkenntnis aufzurichten unter den Bewohnern des Devadāruvana, deren Geist nur auf Vorteil (ver-

sprechende Werke) gerichtet war,

- 9. nahm dieser Herr der Welt, Śańkara, der Luftumkleidete 15 und Dreiäugige, eine verwandelte Gestalt an und ging, gleichsam zerstreut, zweihändig 1), mit von Asche geschwärzten Gliedern in das göttliche Dāruvana.
- 10. Und der überaus Schöne, Erhabene heuchelte ein leises, aus Liebe zu den Frauen entstandenes Lächeln und ein Spiel mit 20 den Augenbrauen und ließ Gesang hören.
  - 11. Als der Töter des Liebesgottes die Schar der Weiber sah, bewirkte er bei ihnen wiederholt ein Anwachsen der Liebe, er, der von überaus lieblicher Gestalt war.
- 12. Als die bis dahin gattentreuen Weiber diesen in einen 25 Menschen verwandelten Schwarzroten im Walde sahen, da beachteten sie ihn wohl und liefen ihm nach.
- 13. Und die Frauen an den Türen der Waldhütten, mit herabgefallenen Kleidern und Schmuck, sie, die sonst regungslos waren und unter den Bäumen wohnten, folgten ihm nunmehr, als sie ein 30 Lächeln empfingen von der Taglotusblüte seines Mundes.

14. Einige Frauen zuckten beim Anblick des Bhava die Augen, und von Verliebtheit fortgerissen tändelten sie mit den

Augenbrauen.

- 15. Alsdann sangen um ihn herum andere Frauen, als sie ihn 35 erblickten, teils mit lächelndem Gesicht, teils mit herabgefallenen Kleidern und Gürtelbändern.
- 16. Einige Brahmanenfrauen, die ihn da im Walde sahen, wie ihm das neue Gewand herabgefallen war<sup>2</sup>), warfen ihre eigenen prächtigen Armbänder von sich, verließen ihre Verwandten und 40 folgten ihm, von Liebe ergriffen.
  - 18. Einige sangen und tanzten um ihn herum, fielen zu Boden und lagerten sich wie Elefanten; eine andere pries ihn, o Brahmanenstier<sup>8</sup>)!

2) Paßt nicht zu sl. 2 digambarah und sl. 9 kṛṣṇāngo.

3) Zu lesen dvijapungava.

<sup>1)</sup> Jedenfalls weil die Götter sonst mit vielen Armen dargestellt werden.

- 19. Sich gegenseitig unter Lächeln ansehend, umarmten sie ihn von allen Seiten und legten ihre Geschicklichkeit an den Tag, indem sie dem Rudra den Weg versperrten.
- 20. "Wer ist der Herr?" So sprachen sie ihn an. "Nimm Platz!", so sagten andere. "Wohin des Weges? Sei gnädig!" so 5 redeten sie erfreuten Herzens zu ihm.
- 21. Die Gattentreuen, mit herabgefallenen Gewändern und Haaren, gerieten in der Nähe der Gatten auf Abwege, getäuscht durch Bhava.
- 22. Als der unvergängliche Bhava ihr Gebahren sah und ihre 10 Reden hörte, da sprach der höchste Gebieter weder Geziemendes noch Ungeziemendes.
- 23. Als die Brahmanen die Schar der Frauen sahen und bei ihr befindlich den Śańkara, sprachen diese Munifürsten ein überaus hartes Wort.
- 24. Ihrer aller Askese wurde niedergeschlagen von Śankara gleichwie durch den Sonnenglanz die am Himmel stehenden Sterne.
- 35. Diese 1) und viele andere gerieten unter die Botmäßigkeit der Brahmanen mit Ausnahme des obersten Gottes mit häßlichen Augen, des Gatten der Umā
- 36. So wurden sie denn von ihm verblendet und erkannten den Śańkara nicht und sprachen fürchterliche Worte aus und der Furchtbare verschwand.
- 37. Und nachdem die Muni sich in der Frühe aus diesem Daruvana bestürzten Geistes zum hochherzigen Großvater, welcher 25 auf dem höchsten Sitze saß,
- 38. begeben hatten <sup>2</sup>), erzählten diese Bewohner des schönen Daruvana, deren Verstand vernichtet war, dem Herrscher die ganze Begebenheit.
- 39. Brahman, der Großvater, nach kurzem Nachdenken über 30 das ganze vorherige Erlebnis jener Muni im heiligen Dāruvana.
- 40. erhob sich, machte hohle Hände vor Bhava, fiel vor ihm nieder und sprach eilig zu den im Dāruvana wohnenden Muni:
- 41. "Pfui über euch, die ihr dem Tode verfallen seid, da von euch Unglücklichen, ihr Brahmanen, Unrecht geschehen ist 35 dem höchsten großen Hort!
- 42. Der aber, welcher in diesem Dāruvana von euch gesehen wurde als Lingaträger, obwohl ihr kein *linga* tragt<sup>3</sup>), das ist der höchste Gott in verwandelter Gestalt.

<sup>1)</sup> Götter und Helden, welche sl. 25-34 namhaft gemacht werden.

<sup>2)</sup> Weshalb? Es ist nicht gesagt worden, daß sie Siva erkannt hätten.
3) Gemeint ist wohl: Ihr hättet den Siva, der ja deutlich ein linga als Attribut trug, erkennen müssen, obwohl ihr noch keine Lingaiten seid. In der gewöhnlichen Überlieferung der Sage wird dem Gotte das linga als Körperglied abgehauen oder fällt ab. — Zu diesem sloka vgl. Sivapurāna, Jūānasamhitā, adhy. 42, 10, wo Siva erscheint als haste lingam ca dhārayan. Daß der Gott hier das Lingasymbol als solches trägt, also gleichsam als Missionar seines eigenen Kultes reist, verrät deutlich die Posteriorität dieser beiden Stellen.

- 43. Niemals aber dürfen Gäste von den Hausvätern beschimpft werden, ihr Brahmanen, weder die häßlichen noch die wohlgestalteten, nicht einmal die schmutzigen und die nicht-gelehrten 1).
- 65. Wozu viele Worte? Ihr seid vom Glück verlassen, ihr 5 höchsten Brahmanen. Zu diesem Sankara müßt ihr schleunigst eure Zuflucht nehmen".
  - 66. Als die Brahmanenstiere dies Wort Brahman's gehört hatten, sprachen sie, nachdem sie ihn geehrt, bekümmert, mit verwirrtem Blick:

#### Die Brahmanen sprachen:

- 67. "Nicht wurde, o Glücklicher, unser Leben von uns beachtet; unsere Weiber wurden verdorben; wir sahen und schmähten den großen Gott, der bis dahin nicht geschmäht wurde.
- 68. Und verflucht wurde der allgegenwärtige Spießträger, 15 der schwarzrote Bogen- und Keulenträger, und die Gewalt, die aus dem in Unkenntnis ausgestoßenen Fluche entstand, ward stumpf bei seinem Anblick.
- 69. Verkünde uns, o Herr, dem Gange nach den samnyāsa, um zu erschauen den furchtbaren Gott der Götter, der muschelzo artig aufgewundenes Haar trägt, den schrecklichen".
  - 70—83. Brahman entspricht ihrem Wunsche. Seine Lehre, mit Anklängen an Manu VI, gipfelt in der Verheißung der Erlösung durch Siva-Ergebenheit; durch sie habe Sveta den Tod besiegt.
- I, adhy. 30. Śl. 1—28 erzählt Brahman auf Verlangen der 25 Muni, wie Śveta von dem aus einem linga heraustretenden Śiva vor dem Tode gerettet worden sei und belehrt sie śl. 29—37, daß sie nicht durch Askese, Opfer, Almosengeben und Wissen, sondern nur durch Gnade zu Verehrern Śiva's werden könnten.
- I, adhy. 31. Śl. 1—21<sup>a</sup>. Brahman erklärt den Muni ver-30 schiedene Arten des *linga*.
  - 21. Nachdem diese Waldbewohner nun den unermeßliche Energie besitzenden Brahman verehrt hatten,
- 22. brachen sie alsdann nach dem Devadāruvana auf, indem sie begannen, den Siva nach Vorschrift Brahman's zu befriedigen.
  35 23—25. Die Einsiedler üben Askese.
  - 26. So bringen diese Hochherzigen die Zeit hin mit Askese und Verehrung, ein volles Jahr hindurch, als der Frühling eingetreten war.
- 27. Da kam, ihnen gnädig, aus Mitleid mit seinen Verehrern der 40 in diesem Kṛta-Zeitalter auf dem schönen Himavat-Berge befindliche

<sup>1)</sup> Als Beleg hierfür erzählt Brahman śl. 46—64 die Geschichte von Sudarśana (vgl. MBh. XIII, 2), der seiner Gattin befiehlt, jedem Gaste sogar bis zur Selbsthingabe dienstbar zu sein. Um ihren Gehorsam zu prüfen, kommt in Sudarśana's Abwesenheit der Todesgott, als Brahmane verkleidet, in sein Haus, findet sie auch willfährig, läßt sie aber unberührt und belobt sie und den zurückkehrenden Gatten.

- 28. höchste Gott voll Gnade in das Devadāruvana, die Glieder mit Asche und Staub bestrichen, nackt, in verwandelter Gestalt,
- 29. einen Feuerbrand in der Hand haltend, mit rotbraunen Augen. Bald lacht er laut, bald singt er lächelnd,
- 30. bald tanzt er schön, bald schreit er wiederholt. Er wandert in der Einsiedelei und bettelt immer wieder um Almosen.
- 31. Seine Gestalt zu einem Blendwerk machend, kam der Gott in diesen Wald. Da ehrten ihn alle diese Muni gesammelten Geistes.
- 32. mit wohlriechenden Wassern und mannigfachen Kränzen, 10 mit Räucherwerk und Wohlgerüchen, diese Hochherzigen mit Gattinnen, Söhnen und Gefolge.
- 33. Und die Muni sprachen folgendes zu dem Gotte: "Was von uns, o Gott der Götter, aus Unkenntnis begangen worden ist,
- 34. in Taten, Gedanken und Worten, das alles verzeih uns! 15 Dein mannigfacher Wandel und die verborgenen Abgründe
- 35. des Brahman und der andern Götter sind schwer zu erkennen, o Hara<sup>1</sup>). Deine Ankunft kennen wir nicht und deinen Fortgang nun und nimmer".
  - Śl. 36—42. Die Muni preisen Śiva und bitten ihn um Gnade. 20
- 43. Was auch immer der Mensch unwissentlich oder wissentlich tut, das vollbringt in Wirklichkeit der Erhabene (= Siva) durch Zauber".
- 44. Nachdem ihn die Muni also erfreuten Herzens gepriesen hatten, baten sie ihn, der Askese obliegend: "Wir sehen dich (nur 25 so) wie zuvor"?).
- 45. Da nahm der gnädig gestimmte Gott Sankara seine eigentliche, dreiäugige Gestalt an und der Gebieter verlieh ihnen ein göttliches Auge, um ihn zu erschauen.
- 46. Nachdem die Bewohner des Devadaruvana vermöge ihrer 30 empfangenen Sehkraft den höchsten Gott Tryambaka erschaut hatten, priesen sie den Herrscher wiederum.
  - I, adhy. 32. Lobpreis der Rsi. Śl. 5-7 vgl. Bhag.-Gītā X, 21 ff.
  - I, adhy. 33. Nandin sprach:
- 1. Da war zufrieden der Erhabene und sprach, nachdem er 35 den Lobpreis gehört hatte, von ihnen gepriesen, voller Gnade folgendes Wort: . . . . .
- 3. "Ich will euch nennen das heilige Gut der Verehrer, ihr Munistiere. Die aus meinem Leibe entstandene Göttin *prakṛti* ist das gesamte *strīlinga*.

<sup>1)</sup> Oder: Dein . . . Wandel und die . . . Abgründe sind von Brahman und den übrigen Göttern schwer zu erkennen.

<sup>2)</sup> D. h. ihre Askese hilft ihnen nichts. Sie wissen wohl, daß es Siva ist, der jetzt zum zweiten Male in Verwandlung zu ihnen kommt, aber sie erkennen sein Wesen noch nicht.

4. Das pumlinga ist der purusa, ihr Brahmanen, der aus meinem Leibe entstanden ist. Aus beiden entsteht eben unzweifelhaft meine Schöpfung, ihr Brahmanen.

5. Deshalb soll man keinen luftumkleideten höchsten Büßer schmähen, selbst wenn er ein törichtes und wahnsinniges Gebahren hat, wenn er nur mich für den Höchsten hält und heiliger Weisheit voll ist"1).

13. Nachdem sie (die Büßer) erkannt hatten den ihnen von Siva angegebenen unvergleichlichen höchsten Ort, welcher die Ver-10 nichtung der großen Furcht verursacht, da neigten sie plötzlich ihre Häupter vor dem Gewaltigen, nachdem von ihrem Geiste Begierde und Betörung der Existenz gewichen waren.

14. Als die Priester nun gehört hatten, was erzählt worden war, da waschen sie voller Freude mit reinsten, wohlriechenden 15 Flüssigkeiten, welche mit Gras und Blumen gemischt sind.

15. in großen Krügen mit Wasser den höchsten Gott und besingen ihn mit mannigfachen geheimen, wohltönenden "hum"-Lauten<sup>2</sup>).

20. Da fielen nieder vor dem großen Gott alle diese Muni, .....

20 22. Diese sprachen unter Verneigung vor dem großen Gott: "Das Aschenbad, das (Gelübde der) Nacktheit, das Ungünstige und das Verkehrte.

23°. das zu Verehrende und das Nichtzuverehrende wünschen wir zu wissen  $\dots$ "

Śl. 23b und I, adhy. 34 erfüllt Śiva ihre Bitte.

Das Lingapurana in der vorliegenden Form ist eine sehr ausführliche Kodifikation des Lingakultus, daher überhaupt als spät abgefaßt zu betrachten. Die Komposition des hier behandelten Stückes ist, wie sich auf den ersten Blick zeigt, keine geschlossene 30 und einheitliche, vielmehr wird die Handlung fortwährend unterbrochen und die Sage zum Gefäß für verschiedene andere Sagen, sowie für ethische und rituelle, nur teilweise lingaïtische Vorschriften gemacht. In adhy. 29, 25-34 haben Reminiszenzen an Stoffe aus den großen Epen Aufnahme gefunden. Es sind aber 35 auch Lücken und Unebenheiten in dem Gefüge des Ganzen unverkennbar. So erfahren wir garnicht, weshalb die Büßer sich an Brahman wenden; hier muß also die einst vorhanden gewesene Begründung ausgefallen sein. Besonders zu beachten ist adhy. 29, 42. wo ganz unvorbereitet Siva als Lingaträger erscheint. Als er den 40 Büßerwald besuchte, war davon noch keine Rede. Der Gedanke. daß Siva bestraft werden könne, war dem Kompilator oder den

 Vers 16—19. Von den Muni abermals gepriesen, zeigt sich Siva erfreut und bietet ihnen ein Geschenk an.

Śl. 6—12 wird dies näher ausgeführt. Damit lenkt die Erzählung zurück zu ihrem adhy. 28, 31. 32 ausgesprochenen Thema.

Kompilatoren der hier in Frage stehenden Puränapartie unerträglich. Es wird daher verschwiegen, daß das linga Siva's abgerissen wird. wie in Sonnerat's Bericht, oder daß es abfallt, wie Nīlakantha zu erzählen weiß. Die Büßer lassen keine Ungeheuer gegen Siva los, sondern beleidigen ihn nur. Veredelt ist schon die Veranlassung 5 des Abenteuers: Siva will die Büßer erleuchten: die Verführung ihrer Frauen ist dabei nur Mittel zum Zweck. Die Büßer selbst sind nicht der Verführung ausgesetzt: Visnu in Frauengestalt tritt hier nicht auf. Dieser Umstand könnte auf einen hier zutage tretenden ursprünglichen Zug der Sage schließen lassen, wäre er 10 nicht zu unwesentlich. Um die Büßer zu Falle zu bringen, genügt es ja nach indischer Auffassung vollständig, daß ihnen ihre Frauen abwendig gemacht werden. — Der Charakter des im vorstehenden betrachteten Abschnitts zeigt Verwandtschaft mit der ethischdidaktischen Parallele bei Ksemendra, dessen Dichtung ebenfalls 15 das anstößige phallische Motiv verschmäht. Im Lingapurana I, adhy. 29, 4 zeigt sich auch deutlich die Verlegenheit Sailadi's, als er das bedenkliche Abenteuer Siva's erzählen soll.

#### 6. Skanda-Purāņa.

Als ihm zugehörig werden zwei Stücke betrachtet, deren 20 Gegenstand unsere Legende ist. Sie befinden sich unter den Handschriften des India Office.

a. Hāṭakeśvara-Māhātmya.
(Eggeling's Katalog, London 1899.)

Nr. 3656. Hāṭakeśvaramāhātmya, of the Nāgara Khaṇḍa of 25 the Skandapurāṇa; a collection of legends and traditions connected with the Hāṭakeśvarakshetra, or "field of the golden lord", on the Kāverī¹). (A.)

Von dieser Handschrift gibt Eggeling den Anfang, und zwar śl. 1-36 und śl. 59-69. Für die fehlenden śl. 37-58 benutze so ich die Handschrift

Nr. 3657. Hāṭakeśvara-māhātmya. (B.)

<sup>1)</sup> Der Wallfahrtsort liegt also tief im Süden, ebenso wie der dem Hemesvara geheiligte (vgl. Wilson, The Mackenzie Collection, Calc. 1828, 2d ed. Madras 1882, p. 147, Nr. 122: Hemeswara Máhátmya . . . Legend of a shrine dedicated to Siva as a golden Linga, near the city of Tanjore, upon the Nila rivulet, from de Skanda Purána), doch ist bemerkenswert, daß śl. 1, der alten Überlieferung getreu, die Heimat des Śivaïsmus im Norden annimmt. Śl. 5 und 32 lokalisieren die Legende im Ānarta-Lande, also im Gujarat, und wirklich befindet sich noch heute nordwestlich von Ahmedabad ein Ort namens Deodar (= Devadāru). Man sieht, wie die Sage auf ihren Wanderungen ungeheure Entfernungen zurücklegt.

1. Dieser Haarflechtenbürdeträger soll siegen zu euerm Siege, wo die Gangā auch heut noch die Erschütterung des Haarschopfes des Einen (Siva) bewirkt 1).

#### Die Rsi sprachen:

- 2. "Weshalb, o Einsichtsvoller, wird vorzugsweise dies *linga* des Hara, unter Beiseitelassung der übrigen Glieder, von Göttern und Asura's verehrt?
- 3. Erzähle uns dies, Ausgezeichneter, jetzt richtig und vollständig, o Sūta, denn wir sind sehr neugierig".

#### Sūta sprach:

- 4. Da ist eine große Fragenlast von den Herren bezeichnet worden. Ich werde sie gleichwohl beantworten, indem ich dem Svayambh $\bar{u}$  huldige.
- 5. Im Ānarta-Lande befindet sich ein Wald, der ein Auf-15 enthalt für Einsiedlerleute ist, angenehm allen Lebewesen, mit Bäumen, welche zu allen Jahreszeiten Frucht tragen.
  - 6. Dort befindet sich der liebliche Platz einer Einsiedelei, von freundlichen Lebewesen besucht. Er ist erfüllt von Asketen und durchleuchtet vom Vedaworte,
- 7. desgleichen besucht von Brahmanen, die nur von Wasser, Wind und trockenen Blättern leben, denen die Zähne als Mörser dienen und die mit Steinen die Nahrung zermalmen,
- 8. denen Waschungen und Opferguß, Gebet und Vedastudium als Höchstes gelten, von Waldeinsiedlern, Dreistabträgern und von 25 hamsa, welche in Hütten hausen, von Schülern und bezähmten Büßern, desgleichen von solchen, die sich den fünf Feuern aussetzen.
  - 9. Einstmals kam nun der erhabene Dreiburgenzerstörer, welcher, gequält durch die Trennung von seiner treuen Gattin<sup>2</sup>), hier und dort umherschweifte,
- 10. in diesen von lieblichen Wesen besuchten Wald, wo die Ichneumone erfreut mit den Schlangen spielen,
  - 11. die Löwen mit den Elefanten, die Wölfe und reißenden Tiere mit den Mäusen und die Krähen mit den Scharen der Eulen, fern vom Wesen der Feindschaft.
- 12. Als nun der erhabene Rudra den Ort der Einsiedelei erblickte, betrat er ihn, nackt, mit einem Schädel in der Hand, um zu betteln.

1) Anspielung aut die Sage, daß Siva die Gang $\bar{\mathbf{a}}$  mit seinem Haupte auffängt.

<sup>2)</sup> Dies Motiv erscheint auch im Vāmanapurāṇa, aus dem Kennedy ("Researches into the nature and affinity of ancient and Hindu mythology" p. 293 ff.) verschiedene Texte übersetzt. Vgl. besonders p. 299 Anm., wo K. auf eine Stelle des Skanda-Purāṇa, Nagara-Khaṇda, Bezug nimmt, in der Siva im weiteren Verlaufe der Erzählung erklärt, sein linga sei nur scheinbar infolge des Fluches der Rṣi abgefallen; in Wahrheit habe er es aus Schmerz über seine Trennung von Satī weggeworfen.

- 13. Beim Anblick der nie zuvor gesehenen Schönheit, welche von seinen Gliedern ausging, wurden alle vorzüglichen Büßerfrauen verliebt.
- 14. verließen die häuslichen Verrichtungen und den Gehorsam gegen ihre Gatten und fingen, allenthalben zu ihm tretend, 5 ein Gespräch mit ihm an.
- 15. Und irgend eine Glückliche 1), welche stolz war auf ihre 2) vollkommene Körperschönheit, bereitete diesem hochherzigen Asketen ein Versteck.
- 16. Ebenso laufen andere, von Begierde erfüllt, von allen 10 Seiten heran, und man sieht, wie sie ihre weitgeöffneten Augen auf ihn richten.
- 17. einige mit zur Hälfte gesalbten Körpern, einige nur das eine Auge gesalbt, einige mit halbaufgebundenen Haaren, andere mit fallengelassenen Armbändern.
- 18. So erblickt von den verliebten Weibern, ging der große Gott auf der Hauptstraße umher unter dem lauten Rufe: "Gib Almosen!"
- 19. Als die Einsiedler ihn nun so, ohne Gewand, Leidenschaft bei ihren Weibern erregen sahen, sprachen sie, mit vor Zorn 20 roten Augen:
- 20. "Weil von dir, o Bösewicht, dieser unser Einsiedlerstand beschimpft worden ist, darum soll dein *linga* sogleich zu Boden fallen!"
- 21. Währenddessen fiel sein *linga* auf die Erde und drang, 25 den Rücken der Erde spaltend, in die Unterwelt ein.
- 22. Und der große Gott, ohne *linga*, voll Scham, versank in diesem Zustande in die Öffnung der Erde.
- 23. Nunmehr erhoben sich infolge des Herabfallens des *linga* allenthalben schreckliche Vorzeichen, welche die Furcht der Drei- 30 welt verkündeten, ihr besten Brahmanen!
- 24. Die Bergeshörner brechen, Meteore fallen vom Himmel und allmählig treten alle Ozeane aus ihren Ufern.
- 25. Da begaben sich sämtliche Götterscharen mit vor Furcht erschrockenen Herzen, mit Indra und Visnu an der Spitze, dorthin, 35 wo sich der göttliche Großvater befindet,
- 26. und sprachen zu dem Dreiweltschöpfunggestaltigen, auf dem Lotussitze befindlichen, indem sie ihn unter Verneigung priesen mit Lobgesängen, die dem Veda entlehnt waren:
- 27. "Was ist dies, was ist dies, o Gott, daß Hohes und Nie- 40 driges, daß die gesamte Dreiwelt in Verwirrung geraten ist?3)
- 28. Die Anzeichen des Weltunterganges sind sichtbar, o Lotusentsprossener! Wird jetzt etwa, wenn auch zur Unzeit, der Untergang

<sup>1)</sup> Vielleicht z. l.:  $Ek\bar{a}$  sā  $k\bar{a}pi$  dhanyā  $y\bar{a}$ . 2) Doch vgl. śl. 13.

<sup>3)</sup> Eine textkritische Vergleichung würde noch andere Übersetzungen ergeben können, die jedoch den Zusammenhang nicht wesentlich ändern.

- 29. aller Götter, Sterblichen und Daitya stattfinden. o Ratwisser? Du bist unsere Zuflucht, deren Körper von Furcht gequält sind, aller Welten Großvater!"
- 30. Als der Viergesichtige die Rede dieser Götter vernommen 5 hatte, sprach er nach sehr langem Nachdenken folgendes, nachdem er es mit dem göttlichen Auge erkannt hatte:
  - 31. "Jetzt ist nicht die Zeit des Weltendes, ihr besten Götter! Hört, weshalb diese großen Vorzeichen geschehen!
- 32. Von den edlen Rsi ist im Lande der Anartaka zu Fall 10 gebracht worden das *linga* des spießtragenden obersten Gottes durch einen Fluch um ihrer Weiber willen.
  - 33. Infolgedessen ist diese Dreiwelt samt feststehenden und beweglichen Wesen in Verwirrung geraten. Darum gehen wir dahin, wo sich der große Gott befindet.
- 34. damit er auf unser Wort dies *linga* uns schnell anvertraut. Wenn es (das *linga*) nicht offenbar sein wird, dann wird, selbst zur Unzeit, der allgemeine Untergang stattfinden, sogar für die gesamte Dreiwelt. Damit habe ich die Wahrheit gesprochen".
- 35. Darauf begaben sich sämtliche Götterscharen, dem Brahman 20 und Viṣṇu folgend, die Āditya, Vasu, Rudra, die Viśve devāḥ, desgleichen die beiden Aśvin,
  - 36. eilends dorthin, wo sich der große Gott befindet, mitten in die Erdöffnung versunken, schlafend, von höchster Scham umhüllt. (37—49. Die Götter preisen ihn.)
- 48. "Deshalb sei uns und allen Menschen gnädig und trage, bester Gott, wiederum dein *linga*,
  - 49. sonst wird, o Gott, die Dreiwelt untergehen".

### Sūta sprach:

- 50. Als der erhabene Stierbannerträger ihr Wort hörte, sprach 30 er voll Scham zu ihnen allen, die sich verneigten:
  - 51. "Von mir, der ich bekümmert bin über die Trennung von meinem treuen Weibe, ihr besten Götter, wurde das *linga* preisgegeben unter dem Vorwande des Fluches durch einen Brahmanen.
- 52. Wißt ihr etwa genau, welcher Gott oder Brahmane an 35 meinen drei Wohnstätten imstande wäre, dies mein *linga* zu Fall zu bringen?
  - 53. Deshalb werde ich dies *linga* nicht vom Erdboden zurückbegehren. Was soll ich mit ihm, da ich von meiner Gattin entfernt bin?"

## Die Götter sprachen:

- 54. "Deine verstorbene Geliebte Satī, o höchster Gott, ist wiedererzeugt worden durch Himācala als Gaurī im Schoße der Menakā.
- 55. Sie wird wiederum deine Gattin sein, Dreiburgenzerstörer!

  45 Deshalb nimm das *linga* wieder an und gewähre den Himmelsbewohnern Sicherheit.

#### Der Gott der Götter sprach:

56. "Wenn von heut ab Götter und Brahmanen das *linga* eifrig verehren, dann will ich es tragen".

#### Brahman sprach:

- 57: "Ich selbst will dein *linga* verehren, o Śankara. Des- 5 gleichen werden alle anderen Götter tun; wievielmehr die Menschen auf Erden!"
- (In Hs. B folgen nun śl. 58—62, denen zufolge sich die Götter in die Unterwelt begeben und dort Lingakult treiben. Brahman und Viṣṇu flehen Śiva an:)
- B 62. "Wenn du, o Herr der Götter, befriedigt bist, so gewähre uns beiden Zuflucht durch das dreiteilige *linga*, auf daß die Dreizahl zu einer Einheit werde".
- 59. Und der Gebieter, mit den Worten: "So sei es!" zustimmend nahm das linga und befestigte das von den Göttern ver- 15 ehrte an diesem Orte.
- 60. Alsdann nahm der Großvater Gold, verfertigte daraus ein linga, stellte es ebenda freudig auf,
- 61. und sprach unter Jubelruf, während alle Götter der Dreiwelt, ihr Brahmanen, zuhörten:
- 62. "Dies aus Gold hergestellte *linga* voller Lotusblüten, das Hāṭakeśvara, wird allenthalben in der Unterwelt¹) berühmt werden.
- 63. Desgleichen werden die andern Menschen, welche aller Orten verehrungsvoll aus Edelsteinen, Perlen und sonstigem kostbaren Material, wie Gold, bestehende *linga* errichten,
- 64. und den Trikāla verehren, den höchsten Gang gehen, sofern sie vermeiden ein aus Ton und minderwertigem Metall angefertigtes  $linga^{\star}.$
- 65. Nach diesen Worten begab sich der Viergesichtige mit allen Himmelsbewohnern in den dritten Himmel und der Mond- 30 diademträger auf den Kailāsa.
- 66. Aus diesem Grunde ist das *linga* hier von Göttern und Asura insbesondere zu verehren unter Beiseitelassung der übrigen höchsten Glieder Hara's.
- 67. Seit dieser Zeit besteht Brahman in Person in der Form  $_{35}$  dieses linga, ebenso der erhabene Väsudeva; deshalb ist es zu verehren als heilsam.
- 68. Wer es stets gläubigen Geistes verehrt, von dem dürften gleichzeitig die drei Götter Tryambaka, Acyuta (= Viṣṇu), Brahman und die übrigen verehrt sein.
- 69. Deshalb möge man mit aller Anstrengung das *linga* des Śiva verehren, berühren, betrachten und preisen, ihr. höchsten Brahmanen!

<sup>. 1)</sup> Vgl. oben Bhagavata-Purana V, adhy. 24, 17.

Der im vorstehenden behandelte Text zeichnet sich durch Einfachheit vor manchen übrigen aus und ist daher auch wohl einer der ursprünglichsten. Allerdings greift er bereits in einen anderen Sagenkreis über, indem er den Besuch, welchen Siva dem Büßerswalde abstattet, mit dem Tode der Satī motiviert — eine Begründung, welche entbehrlich ist. Auch für die Höllenfahrt der Götter liegt kein sichtbarer Anlaß vor. Es kann damit wohl gemeint sein, daß der Lingakult zumeist von den Bhūta betrieben wird — eine mythologische Anspielung auf seine Inferiorität. Zum Schluß wird die Trinität Brahman-Viṣṇu-Śiva proklamiert, was vielleicht auf Überarbeitung zurückzuführen ist.

b. Revākhaņda or Narmadākhaņda of the Skanda-Purāņa, adhy. 86.

(Eggeling Nr. 3669.)

(Dies Stück wird später behandelt werden, da die Handschrift, für deren sowie verschiedener anderer Benutzung ich dem India Office zu Dank verpflichtet bin, nochmals geprüft werden muß.)

#### 7. Kūrma-Purāna.

(Ausg. Bibl. Ind. Calc. 1890.)1)

o Uttaravibhāga, adhy. 37, 52 b—61 a erzählt Sūta, Śiva habe im Devadāruvana die Muni betört und sei von ihnen verehrt worden, darauf habe er diesen Wald geheiligt und ihn zu seinem und Viṣṇu's Aufenthaltsort ausersehen. Zum Schluß heißt es:

Tatra samnihitā Gangā tīrthāny āyatanānı ca.

Uttaravibhāga, adhy. 38.

25

30

## Die Ŗși sprachen:

1. Auf welche Weise betörte der erhabene Stierbannerträger, nachdem er in das Dāruvana gekommen war, die Brahmanenfürsten? Das sage uns, o Sūta!

Sūta sprach:

- 2. Einstmals übten in dem lieblichen, von Göttern und Siddha besuchten Dāruvana die großen Rṣi samt ihren Söhnen, Frauen und Nachkommen tausendfach Askese.
- 3. Das Vorteil versprechende Werk mannigfaltig nach Vor-35 schrift ausführend opfern sie mit mannigfaltigen Opfern und kasteien sich.
  - 4. Da ging der Spießträger Hara, indem er immer von dem Übelstande sprach, der darin bestand, daß jene ihren Geist ganz auf das Vorteil versprechende Werk gerichtet hatten, in das Dāruvana.

Um die Abhandlung nicht über Gebühr auszudehnen, muß eine eingehende Prüfung der Lesarten unterbleiben.

- 5. Indem dieser Gott und große Gebieter Śankara den Herrn des Weltalls¹), Viṣṇu, an seine Seite nahm, ging er, um die interesselose Erkenntnis zu begründen.
- 6. Annehmend die Gestalt eines ansehnlichen Mannes von zwanzig Jahren, von Vergnügen matt, großarmig, mit starker Brust 5 und schönen Augen,
- 7. mit einem Leibe aus Gold<sup>2</sup>), vollmondähnlichen Gesichts, mit den Bewegungen eines brünstigen Elefanten, (so ging) der erhabene, die Himmelsgegenden als Kleid habende Herr der Welt.
- 8. Mit ihm geht, einen goldenen, mit sämtlichen Perlen ge- 10 schmückten Kranz tragend, lächelnd der erhabene Gebieter,
- 9. der unendliche Puruşa, der Ursprung der Welten, der unvergängliche Hari, Viṣṇu; in Frauentracht begleitet er den Spießträger,
- 10. welcher ein Gesicht wie der Vollmond, eine üppige und 15 hohe Brust hatte, von heiterem Lächeln und sehr mild war und ein Paar klirrender Fußringe trug,
- 11. den in ein tiefgelbes Gewand gehüllten Göttlichen, Dunkelfarbigen, Schönäugigen mit dem Gange des edlen Flamingo, den glänzenden und das Herz überaus hinreißenden.
- 12. So ging der erhabene Gott Hara in das Devadāruvana, mit Hari, durch Täuschung<sup>8</sup>) die Welt betörend.
- 13. Als die Frauen den Bogen-und-Keule-tragenden Allherrscher ebendort wandeln sahen, folgten sie, durch die Täuschung <sup>3</sup>) betört, dem Gott der Götter.
- 14. Alle diese gattentreuen Frauen begleiten ihn, mit herabgefallenem Schmuck, schamlos, von Liebe gequält.
- 15. Die jungen Söhne der Rsi, mit besiegten Sinnen, folgten alle, von Liebe gequält, dem Herrn der Sinne.
- 16. Scherzend besingen und umtanzen die Scharen der Frauen 30 den einzigen Führer und Herrn; als sie ihn mit seiner Gattin (Viṣṇu) sehen, nähern sie sich ihm, dem sehr geliebten, ersehnten und umarmten.
- 17. Die Söhne der Einsiedlerfürsten fallen nieder, lächeln und singen Lieder beim Anblick des Gemahls der Padmā<sup>4</sup>), des 35 ursprünglichen Gottes, andere verziehen die Augenbrauen infolge seines Anblicks.
- 18. Da drang Vāsudeva, der verblendungsreiche Feind des Mura, in ihre einzige Hoffnung ein mit seinem Geiste 5). Seine Māyā schafft Genüsse und Willfährigkeit im Geiste. So werden 40 sie beinahe vollständig überwältigt.

<sup>1)</sup> Oder: den Lehrer aller.

<sup>2)</sup> Vielleicht Anspielung auf Hātakeśvara.

<sup>3)</sup> Māyā.

<sup>4)</sup> d. i. Laksmī.

<sup>5)</sup> Er erriet ihre Wünsche und Hoffnungen.

- 19. Es glänzt der Herrscher aller Unsterblichen und des gesamten Weltalls, der Gott der Götter, während er mit dem Nachkommen Madhu's und den Scharen der Frauen Verkehr pflegt, in Verbindung getreten mit der einen Sakti¹).
- 20. Es schafft Hari stets die höchste *prakṛti*. Nachdem er alsdann wiederum selbst entstanden war, gelangte er, indem er (in die *prakṛti*) eintrat, zu seinem eigenen Wesen, nämlich zu dem ebenso beschaffenen, ursprünglichen Gotte<sup>2</sup>).
- 21. Als die vorzüglichsten Muni den Rudra die Schar ihrer 10 Frauen und den Langhaarigen ihre Söhne betören sahen, zürnten sie heftig.
  - 22. Sehr grobe Reden führten sie gegen den Gott mit dem muschelartig aufgewundenen Haar und fluchten verschiedentlich, von seiner Māyā betört.
- 5 23. Ihrer aller Askese wurde durch Śankara unwirksam gemacht wie durch den Sonnenglanz die Sterne am Himmel.
  - 24. Scheltend fragen die büßenden Brahmanen, welche zusammenkommen, betört den stierbannertragenden Gott der Götter: "Wer sind Ew. Gnaden?"
- o 25. Der erhabene Herrscher antwortete: "Um Askese zu üben, bin ich jetzt mit meiner Gattin in diese Gegend hier gekommen, veranlaßt durch euch, die ihr ein schönes Gelübde getan habt".
  - 26. Als diese Einsiedlerstiere Bhrgu usw. ihn so sprechen hörten, ergriffen sie das Wort: "Übe Askese ohne deine Gattin!"
- 27. Da sprach lächelnd der Bogen-und-Keule-tragende schwarzrote Herrscher, den Blick gerichtet auf den in der Nähe stehenden Ursprung der Welten und Bedränger der Menschen:
- 28. "Was wollen die Herren, die doch gesetzeskundig, beruhigten Geistes und um den Unterhalt ihrer Gattinnen besorgt sind, 30 sagen mit dem Wort: "Ohne meine Gattin"?"

## Die Muni sprachen:

29. "Ehefrauen, welche an einem Fehltritt Gefallen finden, müssen verstoßen und von ihren Gatten angetrieben werden, sie zu verlassen. Eine solche Vortreffliche<sup>3</sup>) verdient nicht, von uns verstoßen zu werden".

## Der große Gott sprach:

30. "Niemals, o Brahmanen, wünscht diese (meine Gattin) auch nur in Gedanken einen anderen. Deshalb gebe ich sie niemals auf".

<sup>1)</sup> Nämlich Durgā.

<sup>2)</sup> Die prakrti, welche Visnu hier schafft, ist die Mäyä. In diese begibt er sich persönlich, da er die Einsiedlerknaben verführt. Indem er dies im Bunde mit Siva tut, wird er wieder eins mit seinem ursprünglichen Wesen. Es wird hier also eine philosophische Rechtfertigung des Betruges versucht.

<sup>3)</sup> Wie deine Gattin. (Ironie!)

#### Die Rsi sprachen:

31. "Sie wurde hier von uns gesehen, wie sie sich verging, du niedrigster unter den Menschen! Du hast die Unwahrheit gesprochen; entferne dich schleunigst!"

32. Darauf erwiderte der große Gott: "Ich habe die Wahr- 5 heit gesprochen. Diese Frau besteht ja nur in eurer Vorstellung!"

Damit verließ er sie (die Muni) und ging weiter.

33. Dieser höchste Herrscher ging mit Hari zusammen in die heilige Einsiedelei des hochherzigen Munifürsten Vasistha, um zu betteln<sup>1</sup>). . . . . .

- 40. Als sie den Fürsten der Berge nackt und immer noch in Verwandlung gehen sahen, sprachen sie: "Hau dir das *linga* ab, du Bösewicht!"
- 41. Zu ihnen sprach der große Yogin Śańkara: "Ich will es tun, wenn ihr an meinem *linga* Anstoß nehmt".
- 42. Mit diesen Worten hieb sich der Erhabene, der dem Bhaga die Augen ausschlug, das *linga* ab. In diesem Augenblick sahen sie nicht mehr den Gott, den Langhaarigen und das *linga*. Da geschahen Vorzeichen, welche der Welt Furcht verkündeten.
- 43. Die Sonne glänzt nicht, es bebte die Erde. Glanzlos 20 waren alle Planeten, der Ozean war erregt, und die treue Gattin Anusūyā sah den Schlaf des Atri und sprach zu den Brahmanen mit furchterfüllten Sinnen: . . . . .
- 45. "Śiva, welcher durch seine Energie alles in Asche verwandelt, ist sicherlich mit Nārāyaṇa als Gefährten in unseren 25 Häusern bettelnd gesehen worden".
- 46. Dies ihr Wort hörend, gingen alle großen Ri voll Furcht zu Brahman, dem große Konzentration besitzenden Ursprung aller Dinge . . . . .
- 52. Sie alle erzählten dem Brahman, dem höchsten Ātman, 30 diese ganze Begebenheit, indem sie die hohl aneinandergelegten Hände zur Stirn führten.

## Die Rsi sprachen:

- 53. "Irgend ein sehr schöner Mann betrat nackt mit seiner am ganzen Körper schönen Gattin das heilige Dāruvana.
- 54. Er betörte durch seine Gestalt die Schar unserer Frauen und Töchter, und seine Geliebte verdarb unsere Söhne.
- 55. Von uns wurden mehrfache Flüche ausgestoßen; diese wurden aber vereitelt. Er wurde von uns heftig geschlagen, und sein *linga* machten wir abfallen.

36\*

<sup>1)</sup> Die nun folgende Episode, in welcher Śiva bei Arundhatī (vgl. MBh. III, 225) liebevolle Aufnahme findet, kann, obwohl sie eine besondere Untersuchung verlohnte, hier außer Betracht bleiben. Der ursprüngliche Text muß, wie ein Vergleich von śl. 32 33 mit śl. 40 zeigt, stark verdorben sein. — Zu Arundhatī und Anusūyā vgl. Vāmanapurāna (nach Śabdakalpadruma unter "liùga") adhy. 6, 6.

- 56. Verschwunden sind der Erhabene mit seiner Gattin und das linga, und es geschahen grausige Vorzeichen, die allen Wesen Furcht einflößten.
- 57. Wer ist dieser Mann, o Gott? Wir sind erschrocken, o 5 höchster Geist. Zu dir, o Unvergänglicher, haben wir unsere Zuflucht genommen,
  - 58. denn du kennst jedwedes Tun und Treiben in dieser Welt. Deshalb beschütze uns mit angemessener Gefälligkeit".
- 59. So angeredet von den Scharen der Einsiedler sprach der 10 Lotusentsprossene, dessen Selbst das All ist, voll Ehrerbietung, nachdem er nachgedacht über den dreizackführenden Gott.

#### Brahman sprach:

- 60. "Wehe! Ein Unglück ist euch heut entstanden, welches jedes Glück vernichtet! Wehe über eure Kraft, wehe über eure 15 Buße; sie sind ja für euch vergebens gewesen.
  - 61. Den höchsten Schatz unter den Schätzen, der von euch durch verkehrtes Denken Betörten übersehen worden ist, obwohl ihr die Sakramente empfangen habt.
    - 62. den begehren stets die Yogin, die Asketen, . . . .
    - 66. Dieser große Gott ist zu erkennen als Mahesvara. . . . . .
  - 70. Drei Gestalten Rudra's gibt es, durch welche diese ganze Welt ausgebreitet ist: als Agni ist er tamas, als Brahman rajas, als Visnu sattvam, so lautet die smrti.
- 71. Auch ist eine andere Gestalt desselben erwähnt, die luft25 umkleidete 1), gütige, beständige, worin sich dies mit yoga versehene brahman befindet.
  - 72. Und die ihn begleitende, von euch angeredete Gattin ist ja der Gott Nārāyaṇa, der höchste, ewige  $\bar{A}$ tman.
- 73. Aus ihm ist diese ganze Welt entstanden; in ihn hinein 30 dürfte sie untergehen; er dürfte das All erlösen und er ist die höchste Zuflucht. . . . . .
  - 83. Dieser Trughafte schafft alles durch die Māyā und verändert es. Zu ihm, Śiva, nehmt eure Zuflucht zum Zwecke der Erlösung, nachdem ihr ihn erkannt habt".
  - 84. Also angeredet von dem Erhabenen fragten sie unter Führung des Marīci konzentrierten Geistes unter Verneigung den Herrscher Brahman.

## Die Muni sprachen:

85. "Wie können wir wiedersehen den Bogen-und-Keule-40 tragenden Gott? Sag es, Herr aller Unsterblichen. Du bist unser Beschützer, die wir deinen Schutz begehren".

## Brahman sprach:

86. "Weil von Ew. Gnaden sein linga gesehen wurde, wie es auf die Erde geworfen ward, darum fertigt ein vorzügliches

<sup>1)</sup> diqvāsā!

linga des Gottes an, der sich in der Nachbildung jenes linga befindet.

- 87. und verehrt es sorgfältig mit euren Gattinnen und Söhnen, Keuschheit übend unter mannigfachen Gelübden, wie sie im Veda vorgeschrieben sind,
- 88. indem ihr es aufstellt unter Hersagung von Sprüchen zu Ehren Sankara's aus dem Rg-, Yajur- und Samaveda und höchste Askese übt unter Verkündung des hundert Rudra geweihten Abschnitts"1). . . . . .
- 91. Nachdem sie darauf den unermeßlich glänzenden Wunsch- 10 verleiher Brahman verehrt hatten, gingen sie erfreuten Herzens wiederum zum Devadāruyana
- 92. und fingen an, die höchste Wesenheit, obwohl sie sie nicht kannten, zu erfreuen, wie ihnen von Brahman gesagt worden war, frei von Leidenschaft und Selbstsucht.
  - 93-96. Die Einsiedler üben Askese.
- 97. Da entschloß sich, um ihnen seine Gunst zu bezeugen, der erhabene Stierbannerträger Hara, der den Kummer hinwegnimmt, sie zu belehren.
- 98. denn der göttliche höchste Herrscher, welcher sich in 20 diesem Krta-Zeitalter auf dem herrlichen Horne des Himavat aufhielt, kam voll Gnade in das Devadāruvana,
- 99. den Körper mit weißer Asche besudelt, nackt, in Verwandlung, in der Hand einen Feuerbrand, mit rotbraunen Augen.
- 100. Bald lacht er laut, bald singt er lächelnd, bald tanzt 25 er verliebt, bald schreit er wiederholt.
- 101. Er wandert in der Einsiedelei als Bettler umher und bettelt immer wieder. Seine Gestalt zu einem Blendwerk machend kam in diesen Wald,
- 102. nachdem er die Bergestochter Gaurī an seine Seite ge- 30 nommen, der Bogen-und-Keule-tragende Gott. Und die Götterherrin kam, wie gesagt, in das Devadāruvana.
- 103. Als sie den muschelartig aufgewundene Haarflechten tragenden Gott mit der Göttin kommen sahen, da neigten sie die Häupter bis zur Erde und erfreuten ihn
- 104. mit mannigfachen vedischen Sprüchen und schönen an Maheśvara gerichteten Lobpreisungen, andere verehrten<sup>2</sup>) den Bhava mit dem Atharvaśiras und mit Rudra-Sprüchen. . . . . .
- 118. "... Verziehen möge werden, was in Verblendung getan wurde. Du bist ja unsere Zuflucht.
- 119. Mannigfach sind ja Tun und Treiben der Menschen wie die geheimnisvollen Abgründe, denn Śankara ist schwer zu erkennen von allen, Brahman usw.

<sup>1)</sup> Im Yajurveda.

<sup>2)</sup> Zu lesen ārcayan.

- 120. Was der Mensch auch immer wissentlich oder unwissentlich tut, das alles tut der Erhabene vermöge seiner Zaubermäyä\*.
- 121. Nachdem sie in dieser Weise den großen Gott hingebenden Herzens gepriesen hatten, sprachen sie, sich vor dem Herrn der 5 Berge verneigend: "Wir sehen dich (nur so) wie zuvor".
  - 122. Ihren umfassenden Lobpreis vernehmend offenbarte der mit Soma geschmückte Soma, nämlich Śańkara, selbst seine höchste Gestalt.
- 123. Als nun die Brahmanen, die da standen, den Bogen-10 und-Keule-tragenden Herrn der Berge zusammen mit der Göttin sahen, verneigten sie sich erfreuten Herzens nacheinander,
  - 124. Und indem darauf alle diese Einsiedler den Maheśvara priesen, . . . . .
- 126. sprachen sie unter Verneigung folgendes zum Herrn des Gottes der Götter: "Wie sollen wir dich, o Herr des Gottes der Götter, stets verehren, durch Thatyoga
  - 127. oder durch Erkenntnisyoga, oder auf welche Art, o Gott, ist der Erhabene hier zu verehren?

## Der Gott der Götter sprach:

- 128. "Dies Verborgene, Tiefe, Höchste, welches vormals von Brahman dem großen Gotte verkündet worden ist, will ich euch sagen, ihr großen Rsi,
- 129. welches zu erkennen ist auf zweifache Art, durch  $s\bar{a}m$ -khya und durch yoga, denn was die Menschen zum Ziele führt
  25 und erlöst, das ist mit yoga verbundenes  $s\bar{a}mkhya$ .
  - 130. Denn nicht allein durch yoga kann der höchste puruşa erschaut werden. Die Erkenntnis allein verleiht jedoch den Lohn vollständiger Erlösung.
- 131. Ihr habt euch vergebens angestrengt, indem ihr zum 30 Zwecke der Erlösung eure Zuflucht zum yoga nehmt ohne das fleckenlose  $s\bar{a}mkhya$ .
  - 132. Deshalb, ihr Brahmanen, bin ich in diese Gegend gekommen, um zu verkünden die Entstehung des Irrtums der Männer, welche nur werkgerecht sind.
  - 133. Deshalb muß von euch die fleckenlose, Absolutheit bewirkende Weisheit mit Eifer erkannt und das religiöse Gesetz gehört werden.
- 134. Denn einer, überall hin sich erstreckend, absolut, nur Intellekt ist der ātman, fleckenlose Wonne, ewig. Aus diesem 40 Satze besteht das sāṃkhya-System. . . . . .
  - 138. Von vielen Mitteln zur Vollendung ist die Rede; ihnen überlegen ist die auf mich gerichtete Erkenntnis, ihr Brahmanenstiere!
- 139. Die am jñānayoga sich freuenden, besänftigten haben 45 sich in meinen Schutz begeben. Denn die, welche, sich an der Asche freuend, mich stets im Herzen meditieren,

- 140. denen stets meine Verehrung als Höchstes gilt, die sind Asketen, deren Sündenschmutz zunichte geworden ist. Binnen kurzem zerstreue ich das furchtbare Dunkel des saṃsāra, in dem sie befangen sind.
- 141. Vormals ist von mir zwecks Erlösung das herrliche 5  $p\bar{a}$   $ilde{s}upata$ -Gelübde festgesetzt worden". . . . . .
  - 146-149 warnt Siva vor antivedischen Lehrbüchern.
- 150—152. Śiva verschwindet. Die Einsiedler verehren ihn durch jñānayoga (Var.: durch sāṃkhya und yoga).
- 153—163. Siva und seine Gattin erscheinen und werden von 10 den Einsiedlern durch Meditation verehrt. Siva verschwindet.
- 163. Dies ganze Tun und Treiben des Gottes der Götter im Devadāruvana, welches ich einstmals aus einem Purāṇa vernommen habe, ist euch hiermit erzählt worden.

Es herrscht in obigem Texte eine ähnliche veredelnde Tendenz 15 vor wie im Lingapurāna, sogar mit einem Zuge ins rein Philosophische. Śl. 163 setzt ausdrücklich eine frühere Fassung der Sage voraus. Die Konzeption ist im ganzen einheitlich, nur daß das Lingamotiv zwar eingeführt, aber nicht rituell verwertet wird, denn obwohl Brahman den Lingakult predigt, bleiben die Ein-20 siedler doch in asketischer Werkgerechtigkeit befangen und erkennen Siva erst, als er sich offenbart und sie belehrt. Daß sie das Linga verehren, wird nicht ausdrücklich gesagt.

(Schluß folgt.)

## Zu meinem Artikel "Elohim als Elativ?". ZDMG. 69, 393 ff.

Von

#### Wilhelm Caspari.

Die am 21./VIII. abgesandte Korrektur hat der Verfasser durch Versehen einer Zwischenstelle erst am 15./IX. erhalten; infolgedessen konnten die Verbesserungen für den Druck des 3. Heftes nicht mehr verwertet werden. Man verbessere die folgenden Fehler: 5 S. 394, 25 "von" lies "um". || Z. 42 lies II. 20, 29. || 395, 21 lies בלחם. || Zl. 37 lies תַּבְּיבֶּי (ebenso Zl. 42 und 396, 13 בלחם. || 396, 5. 12 lies Jdc. || Z. 7. 9 lies תַּבְּיבֶּי (lies בּיִבְּיבֶּי (E. 33 lies "Hinzufügen". || 397, 2 lies בּיִבְּיבֶּילוֹם S. 125 f. || 399, 7 lies "hatten". || Z. 27 lies Fragezeichen nach "hat". || Z. 46 lies "Phänomene". || 400, 8 für "gestellt" lies "gestrebt". || 401, 5 für "um-" lies "un-". || Z. 12 f. lies "auch I. 26, 8: beschlossen . . . Hand—haben sich LXX höchstens nach I. 24, 19 gerichtet" . . . || Z. 37 lies "lückenloser".

5 Außerdem ist die folgende Fußnote zur Überschrift nicht untergekommen:

Prat (Rev. bibl. 1901, S. 497 ff.) geht nicht auf Jes. 9, 6 ein. Die Freunde eines durch die Gottesbezeichnung gebildeten Elativs treffen dort zur Abwechslung die Wortfolge umgekehrt:

Auch wenn in אֵ die Vorstellung eines relativen Vorrangs enthalten wäre, wie in אַ Leithammel", würde sich diese Wortverbindung nicht als elativische herausstellen. Kann אַבּבּי etwa ohne näheres Kennzeichen coll. sein? Oder soll die Wortverbindung so alt sein, 25 daß sie schon in vormonotheistischen Zeiten geschaffen sein könnte? Das Zweite ist beinahe ebenso unwahrscheinlich wie das Erste.

## Hispano-Arabica IV.

Von

#### C. F. Sevbold.

Nochmals die Schlacht bei alLuģģ-alBasīţ
 La Losa-Albacete.

"Dies diem docet" gilt ganz besonders häufig bei Identifikation von Namen entlegener spanisch-arabischer Lokalitäten, denen man mit allen möglichen Schikanen (oft lange vergeblich) beizukommen 5 versuchen muß, wie ich u. a. oben in Hispano-Arabica I. II. III. (ZDMG. 63 (1909), 350—364, 793—796) gezeigt habe, wozu jetzt meine zahlreichen neuen Identifizierungen in der Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, I—IV, Granada (1911—1914) zu vergleichen sind. So habe ich 1909, Bd. 63, 351 f. 10 alLuģģ bei Albacete-Chinchilla zu lokalisieren versucht, ohne daß mir dies samt Identifikation vollständig gelang: heute komme ich dem Ziel einen wesentlichen Schritt näher, ja ganz nahe.

Nur das reichhaltige Diccionario geográfico-estadístico-histórico von Madoz enthält im 10. Bande S. 385ª die freilich sehr kurze 15 Notiz über ein Dörfchen: La Losa: aldea en la provincia de Albacete, partido judicial de Chinchilla, término jurisdiccional de Pozuelo. Da Pozuelo südwestlich von Albacete, an den Nordostabhängen der

Sierra de Alcaráz liegt, so muß das É É Campo de la Losa die große Ebene zwischen Pozuelo-Balazote im Westen und 20 Albacete-Chinchilla im Osten sein. Das genannte Dorf La Losa kann nur in der Nähe des auf der trefflichen Vogel'schen Karte (im großen Stieler) sich findenden el Salobral zu suchen sein: freilich habe ich es noch auf keiner spanischen Karte und in keinem Ortslexikon außer Madoz gefunden. Somit scheidet mein früheres Erzinnern an (Rio de) Lezuza westlich und Alatoz östlich von Albacete nunmehr ganz aus; ebenso ist Spruner-Menkes Camp. Lug östlich von Albacete und nördlich von Chinchilla (im Handatlas für die Geschichte des Mittelalters und der neueren Zeit [1880] Nr. 16) südwestlich von Albacete zu verlegen. Die Schlacht vom Jahr 540 = 1146 30 fand also hier, in der Ebene von Albacete oder dem Campo de la Losa statt. Hiernach ist auch mein Artikel Albacete in der Enzy-

klopädie des Isläm I, 263 (1910) zu ergänzen. Im Spanischen bedeutet losa "Steinplatte". Losa heißt so auch ein 1038 m hoher Berg westlich von Tobarra-Hellin, s. Südostspanien im Atlas Universel von Vivien de Saint-Martin und Schrader.

# 2. Ein anderes al Lugg = Losa del Obispo, nordwestlich von Valencia.

Ein zweites alLuģģ findet sich in der kurzen Notiz über die Taifafürsten von Alpuente (11. Jahrhundert) bei Ibn Ḥaldūn (Būlāķ) IV, 158, 4 v. u., wo das kleine Fürstentum der Benū Ķāsim mit

بلد البرنت واللَّهِ "Stadt Alpuente und alLuģģ" bezeichnet wird. Niemand, selbst der große Dozy nicht, der doch diesen Passus in Abbadid. II, 212 herausgab, hat sich bis heute um dessen nähere Identifizierung bekümmert. Über Alpuente vgl. meinen Artikel in der Enzyklopädie des Isläm I, 337 b; Dozy, Histoire des Musulmans d'Espagne I, 269. IV, 303; Teodoro Llorente: Valencia (Barcelona 1889) II, 544—46 (in: España: sus monumentos y artes—su naturaleza é historia): S. 544 Arcabisca l. Arcav(b)ica (Ercavica, Ergavica; über Arcavica-Arcobriga cfr. Florez, España sagrada VII, 53—79); S. 546 Castelfabib l. Castielfabib, die zahlreichen Fehler in arabischen Namen sind nach Dozy und mir zu berichtigen. Madoz

s. v. (In der Ibn Haldünstelle ist statt كالمتنا كا المعتدى كنا كا المعتدى كلام المعتدى كنا كا المعتدى كنا كا المعتدى كنا كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كلام كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا المعتدى كا ال

mit Segorbe, dem alten Segóbriga, arabisch شُبُرُب (شُبُرُب šuburb (šubreb), ab. Diese beiden gleichlautenden alLuģģ = la Losa bei Albacete und L(l)osa del Obispo bei Valencia sind demnach reinlich auseinanderzuhalten.

## Semitische Sprachprobleme.

#### Von H. Bauer.

# Die Verwandtschaftsnamen und ilāh "Gott" im Semitischen.

Es ist eine merkwürdige Erscheinung, daß die ursprünglich zweiradikaligen Verwandtschaftswörter 'ab, 'ah, ham in allen semitischen Sprachen lange Kasusvokale aufweisen. Da bei anderen 5 zweiradikaligen wie jad, dam, auch bin "Sohn", diese Erscheinung nicht auftritt, so ist sie offenbar aus der Natur der genannten Verwandtschaftswörter zu erklären. Das Eigenartige dieser Wörter ist nun, daß sie besonders häufig als Anruf gebraucht werden, und zwar dürfen wir wohl eine ursprüngliche Anrufform mit ā voraus- 10 setzen (so noch häufig im Arabischen, im äthiop.  $ab\bar{a}$ , im babyl. belāma [Delitzsch, Assyr. Grammatik<sup>2</sup>, § 101]). Diese Formen ('abā, 'ahā, hamā) konnten aber in der Folge leicht als Akkusativ gedeutet und dazu ein entsprechender Nominativ ('abū usw.) und Genitiv ('abī usw.) gebildet werden, ähnlich wie ja im Arabischen 15 neben ursprünglich  $d\bar{a}$  ein sekundäres Nominativ  $d\bar{u}$  und Genitiv dī steht. Wenn bin "Sohn" diese langen Vokale nicht aufweist, so liegt der Grund wohl darin, daß dieses Wort weniger als Anruf gebraucht wird, weil dafür gewöhnlich der Eigenname eintritt. Da es überdies eine andere Vokalisation wie die übrigen drei auf- 20 weist, so brauchte es auch nicht in deren Analogie hineingezogen zu werden.

Aus einer Grundform ' $ah\bar{a}$ , Bruder" erklärt sich nun auch zwanglos die auffällige Form ' $ah\bar{a}t$ , Schwester" wie arab. نات (hebr. האז) aus  $d\bar{a}$ . —

Was eben für die Verwandtschaftswörter ausgeführt wurde, gilt in analoger Weise für den Namen "Gott". Auch dieser wird unendlich häufig im Anruf gebraucht worden sein, und es ist daher von vornherein wahrscheinlich, daß bei ihm neben der ursprünglichen eine verlängerte Anrufform als die normale sich festgesetzt so hat. Wenn wir nun annehmen dürfen, daß die im Arabischen tatsächlich noch vorliegende Anrufendung  $\bar{a}h$  (علي , "o Mann") im Ursemitischen an il angetreten ist, so wäre damit diese so rätselhafte Form in einfachster Weise erklärt. Arab.

wie 'ahāt "Schwester" zu erklären und würde demnach ein  $il\bar{a}_{35}$  "Gott" voraussetzen. [Korrekturzusatz: Wie ich nachträglich sehe, faßt auch Vollers in ZA. 17, 305 ff.  $il\bar{a}h$  als Vokativ.]

## 6. Die Entstehung des semitischen Passivums.

Bekanntlich dient im Arabischen das sogenannte Passivum auch zum Ausdruck für krankhafte Zustände (صُدنَ "Kopfweh haben", am Schnupfen leiden"), und die Krankheitsnamen (von der Form, زكم 5 fu'al) selbst sehen aus wie Infinitive zum Passiv. Nun scheint aber die weite Verbreitung dieser Krankheitsnamen in den Einzelsprachen (zu der umfangreichen Liste von Nöldeke in den Beitr. zur sem. Sprachw., S. 31 f. ware mit Brockelmann, Vergl. Gramm., I, 347, vielleicht noch hinzuzufügen assyr. hušāhu "Hungersnot", sumāmu 10 Durst" und der Krankheitsname sualu) darauf hinzudeuten. daß diese sehr alt sind und vermutlich ins Ursemitische zurückreichen. Dieses vorausgesetzt, liegt es aber nahe, die Entstehung des Passivums selbst aus solchen Krankheitsnamen herzuleiten. Wir hätten dabei nur eine gewöhnliche Bedeutungserweiterung anzunehmen, nämlich 15 den Übergang vom "schmerzlich Affiziertsein" zum "Affiziertsein" durch eine Handlung überhaupt. Um ein konkretes Beispiel zu gebrauchen, so wäre  $su'\bar{a}l$  "Husten" = "vom Husten geplagt werden", hunāq "Angina" = "gewürgt werden"; wie man sieht, ist von hier aus zu Bildungen wie \*durāb "geschlagen werden", \*qutāl "getötet 20 werden" nur mehr ein Schritt. Es brauchten an diese Formen nur die Suffixe des Perfekts ( $qut\bar{a}l$ - $t\bar{a}>qutalta$ ) bezw. die Präfixe des Aorist  $(ta\text{-}qut\bar{a}l > tuqta\bar{l})$  zu treten, um ein wirkliches Verbum fin. passivum zu ergeben.

Zweifelhaft ist hier nur die ursprüngliche Vokalisation des Perfekts.

25 Während das Hebräische ein qutal, quttal, huqtal voraussetzt und die letztere Form auch im Biblisch-Aramäischen vorliegt, haben wir im Arabischen qutila etc., im Qal des Biblisch-Aramäischen qetīl. Ich glaube, daß schon das hohe Alter der hebräischen Formen für ihre Ursprünglichkeit spricht; zudem erklärt arab. qutila sich leicht 30 als Angleichung an qatil und bibl.-aram. qetīl ist wohl nicht qutīl, sondern eher qatīl.

Mit der hier angenommenen Entstehungsweise des Passivums würde sehr gut dessen arabische Bezeichnung stimmen: فعل المحبور "Tätigkeit, deren Urheber unbekannt ist", sowie die gleichsbedeutende Tatsache, daß es niemals mit dem Urheber der Handlung verbunden werden darf. In dieser Regel scheint in der Tat noch die Herkunft der Form aus der Bezeichnung von Krankheitszuständen nachzuwirken, für welche eben das Affiziertsein ("gestochen, gedrückt, gebrannt werden" usw.) ohne einen nachweisbaren Täter 40 bezeichnend ist.

Warum die Krankheitsbezeichnungen selbst gerade durch die Form  $fu'\bar{a}l$  ausgedrückt werden, brauchen wir nicht weiter zu untersuchen. Es wäre denkbar, daß sie nach einem Wehruf  $u'\bar{a}$ , wie er im Assyrischen vorliegt, gebildet sind. Vielleicht hat aber die eine

oder andere besonders häufige oder gefürchtete Krankheit von Haus aus zufällig diese Form aufgewiesen und die übrigen Krankheiten wurden nach dieser Form gebildet bezw. umgebildet. Auf solche Weise haben wir uns ja überhaupt die gleiche Vokalisation bestimmter Bedeutungskategorien im Semitischen entstanden zu denken. 5

## 7. Das aramäische Aoristpräfix n.

Die Herkunft des aramäischen Aoristpräfixes n ist noch nicht mit Sicherheit erklärt. Die Ansicht von Barth, daß dieses n ein mit j gleichbedeutendes deiktisches Element sei, ist ganz abzuweisen; denn dann müßten beide in die Zeit der Entstehung des 10 Aorist, also über das Ursemitische zurückreichen, während doch das n-Präfix sehr jung und nur aramäisch ist. Der wirkliche Hergang der Entstehung des n-Präfixes ergibt sich vielleicht auf Grund der beiden folgenden Erwägungen.

Zunächst finden wir auf aramäischen Sprachgebiet (vor allem 15 im babylonischen Talmud, weniger häufig im Mandäischen, in Resten im biblischen Aramäisch) für die 3. Person Aor. das Präfix l. Wie man auch über die Entstehung dieses l denken mag l), jedenfalls steht nichts der Annahme entgegen, daß es dem n zeitlich vorangegangen und daß durch einen lautlichen Vorgang, dessen Wesen 20 wir zunächst auf sich beruhen lassen, l zu n geworden ist.

Nun ist es aber ein merkwürdiger sprachgeschichtlicher Zufall, daß gerade im Aramäischen eine große Anzahl der alltäglichsten und daher am häufigsten gebrauchten Verba (teils gemeinsemitische, teils spez. aramäische) ein l enthalten. Ich erinnere nur an syr. 25 echal "essen", ezal "gehen",  $n^efal$  "fallen", 'all "hineingehen", šel "verlangen", ša"el "fragen", nettel "geben", šeqal "heben etc.",  $l^ebe$ š "anziehen", aubel "bringen", qabbel "nehmen", dehel "fürchten" u. a. Die meisten dieser Verba finden sich auch in der Sprache des babylonischen Talmud und im Mandäischen, hier auch noch das 30 häufige n0, nehmen".

Da nun gerade Sonoren einander sehr leicht stören, so ist von vornherein zu erwarten, daß bei einem aramäischen Verbsuffix l eine Dissimilation eintritt, und da der Lautbestand des Verbums selbst durch alle anderen Formen geschützt ist, so wird eben das 35 Präfix l durch Dissimilation umgestaltet werden.

Das Ergebnis dieser zu erwartenden Umgestaltung wäre die Umwandlung des l in n, die aber nur im Syrischen ganz durchgeführt, im babylonischen Talmud und im Mandäischen hingegen auf halbem Wege stehen geblieben ist.

<sup>1)</sup> Am einfachsten werden wir darin eine verblaßte Hervorhebungspartikel sehen, wie das im Arabischen mit dem Emphaticus verbundene la "fürwahr", also lajeqtel > lejeqtel > leqtel.

## Kleine Mitteilungen.

Hebr. natán "geben" im Arabischen und Äthiopischen. — Hebr. און, geben erscheint im Assyrischen mit partieller Assimilation des t an n (SFG 43, 2; AG² § 57, c)¹) als nadânu und im Syrischen (mit Dissimilation; vgl. הבין הלים, sowie BA 6, 4, S. 72) als בתל entstanden sei, wie noch Brockelmann, Vgl. Gr. 1, 291, unten, annimmt, ist wenig wahrscheinlich; syr. bedeutet nicht nur geben, sondern mindestens ebenso häufig setzen, stellen, machen und wird dann nicht mit b verbunden.

Im Äthiopischen heißt astantána "sich eifrig mit etwas beschäftigen", aber die eigentliche Bedeutung ist sich hingeben; vgl. hebr. מק לבר רכשנו (1 Chr. 22, 19) sowie lat. se philosophiae dare, franz. s'adonner à l'étude, griech. ἐπιδιδόναι (ἐαυτὸν) εἰς τουφήν.

Paul Haupt.

Armen. g für u. — OLZ 17, 455 habe ich den Lautübergang von m (= u) im Sumerischen besprochen und durch entsprechende Erscheinungen im Französischen (z. B. Gascons = Vascones, Basken; Gap = Vapincum) und Englischen (z. B. ward, guard; wile, 30 guile; wise, guise) erläutert. Auch im Armenischen wir g für u, z. B. armen. gini "Wein" = folvos; gorc "Werk" = feqvov; vgl. Brugmann's  $Grundri\beta$ , 1 (1886), § 162; Kurze vgl. Gr. (1902), § 155; O. Schrader, Sprachvergleichung und Urgeschichte

<sup>1)</sup> Für die Abkürzungen vergleiche oben S. 170, A. 1.

(1890), S. 469. Das g in diesen Fällen ist jedenfalls jünger als das u, wie ich das für das Sumerische seit 35 Jahren angenommen habe. — Was olivos anbetrifft, so ist hebr. jain = arab. uain gewiß als indogermanisches Lehnwort aufzufassen (vgl Hehn<sup>6</sup> 91. 93). Den für das Hebräische und Aramäische charakteristischen Über- 5 gang von anlautendem u in i haben wir auch in syr.  $i\hat{a}q\hat{u}nd\hat{a} =$ ύάκινθος = lat. vaccinium (graphische Korruption von vaccintum), was ich BL 35 (Haupt, Bibl. Liebeslieder, Leipzig 1907) eingehender behandelt habe. Die Blume υάπινθος war eine dunkelviolette Schwertlilie (hebr. šôšannâ, arab. sáysan, sûsan; vgl. ZDMG 10 65, 53, 2) und der Edelstein gleichen Namens unser Amethyst. Ebenso wie syr. iâquindû im Arabischen als jûqût erscheint, ebenso finden wir im Assyrischen sumûtu statt des sumerischen Pflanzennamens šumunda (vgl. Delitzsch, Sum. Glossar, S. 271; Zimmern, Babyl. Religion, 115, 27; auch Nöldeke, Neue Beiträge zur 15 semit. Sprachwissenschaft, S. 40). Paul Haupt.

Das aramäische Ittaf'al ein Intaf'al. — In Ezra-Nehemiah (SBOT) S. 62, Z. 41 bemerkte ich, daß aramäische Formen wie right dem assyrischen Ittaf'al (= Intaf'al) entsprächen. Dies haben Brockelmann, Syr. Gr.³ (1912), § 177 und Ungnad, 20 Syr. Gr. (1913), § 34 nicht berücksichtigt. Über Formen mit präfigierten nt in neuarabischen Dialekten siehe Brockelmann, Vgl. Gr. 1, 540.

Wenn wir im Assyrischen neben  $itt\acute{a}s\acute{a}b$  "er setzte sich" auch  $itt\acute{a}s\acute{i}b$  finden, ebenso  $itt\acute{a}c\^{i}$  "er kam heraus", neben  $itt\acute{a}c\^{i}$ , so sind 25 das nicht alles Ifte'alformen, wie Delitzsch (AG², § 154, a; vgl. Meißner, § 68, n; Ungnad, § 48, e) annimmt, sondern  $itt\^{a}s\acute{i}b$  und  $itt\^{a}c\^{i}$  stehen für  $intau\mathring{s}ib$ ,  $intau\mathring{c}i$  (בתרצא, בתרעא, intau\^ci'). Das  $\^{a}=au$  in diesen Formen entspricht dem au in syr.  $ittau\^{t}a\acute{v}$  (Nöldeke, Syr. Gr.², § 175, B; vgl. § 36).

In den jerusalemischen Targumen ist das ô von Formen wie 40 אַתּהֹבָּה , er ließ sich nieder (von יתיר = hebr. שיר) auf die Verba שׁר"ל übertragen worden, z. B. בּתֹרְהָּא, er wurde aufgestellt; siehe Dalman's Gr.² (1905), S. 314. 317. 326 und vgl. hebr. בּתְּהַה nach Analogie von בּתְּהַבּה.

Delitzsch meint, daß das  $\hat{u}$  in  $itt\hat{u}\dot{s}ib$ ,  $itt\hat{u}\hat{c}\hat{i}$ ,  $itt\hat{u}bil$  durch 45 das  $\hat{u}$  des Impf. Qal,  $\hat{u}\dot{s}ib = i\hat{u}\dot{s}ib = iau\dot{s}ib$  (vgl. SFG 21 und

arab. iauġa'u, WdG 1, 78, D) veranlaßt sei; aber da wir dieses ô auch im Jüdisch-Aramäischen und im Syrischen finden, wo das Impf. Qal von אַרָּיִר, nicht אַרִּירָר, sondern אַרִּירָר, d. i. ittév (im Bibl-Aram. אַרִּירָר, ittív; syr. nittív) lautet, ist das wenig wahrscheinlich. 5 Außerdem ist zu beachten, daß bei assyr. ittášab (שְׁבִּיבֶּר) der Vokal der letzten Silbe a ist, in assyr. ittúšib (שְׁבִּיבֶּר) dagegen i. Abgesehen von nittív "er sitzt" und niddá" "er weiß" folgen die Verba שִׁרָּב im Syrischen der Analogie der Verba אַרָּב (תְּאַבֶּר), während im Assyrischen die Verba הַרֵּב im Šaphel der Analogie der Verba מַרֵּב folgen, z. B. ušêlid "ich ließ gebären" (vgl. SFG 66, 3).

[Vor kurzem habe ich zufällig bemerkt, daß Lagarde, Mitteilungen 4, 15 (Göttingen 1891) in seinem Aufsatz Psalm 114 im Sidrâ rabbâ sagt, mand. בתמשבתה, er wurde belehrt, dürfte auch Medium einer Siebenten sein können. Ich habe das vor Jahren jedenfalls gelesen, aber zehn Jahre später, bei der Veröffentlichung von Ezra-Nehemiah in SBOT (1901) war es mir nicht mehr gegenwärtig; sonst würde ich es dort erwähnt haben.

Paul Haupt.

Volk". - تار Volk". - تار Volk". حزر Volk 20 wird gewöhnlich von thergeleitet (s. Gesenius-Buhl s. v.), aber weder Form noch Bedeutung des Wortes wird daraus recht verständlich. Eine befriedigende Erklärung erhalten wir, wenn wir das Wort auf \*qa'j zurückführen, eine qatl-Form der im Hebräischen gut entwickelten Wurzel גאד (d. h. גאב) "sich erheben" (davon בארין und גאבון "stolz", בארין "Erhebung", בארין "Hoheit" u. a.). Was die Form anlangt, so muß \*ga'j im Hebräischen lautgesetzlich zu \* $q\bar{a}j$  und dieses zu  $q\bar{o}j$  werden (vgl. \* $ra'\dot{s}>r\bar{a}\dot{s}>r\bar{o}\dot{s}$ ). Für die Bedeutungsentwicklung haben wir im Südsemitischen zwei völlig entsprechende Analogien, einmal arab. qaum "Leute, Volk", später so auch "Feind" von qāma "aufstehen, aufbrechen", und dann arab. ğaiš "Heer", ursprünglich gewiß "Leute" überhaupt von šāša: dieses Verbum bedeutet im Arabischen "wallen, sieden, in heftiger Bewegung sein", aber auch "sich heben" vom Magen, im Äthiopischen (gēša, später gēsa) ist es bekanntlich das gewöhnliche Wort 35 für früh aufbrechen", proficisci.

י ist also wie qaum und ğais ein alter Nomadenausdruck, der auf ein Wanderleben hindeutet, in welchem die "Aufbrechenden" die Leute überhaupt sind.

H. Bauer.

Die hebräischen "Duale" ערבים und עהרים. — 2u Mahler's Aufsatz im letzten Jahrgang S. 677 ff. dieser Zeitschrift muß ich bemerken, daß man die daselbst gegebene Deutung von אהרים als Dual auch dann zu verwerfen hätte, wenn sie weniger gekünstelt wäre als sie es tatsächlich ist. Der Verfasser hat wohl übersehen, daß die Frage, ob אהרים wirklicher Dual ist oder nicht,

überhaupt nicht mehr zur Diskussion steht, da sie durch Mesainschrift Z. 15 im gegenteiligen Sinne apodiktisch entschieden ist. Wenn für פרבים ein solcher Beleg nicht vorliegt, so spricht doch die Analogie der Sprache dafür, daß es dieselbe Bildung ist wie בהרים. Es handelt sich also nur mehr darum, für מבהרים, da es einmal kein Dual sein kann, eine neue Erklärung zu finden. Eine solche habe ich in meinem kurzen Aufsatz in OLZ. 1914, Sp. 7 zu geben versucht und ich muß an ihr so lange festhalten, als nicht von anderer Seite eine einleuchtendere geboten wird. 1)

Im Zusammenhang damit möchte ich hier die Vermutung aus- 10 sprechen, daß auch in "proposition", bei Tage" eine ähnliche erstarrte Pronominalverbindung vorliegt und daß die Form zurückzuführen ist auf jaumahum "an ihrem Tage". — Wie proposition wäre auch proposition und hier Tage". Auch proposition wie sie Gnade für sie". Und darnach wären vielleicht wieder Formen wie 15 proposition gebildet.

H. Bauer.

Zu meinen "Miscellanea", ZDMG. 69, 383 ff. — Man möge gütigst folgende Nachträge bzw. Verbesserungen bewirken: S. 387, 12 lies bnw statt wbn || S. 387, Anm. 2 lies abu qirdân S. 389, 16 ist nach "Veränderung" einzuschieben: von || S. 391, 7 20 lies el-Qaşîm || S. 386, am Ende von Z. 24 füge hinzu: — Herodias ibis (Linné).

Zu Erich Graefe's wissenschaftlichem Nachlaß. — Am 25. September 1914 starb im französischen Lazarett zu St. Nazaire, an den Folgen einer bei Septmons erhaltenen Verwundung, 25 unser liebes Mitglied Dr. Erich Graefe, wie auch ZDMG. 68, S. LXXI verzeichnet steht. Ich hatte vom Verstorbenen, der mit mir zusammen im Sommersemester 1911 eifrig türkischen Studien oblag und mit dem ich, nachher wie vorher, sehr viel über Vulgärarabisch gesprochen und korrespondiert habe, im Sommer 1914 die Zusage 30 der baldigen Einsendung eines Aufsatzes über "Arabische Lügenmärchen" für unsre ZDMG. erhalten; die Zusage hat sich leider nicht verwirklicht, sich nicht verwirklichen können. Kollektaneen zum genannten Thema, und solche für andere Themata aus dem Gebiete des Vulgärarabischen (Volksmärchen im Allgemeinen, 35 Schnurren, Sprichwörter, Rätsel) sind nebst entsprechender gedruckter Literatur Anfang dieses Jahres in meine Hände gelangt durch die Freundlichkeit der Angehörigen des Verblichenen. Es sei mir gestattet, hier Einiges über den Inhalt dieses Nachlasses zu sagen. 10

Zunächst nenne ich die mir übergebenen Drucke, deren Titel

<sup>1)</sup> Die übrigen sehr lehrreichen und dankenswerten Ausführungen Mahler sin dem erwähnten Aufsatz werden selbstverständlich durch diese Feststellung nicht beeinträchtigt.

in Europa, zum Teil oder im Ganzen, wenig bekannt sein dürften (das Format aller ist, mehr oder weniger genau,  $19~\mathrm{cm}$  hoch  $\times$   $14~\mathrm{cm}$  quer):

- (1) هذا كتاب هز القحوف في شرح قصيد أبي شادوف للعلامة الشيخ يوسف بن محمد بن عبد للجواد بن خضر الشربيني عغا ة الله عنه آمين آمين. طبع على ذمة حصرة حسين افندي شرف الكتبي بشارع الازهر بمصر. الطبعة الارثي. بالمطبعة العامرة الشريفية سنة ١٣٢٢ هجيدة. .8 259
- (2) سمير النديم في لخكايات والنوادر والفوازير. وهو يحتوى على حكايات أديبه ونوادر فكاهيه ونوازير عاميه. طبع على نفقة 10 مطبعة النجاح لصاحبها محمد حسين الترزى. ويطلب من محل ادارتها بعلوة باب لخلق باول درب الطوابه بمصر. 82 8
- (3) انسمير في وللحواديت والفوازير وهو يحتوى على حواديت علميد وامثال ادبية وفوازير فكاهية. ويليد جملة مواويل مصحكة هزلية وبعض نوادر وازجال عامية. طبع على نمة الراجى من الله 15 التيسير حصرة محمد افندى صبيح الكبتى بجوار الازهر المنير. . 8 40
- (4) كتاب ماية حكاية مصحكة جدا للغاية وهو يحتوى على جملة حكايات جديدة مصحكة هزلية ونوادر ادبية. يطلب من حصرت حسن افندى احمد المليحي الكبتي الشهير بمصر قريبا من الجامع الازهر المنير. . 8 24
- (5) كتاب صياح الكتاكيت في النوادر المصحكة ولخواديت وهو يحتوى على جملة نوادر لطيفه وحواديت طريفة لجامعها المحترم الشيخ محمد شريف الكبتى بكفر الشيخ. طبع على ذمة الراجى من الله التيسير حسن افندى احمد الملجى الكتبى الشهير بمصر (الخ). .8 16

Dann nenne ich das Handschriftliche:

- (6) حوادیت وحکایات وفوازیر وامتال عامیة کاتبه محمود صدقی نساخ. (52 Seiten zu durchschnittlich 20 Zeilen.)
- (7) Niederschrift von 67 Sprichwörtern und 4 Wort- und Sach-30 erklärungen, gleichfalls von der Hand eines eingeborenen Ägypters geschrieben.

Und endlich (8) von E. Graefe's eigner Hand geschrieben ein

46 Blätter starkes Quartheft, mit Vulgärtexten aller Art. (Daneben finden sich noch einige Notizzettel vor.)

Doch eine Niederschrift eines Artikels über "Lügenmärchen", wie ihn (s. o.) der Verblichene in Aussicht gestellt, lag dem mir

Übergebenen nicht bei.

Īch gedenke nach der Beendigung des jetzigen Weltkrieges alsbald eine Studienreise in den vorderen Orient zu unternehmen; dann hoffe ich, aus diesen schönen Sammlungen herausgeben zu können, was uns Arbeiter auf dem Gebiete des Vulgärarabischen interessieren muß, — und das wird nicht wenig sein. Zunächst 10 bleiben diese Sammlungen also in meinem Besitze; später sollen sie der Bibliothek unsrer D. M. G. übergeben werden.

H. Stumme.

## De Goeje-Stiftung.

## Mitteilung.

- 1. Für die Stelle des durch den Tod dem Vorstande entrissenen Mitglieds Dr. H. T. Karsten ernannte die Literarisch-philosophische Sektion der Königlichen Akademie der Wissenschaften in Amsterdam im September 1915 Herrn Dr. K. Kuiper. Der Vorstand setzt sich somit jetzt folgenderweise zusammen: Dr. C. Snouck Hurgronje (Vorsitzender), Dr. M. Th. Houtsma, Dr. T. J. de Boer, Dr. K. Kuiper und Dr. C. van Vollenhoven (Sekretär und Schatzmeister).
- 2. Prof. Dr. G. Bergsträßer, dessen Forschungsreise in Syrien und Palästina (1914) von der Stiftung mit einem Beitrage unterstützt wurde, veröffentlichte im Jahre 1915 verschiedene Ergebnisse seiner sprachlichen Untersuchungen in jenen Gebieten.
- 3. Im September 1915 erschien bei E. J. Brill als zweite Veröffentlichung der Stiftung die von Prof. C. Storey besorgte Ausgabe des arabischen Textes des Kitāb al-Fākhir von al-Mufaḍḍal mit kritischem Apparat. Von dieser Ausgabe wurden an öffentliche und private Bibliotheken mehrere Exemplare verschenkt; die übrigen sind für 6 Gulden holländ. Währung durch den Buchhandel zu beziehen.
- 4. Der Vorstand hat beschlossen die Veröffentlichung einer Studie von Prof. Ignaz Goldziher über die von al-Gazālī dem Chalifen al-Mustazhir gewidmeten Schrift gegen die Bāṭiniten zu übernehmen. Dieselbe wird voraussichtlich im Laufe des Jahres 1916 erscheinen.
- 5. Das Stiftungskapital beläuft sich unverändert nominell auf  $21\,500$  Gulden  $2^1/_2$  Proz. Niederländ. Staatsschuld. An eingelaufenen Zinsen und anderweitigen Einkünften war im November 1915 ein Betrag von rund 3300 Gulden verfügbar.
- 6. Von der ersten Veröffentlichung der Stiftung der 1909 bei E. J. Brill erschienenen photographischen Wiedergabe der Leidener Handschrift von al-Buḥturī's Ḥamāsa sind noch eine Anzahl Exemplare gegen Zahlung von 100 Gulden für das Exemplar vom Verleger zu beziehen. Der Verkauf dieser Publikation sowie der der obengenannten Ausgabe des Kitāb al-Fākhir findet zum Vorteil der Stiftung statt.

November 1915.

## Verzeichnis der im letzten Vierteljahr bei der Redaktion zur Besprechung eingegangenen Druckschriften.

(Mit Ausschluß der bereits in diesem Heste angezeigten Werke<sup>1</sup>). Die Schriftleitung behält sich die Besprechung der eingegangenen Schriften vor; Rücksendungen können nicht erfolgen; im Allgemeinen sollen — vgl. diese Zeitschr. Bd. 64, S. LII, Z. 4 ff. — nur dann Anzeigen von Büchern etc. ausgenommen werden, wenn ein Exemplar des betr. Buches etc. auch an die Bibliothek der Gesellschaft eingeliesert wird. Anerbieten der Herren Fachgenossen, das ein oder andre wichtigere Werk eingehend besprechen zu wollen, werden mit Dank angenommen; jedoch sollen einem und demselben Herrn Fachgenossen im Höchstsalle jeweilig stets nur drei Werke zur Rezension in unserer Zeitschrift zugeteilt sein. Die mit \* bezeichneten Werke sind bereits vergeben.

- Sachau-Festschrift (Weil). Festschrift Eduard Sachau zum siebzigsten
  Geburtstag gewidmet von Freunden und Schülern. In deren Namen herausgegeben von Gotthold Weil. Berlin 1915, Georg Reimer. VI + 463 S.,
  4 Tafeln zum Text, 1 Tafel mit E. Sachau's Bild. 8°. M. 12.—.
- A. Stein. Untersuchungen zur Geschichte und Verwaltung Aegyptens unter roemischer Herrschaft. Von Arthur Stein. Stuttgart 1915. J. B. Metzlersche Buchhandlung. XI + 260 S. M. 9.—.
- J. N. Epstein. Der gaonäische Kommentar zur Ordnung Tohoroth. Eine kritische Einleitung zu dem R. Hai Gaon zugeschriebenen Kommentar. Von Dr. J. N. Epstein. Subventioniert von der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums und der Zunzstiftung. Berlin, Mayer & Müller. 1915. VI + 160 S. M. 5.—.
- Die Welt des Islams. Die Welt des Islams. Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft für Islamkunde. Hrsg. von Prof. Dr. Georg Kampffmeyer. Band III, Heft 2. Mit Bibliographie Nr. 269—288. Ausgegeben am 15. Aug. 1915. Berlin, Dietrich Reimer (Ernst Vohsen). Jährlich 4 Hefte; das einzelne Heft M 4.—, Jahresvorauszahlung auf den ganzen Band M. 12.—.
- C. A. Storey. The Fākhir of Al-Mufaddal Ibn Salama edited from Manuscripts at Constantinople and Cambridge by C. A. Storey M. A. Printed for the Trustees of the "De Goeje Fund". Leyden, E. J. Brill, 1915. XVII + 80 + 4. Seiten. M. 12.—.
- Alimad Zağlūl. Rūḥ al-iğtimā ta'līf ad-duktūr Gustave Lebon. Tarğamahu min al-luga al-faransāwīja Aḥmad Fathī Zaglūl pāšā, wakīl nazārat al-hakkānīja. Maṭba'at aš-ši'b bišāri darb al-ǧammāmīn bi-Miṣr. 1909 n. Chr. (1327 d. H.). <sup>1</sup>/<sub>1</sub> S.

<sup>1)</sup> Sowie im allgemeinen aller nicht selbständig erschienenen Schriften, also aller bloßen Abdrucke von Aufsätzen, Vorträgen, Anzeigen, Artikeln in Sammelwerken etc. Diese gehen als ungeeignet zu einer Besprechung in der ZDMG. direkt in den Besitz unserer Gesellschaftsbibliothek über, werden dann aber in den Verzeichnissen der Bibliothekseingänge in dieser Zeitschr. mit aufgeführt.

- G. Bergsträßer. Sprachatlas von Syrien und Palästina. 42 Tafeln nebst
   1 Übersichtskarte und erläuterndem Text. Von Dr. G. Bergsträßer. Leipzig,
   J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1915. 54 S. M. 8.—.
- S. A. B. Mercer. The Ethiopic Liturgy, its surces, development, and present form. By the Rev. Samuel A. B. Mercer, Ph. D. (Munich), Professor of Hebrew and Old Testament, Western Theological Seminary, Chicago. (The Hale Lectures 1914-5). Milwaukee: The Young Churchman Company; London: A. R. Mowbray & Co. 1915. XVI + 487 S.
- F. K. Enders. Die Türkei. Bilder und Skizzen von Land und Volk. Von Franz Karl Enders, kgl. bayr. Hauptmann im Generalstabe, kaiserl. ottom. Major a. D. Mit einem Bilde des Verfassers. C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung (Oskar Beck). München 1916. XI + 301 S. Geb. M. 5.—.
- K. Dieterich. Länder und Völker der Türkei. Schriften des Vorderasienkomitees, hrsg. von Dr. jur. et phil. Hugo Grothe. Heft 9: Karl Dieterich, Das Griechentum Kleinasiens. Veit & Comp., Leipzig, 1915. 32 S. M. —.50.
- K. Wiedenfeld. Die deutsch-türkischen Wirtschaftsbeziehungen und ihre Entwicklungsmöglichkeiten. Von Kurt Wiedenfeld. München und Leipzig, Verlag von Duncker & Humblot, 1915. 80 S. M. 2.—.
- H. Stumme. Türkische Lesestücke, zusammengestellt von Hans Stumme. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 1916. 20 S. M. 1.—.
- Stumme & Tertsakian. Türkische Schrift. Ein Übungsheft zum Schreibenlernen des Türkischen von Hans Stumme und St. Tertsakian. Zweite, verbesserte Auflage. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 1916. 48 S. M. 0.90.
- Karl Wied. Leichtfaßliche Anleitung zur Erlernung der Türkischen Sprache für den Schul- und Selbstunterricht. Von Karl Wied. Fünfte, vermehrte Auflage. Wien und Leipzig, A. Hartleben's Verlag. (= Die Kunst der Polyglottie. 15. Teil.) VI + 184 S. M. 2.—.
- E. Dahl. Nyamwesi-Wörterbuch [Nyamwesi-Deutsch und Deutsch-Nyamwesi] von Edmund Dahl. (= Abhandlungen des Hamburgischen Kolonialinstituts Band XXV.) Hamburg, L. Friederichsen & Comp., 1915. XVI + 696 S. M. 25.—.
- \* \* . Georgien und der Weltkrieg. Von \* \* \*. Orient-Verlag zu Zürich, Bahnhofstraße 35. 71 S. und Karte. Frcs. 1.25.
- J. H. Woods. The Yoga-System of Patañjali or the Ancient Hindu Doctrine of Concentration of Mind embracing the Memnonic Rules, called Yoga-Sūtras, of Patañjali and the Comment, called Yoga-Bhāshya, attributed to Veda-Vyāsa and the Explanation, called Tattva-Vāiçāradī, of Vāchaspati-Miçra translated from the original Sanskrit by James Haughton Woods, Professor of Philosophy in Harvard University. (= Harvard Oriental Series, Vol. 17.) Cambridge, Massachusetts: The Harvard University Press, 1914.
  XLI + 384 S.

Abgeschlossen am 6. Januar 1916.

## Index.1)

Die Nennung einer einzelnen Seite im Zusammenhange mit einem Namen oder Gegenstande schließt unter Umständen ein, daß der betr. Name oder Gegenstand auch auf der folgenden oder den folgenden Seiten vorkommt.

 vor einer Seitenzahl bucht die unmittelbare Urheberschaft (der als auf jener Seite stehend — bezw. als von jener Seite an beginnend —

verzeichnete Beitrag stammt aus der Feder des Genannten).

\*vor einer Seitenzahl bucht die mittelbare Urheberschaft (der Genannte nimmt im betr. Beitrage die Stellung des kritisierten, herausgegebenen oder übersetzten Autors ein oder wird mit einer Entgegnung oder ergänzenden Belehrung bedacht).

ā des Anrufs (semitisch) 561. 'ab, 'ab, ham etc. 561. abbu (altbab.) "alt?" 503. abbuttum, apputtum (altbab.) "unverzüglich" 508. 'Abd al-'azīz an-Nasafī 405. 'Abdallah ar-Rahman b. 'Alī ad-Daiba' 75. 'Abdallāh b. al-'Abbās 303. 'Abdallāh b. Ḥamza 67f. Abessinische Dialekte (Jahresbericht) 209. Abjāt-Wörterbuch 70. Abraham 283. Abū Bakr as-Sarrāğ 196. Abū Ğa'far Muhammad al-Kūfī 75. Abū-l-Mahāsin b. Taghrī Birdī Abū Muḥammad Alī b. Ḥazm al-Andalusī \*192. Abū Nuwās 68. 'Abū 'Ubaid al-Ķāsim b. Sallām 72. Achmimische Papyri 184ff. achtteiliger Weg (indol.) s Weg. Adab-Werke 192ff. ādīnavasaññā 464.

adīni (altbab.) "bisher" 503. Adoptieren der Erscheinungswelt und des Selbstes s. Sicheinlassen u. upādāna. Adoption in Babylonien 519. Agäisches 217. Agni 533. Ägypten: Geschichte 180 ff.; ägyptol. Jahresbericht für 1914 210; Literatur 221; Naturgeschichte 221; Religion 219; Sprache 214; Tracht 218; Urzeit 216. ah des Anrufs (arab.) 561. Ahalyā 44. āhāra s. Speisen. Ahbar Siffin des Muḥammad b. Utmān al-Kalbī 77. al-Ahlāķ was-sijar fī mudāwāt annufūs 200. Ahmad b. Isā 64. Ainardus (Onör) 183. Ajarāja 370. Ajjarāja 158. al-'Aķā'id des 'Omar an-Nasafī 405. Akbar 177. akūtā (skr.) 452.

<sup>1)</sup> Die Verzettelung des Stoffes übernahmen siehen Mitglieder, nämlich R. Schmidt (1—51, 113—167, 289—299), H. Stumme (52 - 88, 104—112, 168—288, 321—368, 379—411, 437—446, 20, 451—454, 558—567), F. H. Weißbach (89—103, 305—320, 412—436, 446, 27—450, 491—528), P. Schwarz (300—304), J. Jolly (369—378), R. O. Franke (455—490), W. Jahn (529—557).

Alašija (Zypern?) 217. Alchymist 20 Aleppo 182. 'Alī al-Walīd 86. 'ălīl (Was ist כליל?) 402. Allan, John \*178ff. Almosenspenden (indol.) s. Freigebigkeit. Alphabet-Anordnung 52 ff. 59 ff. Alt. Hermann 217. Altbabylonische Briefliteratur 491. Altbabylonisches Zivil- und Prozeßrecht 415. Alter (indol.) 461, 471. Alû 91. 99. Ambrosianische Bibliothek 63 ff. Amedroz 451. amphibolos cheimonos 386. 'Amr b. Kultūm \*389. Amulette 220. anāgāmī 478. anāsavo 479. Andalusische Mu'taziliten 202. Anekāksa 164. Anibe (Nubien) 212. Ankermann 218. anna 480. "Annals" Ibn Taghrī Birdī's 180 ff. Annehmen der Erscheinungswelt und des Selbstes (indol.) s. Sicheinlassen, s. auch upādāna. Annungal 525. Anordnung des arabischen Alphabets 59ff. Anšar 100. 413. Ansicht: falsche A. (indol.) s. ditthi; s. auch Einsicht. Antäopolis (Åg.) 212. An-ta-šub-ba 91. 92. 99. 101. anupādā und anupādāya 480. Anusúyā 553. Anwār at-tanzīl 303. Apabhramśa-Strophen des Aristanemi 354. Apa Schenute 365 Apposition nach Maßausdrücken im Akkad. 425. Arabisch: A.es Alphabet 59. 383; a.e Dichtungen 197 ff.; a.e Grammatik 452; a.s Heidentum 385; a.e Lexikographen 59-62 u. 383 -392; a.e Namen für Reiher u. ähnliche Vögel 385. arahā 489. arahattam 478. Aramaic Incantation Texts 434. Aramäisches Aoristpräfix n 563.

ʻarbajim 566.

Archäologie (äg.) 218. Arikesarin (Ind. Fürstensohn) 369. Aristanemi-Legende 354. Armenisch g für w 564. Arojāla 160. Arsakiden 176 Arthaśāstra 369. Arundhatī 553. Arvāvasu 18 al-Aš'arī 78 āsava 479. asekha 489. Ašipu 100. 103. Askese 44: Buddha's Stellung zur A. 457, 459. Asket (erster, zweiter, dritter und vierter; indol.) 478, 484. al-Asrār as-sāmīja 85. Assyrische Beschwörungen 89. Astāngahrdaya u. A. samgraha 378. asubhasaññā 464. Asyl und Zuflucht (indol.) 487. Atharvasiras 555. Athiopisches Alphabet 52. attā = Selbst; S. s. v. attavādūpādāna 467. Attribute indischer Götter 536. Aufhebung (indol.): des Leidens 473: durch Aufhebung der Kausalitätsreihe 481; des Durstes 473; des Nichtweinens 473. 481; der Geburt 481. aukāf 184. Aurès. A. 306. Ausfahrten des Bodhisattva (die vier A.) 462. avakalya = Geisel 137. Avantipura 160 Avatāra = Bhiksu 157. avijjāsava 479. avijjogho s. ogho. Auch 482. ayusamkhara 481. babbili (altbab.) "Träger, Überbringer"? 506. Babylon 94, 102 Bagdad (Name B.'s im Chines., 391. al-Baihaķī 73. bakkel (aram.) 435. βαλανίτης 390. balant (Steinname, arab.) 389. Baldaeus 531. Ballot, Franz 220. Bāna 369. Baneth, E. 0402. Barhebraeus #225. v. Bartels, Wanda 952 ff. Barû 100.

Bates. Oric 216. Bātiniten 81. Battifol 437. Bauer, Hans \*52 ff. \*452. °561. °566. Bauer, G. L. 226. Ba'u-šum-ibni 92. bazahu (altbab.) "beschimpfen" 523. Begehren (indol.): Durst, der sich offenbart im B. 469; Flut des B.s 474; Freiheit vom B. 474; B. eine Fessel 477; B. ein āsava 479; durch B. veranlaßte āsava s. āsava. Begriffe die Objekte des sechsten Sinnes, des Verstandes (indol.) 473. Beltrami, Luca 63. Benī Jām 82. Bensly, R. 184. Beöthy, Zs. und die Agyptologie 213.van den Bergh van Eysinga 440. Bernard 438. Berührung der Sinne und ihrer Objekte 471 ff.; dies veranlaßt upādāna 466. Beschutzung des Königs (indol.) 374. Beschwörungen: assyrische B. 89. 412; aram. B. 434. besonnen, ernst (indol.) s. Sichbesinnen. Beth-lehem (Name) 54. Bewußtheit oder Nichtbewußtheit eines fortexistierenden Selbstes? (indol.) 475. Bewußtsein 463. 465; B. ist nicht das Selbst 465. Bhandarkar 369, 445. Bhāngila 157, 160, 161, Bhāravi 369. Bhāsa 369 Bhavabhūti 369. bhava-netti 474. bhava-tanhā 474. bhavo 467. bhavogho s. ogho. Bhiksacara 161. Bhiksu 154ff. 164. bhūrja = Schuldschein 51. bhūtam 467. bi-il-ki (altbab.) für belki? 512. Bimbā 156. Bimbisāra s. Seniya. v. Bissing, Fr. Wilh. 219. Bît-kiššuti 92. Bleazby, H. B. 175. Blindgeboren: Geschichte vom B.en 457. bnw (der Phönix der Agypter) 387, 12 (also bnw zu lesen, cf. 567).

Böhtlingk 361. bolei (indol.) 356. Borchardt 212. Böse Dinge, Böses (indol.) s. Gute Dinge, Gutes. Böswilligkeit: B. eine "Fessel" 477f.; durch B. veranlaßte āsava s. āsava. Brahmā: Weg zur Vereinigung mit B. 457; der wahre Weg zu B. 484. brahmacariyam 486. Brahman 537. Brauner-Plazikowski 209. Brehm's Tierleben 388. Brhad-Āranyaka-Upanisad (4, 3, 31) 105.Brhaddyumna 26. Brhaspati 370. 377. Briefliteratur (altbabylon.) 491 ff. British Museum 178ff. Brockelmann, C. 0383. 407ff. 565. Brome Weigall, A. E. P. 216. Brotwunder der Bergpredigt (und Indien) 441. Bryennios, Philotheos 184. Buchstaben der semit. Alphabete 383 ff. Buddha: Die B.lehre in ihrer erreichbaren Gestalt (nach dem Dīghanikāya) 456 ff.; was B. nicht lehren wollte 456 ff.; B.s positive Lehre 460f.; des B.-Gotama Person vielleicht nicht historisch 455; B.s Grab? 455. Buddhismus 378; B. und Christentum 444. Burchardt, Max (†) 210. bur gan (sum.-akk.): Flächenmaß būsaga (chūsaga) 351. buzzu'u (altbab.), beschimpfen 525. camgerī 348. Canakya, der Verfasser des Kautilīya-Arthaśāstra 363. 370. Candarasā 370. Canis pictus Cretschmar 389. Capart 214. 219. 221. Capelle 216. Caprotti 63. Caraka 378. Carolidis, P. 221. Caspari, Wilhelm °393. °558. cauramgulam 348. chaitya der westl Kshatrapas 179. Chandodeva 8. Chāndogya-Upanişad (8, 6, 5) 104. Chan Ju-Kua 390ff. Charpentier, Jarl °321. °440.

China und Schrift 54. Christentum und Indien 440. Christophorus und Indien 442. Chóu K'ü-feï's Ling-wai-tai-ta 390. Chu-fan-chi 390. chūsaga 351. Citra und Sambhūta 323. citrapata — Gemälde 51. Clédat 215. Clemensbrief (der erste, koptisch) 184 ff. Conti Rossini 209. Cuq 424. Curcuma longa 29. Currelly, Charles T. 212. Cyavana 44. cygnus-κύκνος im Arabischen 388. Cyrillus (arab Homilie des C.) 365. Czermak, W. 214.

Dabānu, ein bab. Kanal 501. dahatu (altbab.) "Kenntnis" 513. Dahlmann 440. Dā'ī der Bāṭīniten und sein Schatz daivīkriyā 377. dakkatu (altbab.) "feingestoßenes Gewürz<sup>2</sup> 519. Dalman, Gustaf 565. Damanum (bab.), ein Kanal 501. Damaskus 168 ff. 182. Dambhodbhava 38. Dāmodara(sūda) 156. Daressy 215. Darpadalanam 1. darpana = Auge 51.Datenliste (altbabylonische) 433. 434. Dāwūd al-Antākī 197. Decourdemanche 218. Delitzsch, Friedr. 565 Deodar 545. Dēr el-Bahrī 212. Dérenbourg (Kalila) 294. Deussen 105. 537. Deutsche Orientgesellschaft 212. Devadāruvana 529 ff. devamātar (Mutter Kṛṣṇa's) 446. Devasarasa 159. 160. 165. 166. Devendra \*321. Dhamma die wahre Lehre 458; Dh. und vinaya, und sutta und vinaya dhanabhāgin = Erbe 51. Dhanvantari 370. Dhanya 162, 163. Dharmottarāchārva 278 f. dhātuvādin = Alchymist 51.

Dhyānoddāra 164. 165.

d(i) (mand.) 435. di'atu (altbab.) "Kenntnis" 513. Dibala 101, 103, Dienerinnen (verbrennen sich mit ihrem Herrn; indol.) 165. Diettrich 438 de Dieu, Lud. 565. Dīghanikāya s. Buddha-Lehre. — D. ist das älteste vorhandene buddhist. Literaturwerk, nicht das älteste überhaupt 455 f. Dinge: die sieben "guten" oder "zur Erkenntnis gehörigen" 484. 487; die bösen D. 487; die zehn D., die den Fertigen auszeichnen 485. 489; die zehn aufzugebenden D. 490. (Indol.) Dingir-lugal-ùr-ra 91, 92, 99, dirigum (altbab.) "Schaltmonat" 498. Dissimilation im Semitischen 564. ditthāsava 479. ditthi s. sakkāyaditthi, ditthāsava, ditthogho (ogho). S. auch 482. sammā-ditthi 485; vaicchā-ditthi u. vaicchā-ditthika 486. ditthogho s. ogho. divyakriyā 377. divyam 377. Dogmen: Buddha und die erlösten Mönche sind hinausgelangt über D. 457. Dokument (indol.) 377. Dommer, Arrey 218. dosa 474. dramaka = Bettler 297. Dschahangīr's Munzen 178. Ducros 222. "Dünkelsprengung" 1 ff. Dū Raidān 173. Durgaprasad (Pandit) 271. Durst 469; Dreierlei und sechserlei D. 469; D. gerichtet auf die angenehmen Sinneswahrnehmungen, Gefühle etc 469. 473; nichtphilosophische Gründe des D.s 471; Aufhebung des D.s 473; D. nach Werden 473 f. Duryodhana (sanskr.) 173. dūta 373. Dvārapati (Kommandant der Grenzfestung) 159.

Ea 91.
East India Company (Münzen der E. I. C.) 177.
Ebeling, Erich °89 ff. #412.
E-dikud-kalama 504.
Edmunds 440.

Eggeling 545. Ehelolf 507. Eid (muhamm.) 451. Einsicht (indol.): rechte E. 485. falsche E. 486. Vgl. auch Ansicht. Einsiedlerleben (indol.) s. Waldeinsiedlerleben. Eisler, Robert 54. Elefant im Lotusteiche 4. 'ēl gibbőr 558. Elohim als Elativ? 393. 558. Ember 214. Erfindung der Schrift 53. Erkennen (indol., ñāṇa): das rechte E. 489. Erkenntnis (indol.): höhere E. s. pañña; die sieben z. E. gehörigen Dinge s. Dinge. Erlösung (Losl.; indol.) 475; — Die die E. zustande bringenden Ideen 466; Wege zur E. 482ff.; E. ist eins der Themata des Heilswegschemas 483; die rechte E. 489. Erman 214. 216. Erscheinungswelt: Formen des Sicheinlassens auf die E. s. Sicheinlassen; Beziehung der E. auf ein Ich s. Sicheinlassen. (Indol.) Eru'a 92. 100. 101. 102.

Erziehung (indol.) 373. Esagil 94. 102. esēhu, esihtu (altbab ) 502. "Eselstadt" Damaskus 168ff. Eššepu 100. 103. Etimmu 99. 100. 101. 102. Eustachius und Indien 442.

Ewigkeit der Welt und des Selbstes? (indol.) 457.

Existenz: alle E. ist Leiden 462ff.; keine frühere oder zukünftige E. im Ernste angenommen (indol.) 467 f.

Exodus (Scholien des Barhebraeus) 225.

Fahr ad-dīn ar-Rāzī 302. Fanatiker des Islām 202. Fatimiden in Agypten 181. Fechheimer, Hedwig 219. Fertiger: der F. s. Dinge. Fesseln (indol.) 477 f. Feuer: Bild vom F. und vom Verlöschen des F.s 476. (Indol.) Feuer Gottes 398. Feuerkult: Buddhas Stellung zum F. 459. Feuersteinwerkzeuge (ägypt.) 212.

Fick 321. Fleet 179. 444. Flinders Petrie, W. M. 211, 220, 222. Flöten beim Stutenmelken 392. Flut des Begehrens (indol.) 474. Forskal 386. Fortexistenz? (indol.) 457. 476. 479. S. auch Himmel- und Höllen-Dasein. Foucart, Paul 221. Franke, R. Otto 9455 ff. Frank-Kamenetzky 220. Frauenart (indol.) 6. Freigebigkeit (indol.) 39. Freigebigkeit (Almosen): Buddha's Stellung zur F. 458f. Fruchte": die vier "F." 478. 483 f. fu'al der Krankheitsnamen (arab. 562.al-Fuhūl (an-Nasafi's Kalāmwerk) 407. Fürsten (indol.) 371. 377.

Gad (Gott) und gad (Wort) 57. al-Gahiz 77. 194. Gallû 91. gán (sum.-akk.): Flächenmaß 432. Gauga 546. Gaonäer 226. Garā'ib al-ķur'an 300 ff. al-garānīķ al-'ulj 385. Garbe, Richard 361. \*440. 443. Gardthausen, Viktor 218. Gartenkunst (ägypt.) 218. garuda (indisch) 179. Gaster 443. Gastfreundschaft (indol.) 542. 553. Gauhari 383. Gautama 370. al-Gawāb al-kāfī liman sa'ala 'aniddawā aššāfī 196. Gavet's Grabungen in Antinoë 213.

Gebel Lahāb (Südarabien) 84. Gebetsruf ('alidisch) 181. Geburt: G. als Leiden 462f.; G. folgt aus dem Werden 471; Aufhebung der G. 481. (Indol.) Gedanken, Werke, Worte s. Verhalten.

Gefühl (indol.) 463—465. 467. 470 f.— Erlösung durch Erkenntnis des Wesens der G.e 481. Gegenklagen (indol.) 376.

Geheime Bücher der Bätiniten 84. Geheimschrift der Batiniten 87 f. und Tafel XVIII. Gelbwurz (Curcuma longa) 29.

Geld (indol.) 8. 11.

Genetivpartikel des Semitischen 378. Geographie Indiens 545. Geschwätz: unnützes G. (indol.) 486. gesīsā (aram.) 436. Gestalt, Gestaltensordnung (indol.) 463, 464. —S. auch Name u. Gestalt. Gewichte 218. ģirnaik, ģirnauk, ģurnaik (Vogel) GIR · SE · GA (bab. - ass. Ideogr.) Eunuch?" 520. giš-bar (sumer.) 432. 433. 527. ğiš-ba-ri(so!)-ga (sum.-akk.) Hohlmaß 432. Glaube (indol.) 478. Glorie des Buddha 442. Glück, Rudolf 225. Glück (indol.) 457. gōĭ (גֹלִי, 566. Gold (indol.) 533. Goldziher, I. 0192. 0451. Gotama vielleicht historisch 455. Gothein, Marie Louise 218. Götter-Existenz ist Leiden 462 f. S. auch Himmels-Dasein. (Indol.) gottesarm, gottverlassen etc. 393. Gottes Feuer, G. Furcht, G. Schrecken, G. Weisheit 394. Gottesliebe 195 f. Gottesurteile (indol.) 377. Graefe, Erich 567. Graf, Georg °365. Grapow 214. Greßmann, Hugo 218. Griechische Münzen 175ff. Griechische Zeit in Agypten 215. Grierson 444. Griffini, Eugenio °63. °173. 386. \*451. Grobheit (indol.) 486. Grohmann, Adolf \*365ff. Grunwedel 442. Gothanus 643" 405. Guimet, Emile 213. Gunādhya 369. Gunkel, Hermann 217. Gupta-Dynastien (numismatisch) 178 ff. gurnūķ 388. Gute Dinge (indol.) s. Dinge. Guthe, H. 217. Gut und Böse bedeutungslose Begriffe? (indol) 458. Haarflechteim Feuer geopfert 25. 26.

Haarflechte im Feuer geopfert 25. 26. Habgier eine "Fessel" (indol.) 478. Hadīte 201. Hahn, Eduard 222.

al-Haimī (Gesandtschaftsbericht, Abessinien) 77. Hāligrāma 156. Halil (arab. Grammatiker) 59. Hall 217. Hamāsa 70. Hambīra 161. Handeln; rechtes H. 485. 487; rechtes H. predigend s. kammavādī. Handschriften-Proben (arab.) Tafel I—XVIII. Hara (indol.) 370. haraşu (altbab.) "abschneiden, abteilen 524. Harff (Ritter Arnold von Harff) 208. Haribhadra's Upadesapada 297. harpatu (altbab.) "hochstehendes Getreide 527. Harsa (indol.) 165. Hasan al-Husain 78. Hasan (al-H.) b. Muhammad an-Nīsābūrī 300. Hātakeśvara 529. 539. 545. hattum (altbab.) "Stab" 512. Haupt, Paul °168 ff. °564 ff. al-hawā al-'udrī 199. Hayapati 370. Hebräisch: H.e Grammatik 452 (stat. constr.), 566 (Duale); h.e Lexikographie (; 564; h.e Oden 437. Hehn 565. Heilige Stätte (Salomonsode 4) 439. Heiligenlegenden (indische) 321 ff. 529 ff. Heilswegschema (indol.) 483 f. Heldentum (indol.) 35. Heller, Julius 222. Hemmnisse: die funf H. s. nīvarana. Hemnyevalotsaka 157. al-Herewi's Kitab algarībain 384. Hermann, O. 221. Herodias ibis (Linné) 567. Herodot IV, 2 392. Hertel, Johannes 0113ff. Hess, J. J. °385. °567. Hestermann, Ferdinand 0107 ff. Heuglin 385. Hillebrandt, Alfred 0 104. 0360. 0452. Hilprecht, H. V. 317. 434. Himmels- und Höllen-Dasein: Buddha's Ansicht über H. 457. S. auch Götter - Existenz; H.-Lohn 463. 478; Erlösung auch vom H. 479. himsatu (bab.) "Gewinn" 427. hinnām (hebr.) 567. Hispano-Arabica IV 559. Hirth, F. \*390. Hoffmann, Konrad (†) 210.

Hohlmaße in Babylonien 432. Höllenfahrt Ištars 89. 412. 413. Holma 371. 498. Hölscher, Gustav 217. Hopfner, Th. 220. Hopkins 440. Houtsma 54. Huber 443. Hultzsch, E. °129 ff. °175 ff. °271 ff. Hūṇādhipati 370. Hussey, Mary Inda \*446. hyakinthos, vaccintum, jāķūt 565. Hyksossphinxe 219.

Ibn al-Atīr 383. Ibn Hisam 75. Ibn Ijās 180. Ibn Kutaiba 72. Ibn Manzūr 384. Ibn Sīnā (seine "Seelenķasīde") 197. Ich: Beziehung der Erscheinungswelt auf ein Ich. Annehmen des Ich s. Sicheinlassen. "Ich bin" und "es ist" ist unberechtigter Wahn (indol.) 467. Ichneumon mit ein. goldenen Seite 42. idum (altbab.) "Lohn" 427. igi-sa (sumer.) "Steuer" 499. Ibwān aṣ-ṣafā' 194. iķīpu (akk.) 419. iķīpum (altbab.) "Scheck" 427. ilāh (semitist.) 561. al-I·lām bi-a·lām balad allāh alharām 77. ilu (akk.) mit Suff. 426. Imru'u-lKais 69. Incantation Texts 434. Indien und arabische Geheimbücher 84; I. und Christentum 440. Indische Legenden 321 ff. Indische Münzen 175ff. 178ff. Indo-griechische Könige 176. Indo-griechische Münzen 175ff. Indologische Analekta 113ff. 289ff. Indo-Parther 176. Indo-Skythen 176. initum (altbab.) "Rate, Teilzahlung" 427.Iśa-Upanisad (8) 104. 537. Ishāķ b. al-Husain 79. 'išķ 194. issā 478.

Jacob, Georg (Schanfarā-Studien)
388.
Jacobi, Hermann 321, 361, 363, 533.
Jacobusbrief (kopt.) 188.

Ittafal—Intafal (aram.) 565.

Jahjā b. al-Husain 65. Jahjā b. Ḥamīd ad-dīn 81. Jahn, Wilhelm °529. Jahwe 283 ff. Jahweschrecken 394. Jaina 377. Jainalegenden (deren Inkonsequenzen) 339. Jaina-Tīrthakaras 321. jāma (altbab.) "irgenetwas" 512. jananī (indol.) = Mitleid 51. Jayasimha 155. 162. 163. Jayasval 363. Jayya 159. 164. Jensen, Peter 509. 510. 514. 515. Jéquier 220. Johannesbrief (kopt.) 189. Johann Georg, Herz. z. Sachsen 219. Johns, C. H. W. 306. 433. Jolly, Julius 291, 295, 0369. jomām (hebr.) 567. Jugendeindrücke (indol.) 371; J.gefährten 374. Junker, H 214. Juristisches (babylonisch) 412.

Kadibbida 101, 103.

Kadphises (Kozulo-K.) 176.

ka-gar (sum.) 422. Kaitabha 370. Kālidāsa 309. Kalila und Dimna 294. Kalima-Formel auf Münzen 177. Kalinga-Typus 176. Kāliya 159. Kalyānapura 156. kāma: durch k. veranlaßte āsava s. āsava. kāmacchando 477. Kāmadeva 370. Kămadhenu 370. kāmaguņa 464. 478. Kamaliya 161. Kāmandaka 378. kāmāsava 479. Kamatha 338 Kamel in Agypten 221. kamīs der Batiniten 83. Kamma-Lehre? 457. 469. kammavādī (Handeln, Werke predigend) 457. kāmogho 474. S. auch ogho. Kämpfe in Südarabien (1905) 82. Kānkāyana 370. el-Karamta 82. Karavālakarāla 370. kārtu? (akk.) 425. el-Kasīm (= Bagdad) 391.

Kaśmīr (Geschichte) 158ff. Kasmirer und Sanskrit 271. Kaššāf 302. Kaste: Buddha's Urteil über die K. 459. 464. Katabaner 288. kāt amēli liķū (altbab.) "die Bürgschaft für jemanden übernehmen" katātu (bab.-ass.) "Bürgschaft" 513. Kategorien der Mönche: die vier K. d. M. (indol.) 484. Kausalitätsreihe 470 ff.; Seitenschößling der K. 470; Aufhebung des Leidens durch Auf hebung der K. 481 f. (Indol.) Kautilīya Arthaśāstra 369. Kautilīyaśāstra (I, 16) 289. - K. und Verwandtes 360. Kautilya 360 ff. Kayya 162. Kees 220 Keith-Falconer 294. Keniter 286. Kennedy 546. Kennet, R. H. 184. Kharōshthī 175. khināsavo 479. 489. kīdu (altbab.) "das flache Land" 506. Kielhorn 362. Kifājat al-fuhūl fī 'ilm al-'uṣūl 405. al-Kiftī's Ta'rīb al-hukamā' 384. kīlāla (indol.) = Wasser 51. kimru (bab.-ass.) eine Dattelqualität 523.King, L. W. 314. kîpu (ass.) "Fötus?" 413. kirimmu (bab.-ass.) "Klammer, Spange" 501. kiriyavādī 457. kisaluhītu (akk.) 418. Kitāb adab al-kātib 72. Kitāb ākām al-margān fī dikr almada'in al-mashūra 79. Kitāb al-ahkām 65.

Kitab al 'aṣā 73.

Kitāb al-lubāb 78.

al-'uššāķ 196

bīja 73.

Kúfī 77.

Kitāb al-futūḥ des Ibn A'tam al-

Kitāb aswāķ al-ašwāķ min maṣāri'

Kitāb at-tahdīb fit-tafsīr al-ǧāmi'

Kitāb fadā'il al-Jaman wa'ahlihi 75.

Kitāb fikh al-luga wa sirr al-'ara-

Kitāb al muhaddab (etc.) 67. Kitāb as-sunan al-kabīr 74.

li'ulūm al-kur'ān 73.

malakī 80. Kitāb nizām al-ģarīb fil-luģa 73. Kitāb tuḥfat al-maġlūb . . . fil-mudāf wal-mansūb 73. Kitāb wāsitat al-ādāb (etc.) 71. Kittel, Gerhard \*437. ki/urbānu (akk.) 429. Kolmodin, Johannes 209. König, Ed. °283. Könige (indol.) 371. Konow 363. Koptisch 184ff. Koptische Kunst 219. Koran-Kommentar 300ff. Körper (indol.): Falsche Ansicht, daß es K. gebe 477; durch K.bestattung veranlaßte asava s. asava; K. und Seele s. Leib und Seele. Koschaker 515. Kostheśvara 157. 159. 163. Kramarājya (Teil von Kaśmīr) 163. Kraniche 385 ff. Krankheit (indol.) 461 f. Kreislauf der Existenzen (indol.) 462 ff. Kreuztod Jesu und Indien 445. Krtrima 376. Ksemendra \*1 ff. 529. Kşiptikā (Kanal in Kaśmīr) 154. 159. Ksīra 154. kuffīja der Batiniten 83. Kühe melken (Araber) 392. Kuhn, E. 440. kukkutasarpa- 340. kulīna, ku-līna 2. Kultur und Verwaltung Ägyptens 180 ff. 218 ff. kulu' (ass.) "Lustknabe" 92. 412. kumurrū (bab.-ass.) 523. Kunst in Agypten 218. Kuntalādhipati 370. kurkī (Vogel) 385. Kushan-Könige 176. Kußhände an die Gestirne 288. kutabhī 347. Kutb ad-dīn al-Makkī an-Nahrawānī 77. l als 3. Radikal (syr.) 563. Lacau 214. Lagarde 566. Lagier, Camille 215. Lahamu, Lahmu 54. Lakseśvara 159.

lām-alif 62.

Kitāb ģarīb al-musannaf 71.

Kitāb kāmil as-şanā'a al-ma'rūf bil-

Lamassu 91. Lamgagötter 89. Lāmījāt 388. Landsberger, Benno 415. 417. °491. Landwirtschaft der Alten Agypter Langdon, Stephen 307, 316, 511. Lange 218. Lauchert 442. Lavanotsa 161. 163. Layard, A. H. 434. lé (?) 347. Leben: rechtes L. (indol.) 485. 487. Lebenselixier (indol.) 20. Leber (mantisch) 52. Legenden (indische) 321. Legrain 212. 215. Lehmann(-Haupt), C. F. 216. 306. Leib u. Seele einheitlich? (indol.) 457. Leiden: Ewigkeit oder Nichtewigkeit des L.s? 457; L. oder Seligkeit eines fortexistierenden Selbstes? 457; Lehre vom L. Buddha's eigentliche Lehre 460 f.; die hehren Wahrheiten vom L. s Wahrheiten; kein Selbst im L. 466; Vergänglichkeit empfunden als L. 466; L. nicht als Folge früherer Taten gelehrt 469; vom Ursprunge des L.s 468 f.; andere Gründe des L.s 470; Aufhebung des L.s 473 ff.; durch Aufhebung des L.s Kausalitätsreihe 481 ff. (Indol.) Lenormant, F. 305. Lepsius, K. R. 305. 306. 307. 309. Levias 565. Ihm (lhm) 54. Lidzbarski 52. Liebe ein āsava 479. Liebe, Liebende (in der arab. Literatur) 194 f. Lieblein, J. 215. līlīt 434. 435. Lingaïsmus 529 ff. Lisān al-'arab 383 ff. Littmann E. 208. 392. Loftus, W. K. 305. Lokapunya 160. 165. Lokāyata 378. La Losa (Dorf in Spanien) 559. Loslösung (indol.) s. Erlösung. Losstäbe 53. Lugal-ùr-ra s. Dingir-lugal-ùr-ra. Lüge (indol.) 486. al-Luğğ (Spanien) 560.

-ma (bab. Konjunktion) 430. Macalister, R. A. Stewart 217.

macchariyam 478. Mackay 212. Mackenzie Collection 545. Mac Michael 214. Madavarājya 154. 161. Madirāksī 370. Māgha 369. Mahabharata 532 f. 542; M. und Christentum 444 ff. mahāsu (akk.) 424. Mahāyānisten 444. Mahiśvara (König der Kharoshthī-Legende) 176. Mahler, Eduard 213. \* 566. mahuravīrā 352. majarum (akk.) 421. Maķrīzī 180 f. Mamlūken-Ara 180. Manāķib 'Alī abī Ţālib 75. Mandäische Texte 435. al-Manhal aş şāfī 180. Mankha 157. 159. 164. Manmathavinoda 370. Manşūr b. Abī 'Āmir 199. Manu 535. 542. Ma-nun-gal 525. manzazanu (ass.) "Pfandbetrag" 517. mär bīti (akk) 420. Marduk 91. 94. 99 ff. 432 f. Marestaing, P. 214. Marti, Karl 565. Martinianus u. Indien 443. maškanum (altbab.) "Lagerplatz" 430. 526. masku (bab.-ass.) "böse" u. ä. 516. Maspero, G. 218. 306 Maspero, Jean (†) 210. Maße (altbabylonische) 432; 527. Mauren in Spanien 194. Māyā 551. 556. Mban, Baâm "ein Affe" 389. Meerwandeln Petri u. Indien 441. Meghakumāra's 353. Meinhof, Carl 107. Meißner, Bruno 0412, 417, 427, 565. el-Mekārem 82. Melken der Stuten bei den Skythen 392.Menandros-Milinda 176. Meroïtische Sprache 214. Messias und Salomonsode 17. 439. Metaphysische Probleme von Buddha nicht erörtert 456 ff. Meurer 219. Meyer, Eduard 215. micchāditthi und -ditthika s. ditthi. Midianiter 286.

Mielck, Reinhard 218.

Namtaru 91.

Minäer 288. Mīzān al-'amal 195. moha 474, 482. Mond, Robert 212. Mondgott der Hebräer 283. Monier-Williams' Sanskrit Wörterbuch 298. Montet 218. Montgomery, James A. \*434. Moral im Heilswegschema nur scheinbare (indol.) 486. Moret, Alexandre 212. 220. Morin (Benediktiner) 185. Moses 286 Möve (arabisch) 386. Mu'allakāt 70. 389. Mudrārākṣasa (III, v. 7) 452. -Alter d. Mudr. betr. 363. Mughal Emperors (numismatisch) 175 ff. Muğmal des Ibn Fāris 384. Muhammad 'Abdallāh al-Lahmī 71. Muḥammad b. abī-l-Fawāris 66. Muhammad b. As'ad b. Ibrāhīm al-Murādī 68. Muhammad b. 'Umar b. al-Husain al-Hatīb ar-Rāzī 302. Muir 533. Mulahhas al-fitan walalbāb wa misbāh al-hudā lil-kuttāb 78. Müller, W. Max 215. Mundirā 370. Munzen 175—179. mušaddinum (altbab.) Eintreiber" 431. 509. "Erheber, Museen und Auktionen (Agyptol.) 212 ff. Musik (äg.) 218. Mušlalahhu 100. 103. mussuku (bab.-ass.) "verächtlich machen" o. ä. 515. Mu'taziliten 202. "Mutter Gottes" u. Indien 446. Mutterleib: Eingehen der Wahrnehmung in den M. (indol.) 471 f. Mysterien 221. Mythisches 287.

Nābiga 69. Nabium-mîtu-litba 91, 92. Nabû 92. Nachträge: zu 204, 23 s. 451; zu 383—386 s. 567; zu 393—401 s. 558. nadītum, naṭītum (altbab.) 506. 510. nakāpu (altbab.) "durchbohren, deflorieren" 506. Name und Gestalt (indol.) 471 ff. ñāna s. Erkennen. — Funf ñ. 489. Nanda 370. Nārāyana 370 Narendra Nath Law 362. Nataputta s. Nigantha. nātan (:::) 564. Naturgeschichte Agyptens 221. navajvara 5. Naville, Edouard 217. an-Nawawī 75. nazāķu (altbab.) "sich ärgern" 512. nazāmu (bab.-ass.) "klagen" 515. Negersprachen 107 ff. Neğran 63. 82. Neid eine "Fessel" (indol.) 478. nekkhamma 474. Nekrologisches: s. Graefe, Rösch. Nestle, Eberhard 565. neti neti in den Upanisad's 105. 106. Neuarabische Studien 567. Neubauer, A. 225. nibbuti und nibbuto 477. 480. Nichtwissen als Grund des Leidens 470; Aufhebung des N.s 473. 482. Nidānakette 470 ff. Niebuhr, Carsten 392. Nielsen, Ditlev 283. Nigantha Nātaputta 458.  $NIG \cdot SU$  (sumer.) = ša kâti (bab.) 496. Nikiptu-Kraut 91. Nilquellen-Frage 216. Ninahakudda 91. Ninib 91. 92. Nippur 434. nirodha 473. nir-vā "ausgehen", "hinausgehen" 475 f. Nirvāna-Idee und Christentum 444. Nīsābūrī (an-N.) 300. nissaranam 480. Nītisāra 378. Nītiśāstra 360 ff.

Nītivākyāmṛtam 369—378.

478.

512.

Nīsābūrī 300.

Noeldeke 565. Norden, Eduard 221.

nīvarana die fünf n. = "Hemmnisse"

Nizām ad-dīn al-Ḥasan b. Muḥammad b. Ḥusain al-Ķummī an-

niziktu (altbab.) "Arger, Kummer"

an-Nuğum az-zāhira fī mulūk Misr

Nota relationis (semit.) 369 ff. Nubische Sprache 214.

wal-Kāhira 180 ff.

Numismatik 175 ff. Nungal 525. nusk (arab.) 202. Nyāyabhāsyam 378. Oden Salomos 437. ogho (kāmogho, bhavogho, ditthogho, avijjogho) 479. S. auch kāmogho. Oltramare 105. 'ōmām (hebr.) 567.

nuhhudu (altbab.) "bitten?" 492.

Opfer (indol.): Buddha's Stellung zum O. 459; Wirksamkeit der O. 530.

Oppert, J. 305. 306.

'Omar an-Nasafi 405.

-paccaya 470 ff. Padmapura 154. Palästina unter ägypt. Herrschaft Pañcatantra 378. Pāndu 44. Panjab Museum 175ff. pannā (Weisheit, höheres Wissen, höhere Erkenntnis) ist eins der Themata des Heilswegschemas 483. panya = preisenswert 51.

Papyrusforschung 216. paraloka = Hölle? 51. Parāvasu 18.

Parīksit 44. parilāho 476.

Parinibbāna s. Nibbāna.

parinibbāyati "zum letzten Male sterben 477.

Pārśva (Heiliger) 321. Partsch, Joseph 216.

pāsiyavīre ramgo 338.

patieca-samuppado 470; p.-samuppanna 465. 467. 471.

Patta 165. Pentateuch in babylonischer Schrift

Persische Münzen 177.

Persische Verse auf indischen Münzen 177 f.

Pertsch 405 ff.

Petrie, W. M. Flinders s. Fl. P. Pétrof, D. K. \*192.

Pferd in Agypten 221.

phala: die vier p. 478. phasso upādāniyo 466. 471; ph. ist mit āsavas verbunden 479.

pherio 339.

Philologen und Kraniche 388.

Zeitschrift der D. M. G. Bd. 69 (1915).

Physiologus und Indien 442. Pick 514.

Pieper 215.

pihatum (altbab) "Entschädigung, Štellvertretung" 497.

Pinākapāni 370.

Pincus, Siegbert °225.

Pischel 443

Platonische Liebe 199.

Plinius (Hist. nat. 37, 149) 390.

Poebel, A. 416. 434. 499. 500.

Pognon, H. 434.

Politik (indol.) 377. Popper, William \*180.

pottaliya- 346.

Praetorius, Franz °208.

Prajji 155 ff.

Prakata 154, 159.

Prākrit-Legende des Pārśva 321.

Prat (Rev. bibl. 1901, S. 497) 558. Preisigke, Friedrich 221.

Prinzen (indol.) 375.

Procksch, Otto 217.

Pronomen (Determinativor. im Babylonischen) 379 ff.

Prthvihara 154ff.

Psalm 12, 7 (בָּרִיל betr.) 402 ff. Psalm 114 im Sidra rabba 566.

punabbhayo 474.

Purāna 537ff.

purisādānīya 344. Pürnabhadra 293f.

purchita 373.

Puskara 537.

Puşyananada 156.

Pururayas und Urvasī 31.

Quarzit, arab. maru 390.

ar-Raba'ī 73.

Rabisu 91.

Radhakumud Mookerji 362.

rāga-dosa-moha 474. 478; r.-kkhayā nibbuto 480.

rājapāṭikā, rājapaṭṭikā — Spaziergang des Königs 298. 299.

 ${f R}$ ajapurī 163. Rājataranginī 271.

Rajataranginī (Handschrift M) 129.

Rājavihāra 156.

Rama 370. Ranasvāmi (Tempel) 164.

Ranke, H. 369, 417, 422.

Rat 372 f.

Rawlinson, H. C. 305. 463. Reckendorf, H. 0452.

Rede (indol.): rechte R. 485 f.; edle und unedle Art der R. 486.

Regungen (indol.): schlechte R. s. upakkilesa's. rēdū (bab.-ass.) "Gefolgsmann" 495. Reichtum (indol.) 11. Reihenfolge der Buchstaben Alphabets 52 ff. 59 ff. Reiherarten 385 ff. Reinach, Adolphe (†) 210 f. Reinach, Salomon 222. Reinheit (rituelle: indol.) 458. Reisner (Expedition) 211. rēkām (hebr.) 567. Religion der alten Agypter 219. Religiousgeschichte 440 ff. Repetition in der Serersprache 107 ff rēša kullu (altbab.) 505. Rescher, Oskar 71. Kgveda 534. Rhode, I. G. 226. 531. ribbatu (altbab.) 420. 499. 500. ridū (bab.-ass.) "folgen, gehen" 494. rigimtum (altbab.) "buntgewirkt" 503. Rilhana 155. Ringen: das vierfache rechte R. 487. Risālat al-'īdāh . . . . fī kaifījat tasalsul etc. 86 Risālat tuhfat al-murtād waģussat al-addād 86. Rockhill, W. W. \*390. Rodgers, C. J. 175. Roeder, Günther °210. Rösch, Friedrich (†) \*184. 190. 210. rucaka- 345. Ruffer, M. A. 222. Ruhe und Anstrengung (indol.) 376. Rummindei (Indien) 445. rūpa 463. rūpī 463. Sabäer 288. Sabäo-Minäisch (Jahresbericht) 208. sābi'u, sābū (altbab ) "Schankwirt"? 504.Sadavārnava 370. šaddagda u. ä. (altbab.) "ständig, ununterbrochen" 514. Saddhacandra 160. Sağawandı 304. Sag-hul-ha-za 91. 92. as-Sahāh 384. sahaja 376. šahatu (altbab) "anspringen, uberfallen" 511. Sahīh Muslim 75. sakadāgāmī 478. Sakatala 370.

šakānu 'akk.) 421.

šakanu (bab.) term. techn. der Dattelkultur 523. šakinu (bab.) "Gartenpächter" 523. sakkāvaditthi 463. 477. Sakti 552. Śakuni 370. SAL · ME (bab. Ideogr. 506. šalmu u baltu (akk.) 426. Salomo's Oden 437. samādhi s. Sammlung. Śamālā 156, 161. Śamānása (oder Samājāsa) 159. Şam'anı 383. Šamaš 100. 413. 432. 433. 498. **527.** Sambon, Arthur 213.  $samdhy\bar{a} = Grenze 51.$ samkappe, sammā-, s. Wollen. samkhara 463f. 468; Aufhören der s. 481; āyu-s. s. besonders. samkhatam 467; Aufhebung des s. 481. Sāmkhva 378. Sammlung (samādhi) ist eins der Themata der Heilswegsschemas 483; die rechte S. 486. 488. Sams-addīn b. Kaijim al-Gauzīja 196. Samsāra s. Seelenwanderung. samvojana 477 f. San'a 63. Sanfarā #388. Sānkhya 537. 543 ff. 552 ff. 556. sanna 463. 465. santag (sum.), santakki (ass.) 514. śāntākūta 452. sarāva-(Blüten?) 338. Sariputtas Geschichtlichkeit unsicher 455. Sarh sīrat abī 'l-Kāsim 75. Sarpanitum 101, 102, sarratu, sartu (bab.-ass.) "Falschheit, Luge" 509. Sarû-Priester 100. 103. Šaśānka, König von Gauda (numismatisch) 178 ff. šasū (altbab.) "einfordern" 509. savvojjo 340. Sayce 54. Schäfer 215. Schäfers, Joseph °437. Schering, Arnold 218. Schlagnetz (im Alten Agypten) 218. Schlange indol.): S. als boses Omen 1; Schatz hutende S. 9; S.n tragen Juwelen im Kopfe 18. schlechte Regungen s. upakkilesa's. Schleifer, J. 0184. Schmidt, Carl 185.

Schmidt. Richard °1 ff. 529.

Schöpfung der Menschen (babyl.)89. 🗆 Shaw-Caldecott, W. 306. Schorr. M. #415. 449. 516. Schrader, E. 306. Schreiber, Theodor 221. Schrift 52. Schriftgötter aus dem Wasser 53. Schröter, R. 225. Schubart 216. Schuldbewußtsein (indol.) 375. Schultheß 294. "Schwan" im Arabischen 384f. Schwarz, Paul °300. \*383. Schweinfurth 222. sechs Sektenstifter: Lehren der s. S. 458. Śêdu 91. Seele (indol): S. und Leib einheitlich? 457; Vernichtung der S. nach dem Tode? 457; Seligkeit einer seienden S. im irdischen Dasein? 457; S. ist keine Empfängnis der Vergeltung 458. Seelenwanderung (Samsara) als Leiden (indol.) 463. șe'ëru (akk.) 422. še har-ra (sum.) 418. Sein ist ein Unding s. Ich (indol.) sekha 489. Sektenstifter s. sechs. Sektierer des Islām 81. šēķu (altbab.) "messen" 527. Selbst: Ewigkeit, Unendlichkeit, Entstehung des S.? 457; Fortexistenz des S. und in welchem Zustande? 457; die upādānakkhandha's kein S. 465; kein S. vorhanden 465 f.; kein S. im Leiden 466; Annahmen eines S. 466 f.; S. nicht Produkt des Kamma 466; Gefühl ist nicht das S. 465 f. Selbstzucht: Lehre vom vierfachen Gehege der S. (indol.) 458. Seldschukenherrscher 182. Seligkeit der Leiden eines fortexistierenden Selbstes? 457; S. (Nibbāna) schon im irdischen Dasein? 457. (Indol.) Semitisch: Alphabet 52 ff. 59 ff.; S.e Grammatik 369, 379, 452; S.s Pronomen 562. Sendschreiben der Batiniten 86. Senegambien (Sprachen) 107ff. Seniya Bimbisāra 478. Senkereh-Tafel 305. Sethe, Kurt 215. śevāla = Blyxa octandra 51. Seybold, C. F. 9405. 9559. Shama Sastri 361.

Sibi, Sibitte 524. šibirtu (bab.-ass.) "Stuck, Block" 521. Sichbesinnen (indol.): die Ubungen des ernsten S. 483 f.; rechtes S. 486 ff. Sicheinlassen (indol.) auf die Erscheinungswelt, Formen des S.s und Beziehen der Erscheinungswelt auf ein Ich, Annehmen, Adoptieren der Erscheinungswelt und des Ich, des Selbstes 461. 463 ff. 466. Sichel im Sumerischen 523. v. Sieglin-Expedition 212. sihlu (ass.) 95. şīḥtu (akk.) 431. sīla (Nom. sīlam, = sittl. Zucht, s. dieses) 483. sīlabbalaparāmāso 477. sim' (arab., ein Vierfüßler) 389. Simeon im Tempel und Indien 441. Simha 163. simmir (Heuglin's) 389. simrī (kelb s.) 389. Sin 94. 100. Sinai 285. Sinnengebiete (indol.) 472. Sinneswahrnehmungen (indol.): angenehme S. 473 f. šiprutu (ass.) "Sendepfand" 522. și pu (altbab.)" "Schrifttafel" 527. sīru (bab.-ass.) "Wand" o. ä. 510. šīru (babylonisch) 56. Sittliche Zucht: Buddha's Stellung zur s. Z. 457. 458. 477 f.; Uberschätzung der s. Z. 477; s. Z. ist eins der Themata des Heilswegschemas 483. sītu (altbab.), Abgang, Ausgabe "506. Siva und die eifersuchtigen Asketen Sivaïsmus 529 ff. Skarabäen 215. Skythen (wie sie melken) 392. Smith, Elliot 222. Smith, Geo. 305. Smith, V. A. 179, 444. Snouck Hurgronje 203. Sobernheim, Max °180. șohorajim 566. Söhne (indol.) 377. Somadeva 378, 529. Somadevasūri 369. 377 f. Sonnerat 529f. sotāpanno 478. Spanien: Mauren in Sp. 200 ö.; Ortsnamen in Sp. etymologisiert 559. 38\*

Speise (āhāra; indol.) als bildlicher Taiji' 391. Ausdruck 471. takâbu (ass.) "sich sträuben" 95. Speisekarten (ägypt.) 218. Ta'līk 'alā-ttağrīd 66. Speyer 289, 363, 443, Tallqvist 371. Spiegelberg, Wilhelm 215f. 221. Talmud zu בליל 402 ff. Spielleidenschaft (indol.) 374. tamkaru (altbab.) "Finanzer" 499. Spione (indol.) 374. tanhā 469. 474. Stammbaum (indol.): Bedeutungs-Tantrākhyāyika 113. 289. losigkeit von Kaste und St. 459. tantrayukti 378. Ta-shi (od Taï-shik) des Chan Ju-Status constructus 452. Kua 391. Stein, Aurel 271. Tathagata fortexistierend? 457, 476. Steinnamen (arab.) 389 f. Ta-ts'in 391. Sterben (Tod; indol.) 461 f. 471. 473. Tauk al-hamāma 192ff. Sternnamen 388. Taxus baccata (ägypt 's) 222. Strack 565. Tazjīn al-aswāķ bi-tafsīl ašwāk al-Strafen (indol.) 372. 'uššāk 196. Straßmaier 417. 425. Terrakotten (äg.) 213 ff. Stratz, C. H. 219. Theben (Privatgräber im ägypt. Streben: rechtes S. 486 f. 487, 488. Th.) 212 Stumme, Hans 208. \*208. 386. 567. Thomas (Apostel) und Indien 444. Sudarśana 542. Thureau-Dangin, F. 306. 314. as-Suhailī 75. thütkṛta = vor dem man aus-Sujji 158. 159. 160. 162. 164. 166. spuckt 51. Sujjika (= Sujji) 155. Thutmosis III 217. Sujjimatha 161. τιάρα 443. Sukanyā 44. Tierkultus (ägypt.) 220. šukunnū (bab.-ass.) 421. 523. Tigre-Volkskunde: Kuhmelken betr. Sulakṣaṇa 157, 160, 161, 392.as-sulūk 180 f. tīkā zu Uttarādhyayana XXIII 321. Sumerische Tafeln 446. Tikka 158—160 164—166. šumûtu-šumuntu 565. Tilakasimha 155. Sūrapura 155. 160. Tīrthakara's 321. šušbīnā (syr.) und šebīn (vulg.-ar.) Tod s. Sterben. 208. Tomkins 54. Sussala 155—159. 165. Tontafeln (äg.) 213ff. sutta und vinaya s. dhamma, Torczyner 500. šūzuzu (bab.-ass.), als Pfand nehmen" Tracht der Agypter 218. oder geben 517. Trillaka 159. Śveta 542. Trillasena 164. Svāma 155. Tripolitanisches Arabisch 386. Syriacismen in der arab. Homilie Triśańku 44. des Cyrillus 365. Tristram, Fauna and Flora of Syrien (Geschichte) 182. Palestine 3±6. Syrisch: S.e Scholien des Barhetrivarga 370. braeus zu Exodus 225; s.e Verba Trompetenblasen bei Tode-fällen mit l als 3. Radikal 563. 161. Troyer 271. at Ta'ālibī 72. Tunisisches Arabisch 386. Tāčīk, Tačik (Tāğīk, Tāğik, Tāzī) Türkisch 208. s. Ta-shï. Übermenschliche Existenzen sind tadnintu (altbab.) "Entschädigung?" auch Leiden (indol.) 462 f. Tagri-berdi (Erklärung des Namens) "Uberschwemmungen" durch das Erscheinungsweltliche (indol.) s. Taḥaddut bin-ni'am (od. bil-minan) āsava.

Taht-er-Rüm (= Bagdad) 391.

ubhatobhagavimutto 480. ucchinnabhavanettiko 474.

udāsīna 376. Udaya 159ff. Uddyotakara 378. Udgallu 91. uhīnu (altbab.) "Dattel" 511. Uhultu 94. 95. ul awāzu (akk.) 419. Ulinnu 94. 100. ullitiš (bab-ass.) ,in längst vergangener Zeit" 527. umasu (altbab.) "Spange" 500 f. Unendlichkeit der Welt und des Selbstes? (indol.) 457. Ungnad, Arthur 0379. 416-431. 446. °446. 491. 565. upādāna ("Annehmen. Adoptieren"; indol.) 463. 466 ff; vier u.'s 467; u.-kkhandha's 461 ff. 466 f. upadhi 474 f. upakkilesa's 459. 478. Upanisads 104 ff. ur-idimmu (ass.) "Wolf?" 103. 414. ūru (akk.) 422. Uruk 94 urum (altbab.) "Dach" 510. Urzeit Agypténs 216. Uśanas 377. Usener, Das Weihnachtsfest 446. Utsāna(?) 159. Uttarādhyavana XXIII. 321 ff. vā "gehen" (indol.) 475. Văhala (Dorf) 154. Vaitaraņī 160. Vālmīkipura 159. Vararuci 370. Varāhamihira 369. vārttā 371. Vasantamati 370. Vātsyāyana 378. vattaga- 346. Veda 378. vedanā 463; v. nicht das Selbst 465 ff. Verblendung s. moha. Verfahrungsarten (indol.) 377. Vergänglichkeit Grund des Leidens (indol.) 463ff. Vergehen: Durst nach V. (indol.)

(indol.) 458.

(bez. zehn) V. 489 f.

561.Vergeltung des Guten und Bösen? Verhalten (indol): die zehn Wege des guten u. die z. W. d. bösen V.'s 486; rechtes V. in Werken, Worten, Gedanken 487; freundliches V. 487; unrechtes V. 487. Verkehrtheiten (indol.): die acht

Verletzung s. vihesā.  ${f Verleumdung}$  (indol.) 486. Vernichtung der Seele nach dem Tode? (indol.) 457. Verrat (indol.) 372 f. Versenkungsstufen (indol.) 488. Verstand der sechste Sinn (indol.) Versuchung Buddha's durch Māra und Christentum 441. Versuchung Jesu und Indien 441. Verwandtschaftswörter (semitist. vicikiechā 477. Vidyābhūṣaṇa 378. Vidyoddeśa 378. vihesā (Wesenverletzung; indol.): durch v. veranlaßte āsava s. āsava. Vijaya 162. Vijayaksetra 157—159. Vijigīsu 376. vimokha 480. vimuccati eins der Themata des Heilswegschemas 483. vimutti und vimutto 477 ff.; sammā-v. 489. vinaya s. dhamma. viññana 463. 468. Viśākhadatta, Verfasser des Mudrārāksasa 363. Visāvakapura 158. Vișnu 529 ff. 551. Vitastā 154. Vitastātra 160. Voelter, Daniel 220. Vokallänge im Akkadischen 416. Vollendung und Vollendeter (indol.) 478f. 489. Voraussetzungen (indol.): nur unter solchen V. erscheinend 465. vor Jahwe 400. Vorstellung (indol.) 463. 468. 470; V. vergänglich 464f. S. auch samkhāra. Vrkodarī 370. vyāpādo 477; durch v. veranlaßte āsava's s. āsava. Wahn zu sein (indol.) 467.

Wahrheiten: die vier hehren W. vom Leiden 461 ff.; vom (Wesen des) Ls 461 ff.; vom Ursprunge des L.s 468 f.; von der Aufhebung des L.s 473ff.; vom Wege, der zur Auf hebung des L.s führt 485ff. Wahrnehmung (indol.) 463, 465, 463. 470. 471 f. Wainwright 217.

Waldeinsiedlerleben: Buddha's Stellung zum W. 459. Walkure 32. Walters, H. B. 216. Walther, A. 0415. 0434. 525. Wandel (indol.): heiliger W. 486. Wasservögel: arab. Namen von W.n. 385 ff. Weber, Wilhelm 213. Weg (indol.): die vierte hehreWahrheit vom W, der zur Aufhebung des Leidens führt 482, 485 ff.; W.e zur Erlösung 482 ff.; der hehre achtteilige W. 483 ff.; der zehnteilige W. 489; der wahre W. zu Brahmā 484; W. zum Nibbāna Brahmā 484; 486; die zehn W.e des guten Verhaltens und die zehn des bösen 486. Weibliche Nachstellungen (ind.) 375. Weigall 216. Weill 215. Wein, jajin, olvos etc. 564 f. Weingarten, Lasser 225. Weisheit s. panna. Weißbach, F. H. °305. Wellhausen #385; W. zu I Samuel + 19, 22 396. Welt (indol.): Ewigkeit, Unendlichkeit, Entstehung der W. 457. Weltuntergang (indol ) 531, 547, 553. Werden (indol.) 467.471; Durst nach W. 469; ein āsava w. 479. Werke, Worte, Gedanken (indol.) s. Verhalten. — W., W., G. predigend s. kammavādī. Werkgerechtigkeit (indol.) 540. 550. Wesenverletzung s vihesa. Westermann, Diederich 214. Whitehead, R. B. \*175ff. Wilkinson, Sir J. Gardiner 387. Wilson 545. Windisch, Buddhas Geburt 442. Windisch-Festschrift 208. Winternitz u. Tantrākhyāyika 296.

Wissen: höberes W. s. paññā.

Wissen(sdünkel) (indol.) 17. 19. Wissenschaften (indol.) 371. 378. Wolff, Philipp 294. Wollen (indol.): rechtes W. (sammāsamkappo) 44 f.; falsches W. 486. Worrell, W. H. 209. Worte, Werke, Gedanken (indol.) s. Verhalten. Wrzeszinski, Walter 219. Wright 225. Wunder: Buddhas Stellung zum W. 459; W. der Lehre 459. Wünsche (indol.): böse W. nicht hegend 486. Yajurveda 536. 555. Yaśodhara 309. Yasodharamahārājacaritam 369 f. Yavakrīta 18. Ylvisaker 514. Yoga 378. 556. Yudhistira's Roßopfer 42. Zaiditen 85. Zamahšarī (az-Z.) 302. zarū (altbab.) "worfeln" 527. Zeit und Zeitunterschied ist falscher Wahn (indol.) 467. Zermalmung: die zehn Fälle der Z. (indol.) 490. Zetterstéen, K. V. 214. ZI · GA (sumer.) "Abgang, Ausgabe" 506.zikrēti (babyl.-ass.) "kastrierte Weiber?\* 521. Zimmern, H. 306. 506. 527. Zitarruda 101. 103. Zivil- und Prozeßrecht (altbabyl.) 415. Zoologischer Garten in Kairo 389. Zucht s. sittliche Z.

Zuflucht (indol.): sich selbst Z. sein

**4**87.

Zweifel (indol.) 477.



•

.

•

·

A book that is shut is but a block

t is shut is

AEOLOGICAL

INDIA

cology GOVT. OF INDIA Department of Archaeology

Please help us to keep the book clean and moving.